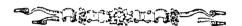
श्रीकृष्णाय नमः।

# श्रीमद्रह्मसूत्राणुभाष्यम्।

शुद्धाद्वेतब्रह्मवाद्निग्रणभक्तिमार्गप्रवर्तकाचार्यचक्रचूडामणि-श्रीमद्रह्मभाचार्यचरणप्रणीतम् ।



दशदिगन्तविजयिश्रीमद्गोस्वाभिश्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीत-भाष्यप्रकाश्संपूर्णवेत्तृश्रीमद्गोस्वाभिश्रीगोपेश्वरजि-चरणप्रणीतभाष्यप्रकाशरिद्गेमपरिवृहितम्।

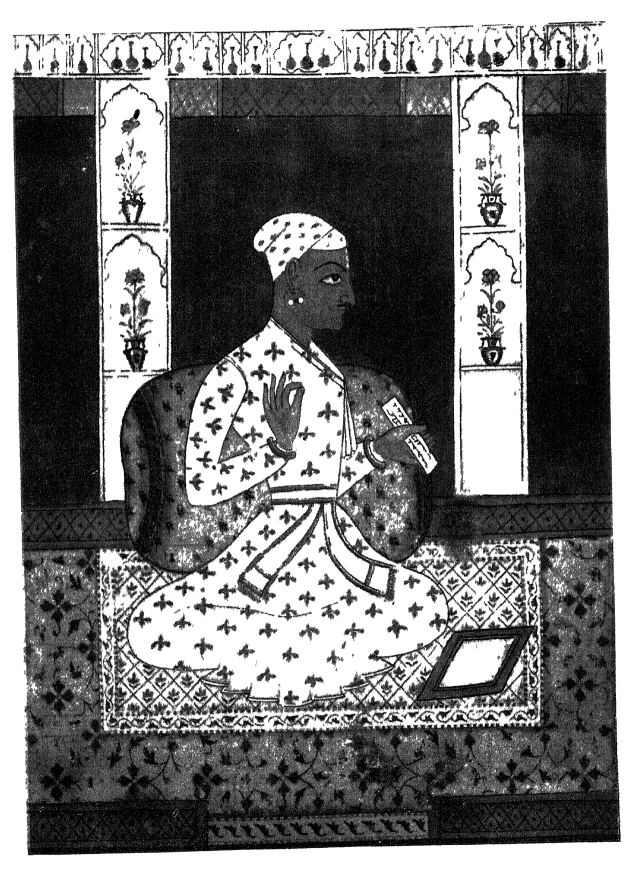
## तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः ।

'भगवद्धर्भपरायण सहत श्रेष्ठि गोवर्धनदास सुन्दरदास' इसस्य पृष्टिमार्गीयसस्कृतसाहित्यसमुद्धारार्थ निर्दिष्टद्रव्यसंत्रहतो 'भृगुपुरस्य मूळचन्द्र तुळसीदास तेलीवाला, वी. ए , एल्एल्. वी , वकील, हाइ कोर्ट' इत्यनेन सशोध्य 'निर्णयसागर' मुद्रणालये मुद्रयित्त्रा प्रकृटीकृतम् ।

श्रीवल्लभाब्दाः ४४२ सवत् १९८३.

**इंस्ट्रे**स्ट्रिक्ट्यम्।

# श्रीमहोस्वामिश्रीपुरुपोत्तमचरणा



प्राकट्यं मंवत् १७२४ भाद्र-गुक्क-एकाद्शी।

श्रीकृष्णाय नमः । श्रीगोपीजनवल्लमाय नमः । श्रीमदाचार्यचरणक्रमलेभ्यो नमः ।

# श्रीमइसस्त्राण्याच्यम्।

भाष्यप्रकाश-रिश्नि-परिश्हेतिम् ।

तृतीयोऽध्यायः ।

तृतीयः पादः।

सर्ववेदान्तप्रत्ययं चोद्नाचिविशेषात् ॥ १ ॥ (३-३-१.)

पूर्वपादे जडजीवधर्मनिराकरणेन शुद्धसचिदानन्दविग्रहरूपत्वं ब्रह्मणो निरू-पितम्, इह तु ब्रह्मगता एव धर्मा विचार्यन्ते । ते चेत् एकस्मिन् वाक्य एव सर्वे

#### भाष्यप्रकाशः।

सर्वेदान्तप्रत्ययं चोदनाद्यविद्योपात्॥१॥अथ तृतीयपादं व्याचिष्यासयः सङ्गतिवोधनाय पूर्वपादार्थमनुवदन्तः प्रस्तूयमानस्यार्थमाहुः पूर्वपादे त्यादि । उपनिपद एव ब्रह्मणि मुख्यं
प्रमाणिमिति तासां यथा वोधकता, स प्रकारः साधनाध्याये विचार्यः, अन्यथा ब्रह्मवोधामावे तिष्ठपयकम्रुपासनादिसाधनं न कर्तु ज्ञक्येत, अपराधं वा दध्यादिति, तद्ये पूर्विस्मिन् पादे जडजीवधर्मनिराकरणेन तत्र प्रत्याय्यमानानां धर्माणां ब्राह्मत्वस्य ब्रह्मणो विरुद्धधर्माश्रयत्वस्य च व्यवस्थापनात् प्रपश्रविलक्षणगुद्धसिवदानन्दविग्रहरूपत्वं ब्रह्मणो निरूपितप्, तेनेनाद्यत्या ता ब्रह्म वोधयन्तीति
सिद्धम् । इह तु ताद्यत्रज्ञयाता एव धर्मा उपासनादेरन्तरङ्गसाधनत्वात् तच्छेपतया उपसंहाराद्यथि
विचार्यन्ते । तथाच पूर्वस्थास्य च पादस्योपजीव्योपजीवक्रभावः सङ्गतिरित्यर्थः । नन्वतीते पादे
उभयितङ्गाद्यधिकरणिर्विरुद्धसर्वधर्माधारब्रह्मस्वस्थायोभनेनोपनिपदां वोधनप्रकारावधारणे धर्मासद्भावशङ्कानिवृत्तो पुनः साधनशेपतयापि निष्टचारस्य किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायामाहुः ते
चेदित्यादि । ते चेत्तथा भवेयुः, तदा तत्तदुपासने तेषामितरेतरविरुद्धानामपि 'आसीनो दूरं
ब्रजती'त्यादिवत् ब्रह्मर्यवेनोपादेयतया विरोधामावात्, अथ चेद्धावनादौर्घस्यं विभाव्यते,
तदापि 'स्थितं व्रजन्तमासीनं श्रयानं वा गुहाशय'मितिवत् कारुभेदेन पर्यायभेदेन च भावने

#### रहिमः ।

द्विवेदान्तप्रत्ययं चोद्नायविशेषात् ॥ १॥ इह तिति भाष्यं विवृण्वन्ति सम इह त्विति । एचेति । जडजीवगतधर्मयोगव्यवच्छेदक एवकारः । अन्तरङ्गेति । धर्ममात्रापे-क्षत्वेन स्वल्पापेक्षत्वात् । पूर्वस्यास्येति । जडजीवधर्मनिराकरणं विना मकलधर्मोपसहारो न भवे-दित्युपजीव्यो द्वितीयपादार्थः । उपजीवकस्तृतीयपादार्थः उपसहारः इति । तथिति । एकवाक्ये पिठता भवेयुः । भावनिति । स्मरण दौर्यस्यम् । पिठता इत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म पिठ-३५ व० स० र० पठिता भवेयुः, तदा न विचारणीया भवेयुः, विरोधाभावात्। पठिताश्च तत्तदुपास-नप्रकरणेषु, क्रचित् त एव, क्रचित् भिन्नाः। यथा वाजसनेयिनः पश्चाग्निविद्यां प्रस्तुत्य षष्टमन्यमग्निं पठन्ति। 'तस्याग्निरेवाग्नि'रिति। छन्दोगास्तु पश्चसंख्ययैवोपसंहरन्ति।

#### भाष्यप्रकाशः ।

विरोधाभावान्न विचारणीया भवेयुः । पिठतास्तु न सर्वे एकत्र, किन्तु तत्तत्त्रकरणे क्वचित्त एव, किचित्तक्रिनाः। यथा पश्चाप्तिविद्यायामभ्यन्तरांशे त एव, षष्ठस्त्वधिक इति भेदः । प्राणविद्यायामभ्यन्तरांशे त एव, षष्ठस्त्वधिक इति भेदः । प्राणविद्यायामन्ये प्राणास्त एव, रेतस्तक्किन्नमिति । एवं सत्यब्रह्मविद्यायां व्याहृतिशरीरांशे तौल्यं स्थानभेदेनाहरि-त्यहमित्युपनिषदोर्भेद इति । तथाच ताद्यपासनाद्यपास्यविशेषणत्वादिना ब्रह्मपदस्यानुक्तत्वात् तेषां तद्धर्माणां च ब्रह्मत्वे ब्रह्मधर्मत्वे च सन्देहाद्विचारणीयाः । पादान्ते ब्रह्मण एव सकलफलदातृत्वस्य विचारितत्वात् । पूर्वोत्तरकाण्डयोस्तु तेषु तेषु वाक्येषु तत्तत्कर्मणा तत्तदेवप्रीत्या तेन तेन तैस्तैः फलस्य श्रावणात् कथं ब्रह्मणः फलदातृत्वमित्याकाङ्कायां तेन तेन साधनेन तुष्टं ब्रह्मव तैस्तै रूपैः फलस्य श्रावणात् कथं ब्रह्मणः फलदातृत्वमित्याकाङ्कायां तेन तेन साधनेन तुष्टं ब्रह्मव तैस्तै रूपैः फलं ददातीति वक्तं विचार्यन्त इत्यर्थः । यद्यपि प्राणादिविद्या न परविद्याः, तथापि प्राणादीनां ब्रह्मत्वेनोपासनस्य वाक्यान्तरेषूक्तत्वात् तेषु च ब्रह्मशब्दस्य 'अमित्यतदक्षरस्रद्रीय'मित्यत्रोद्रीथ-

#### रिश्मः।

तास्त्वित । पञ्चाग्रीति । भेद् इति । विद्याभेदः । तथेत्यारभ्य पञ्चमं पठन्तीत्यन्तं भाष्यं विवृण्वन्ति स्म प्राणविद्यायामित्यादि, द्रष्टव्य इत्यन्तम् । 'प्राणविद्या वै ज्येष्ठं च श्रेष्ठं चे'त्यारम्य छान्दोग्ये । त एवेति । छान्दोग्योक्ता एव । रेतस्तिक्रिन्नमिति । प्राणभिन्नं 'रेतो होच्यामें 'ति पठितम् । सत्यब्रह्मेति । छान्दोग्ये 'अथ होवाच सत्ययज्ञं पौछिषं प्राचीनयोग्य कं त्वमात्मानमुपास्स इत्यादित्यमेव भगवो राजन्निति होवाच, एष वै विश्वरूप आत्मा वैश्वानर' इति । स इत्युद्दालक आरुणिः उद्दालको गोत्रतः अरुणस्यापत्यमारुणिः । सत्यं यज्ञो यस्य तं सत्ययज्ञं भत्तय-भावान्न सत्यमभिन्यक्तम् , किन्तूपासनासत्त्वात्तद्विषय आदित्यस्तत्रोपासनार्थं विश्वरूप आत्मा इति ब्रह्मधर्मी । वैश्वानर इति च । अथवा । बृहदारण्यके सत्यब्राह्मणेस्ति सत्यब्रह्मविद्या । 'तद्वैतदेतदेव तदासे'त्यारम्भिका सत्यब्रह्मविद्या तस्याम् । तत्स्तावकेऽग्रिमब्राह्मणे 'आप एवेदमग्र आसु'रित्यारम्भके व्याहृतिशरीरांशेऽवान्तरोपनिषदोस्तौल्यमुपनिषत्वेन । प्रथमोपनिषदि 'य एष एतस्मिन्मण्डले पुरुषस्तस्य मूरिति शिर एक श्शिरः एकमेतदक्षरम्, भुव इति बाहू द्वौ बाहू द्वे एते अक्षरे, स्वरिति प्रतिष्ठा द्वे प्रतिष्ठे द्वे एते अक्षरे' इति शरीरांशः । द्वितीये 'अथ योयं दक्षिणेक्षन्पुरुषस्तस्य मूरित्यादिशरीरांश-स्तुल्य' इति तौल्यम् । स्थानेति। देशसामान्यं स्थानं तस्य भेदोऽवान्तरोपनिषद्रप्रस्थानयोः परस्परं तेन । अहरित्यादि । 'तस्योपनिषदहरिति हन्ति पाप्मानं जहाति च य एवं वेदे'ति प्रथमेऽहरिति । अहमिति द्वितीये 'तस्योपनिषद हमिति हन्ति पाप्मानं जहाति च य एवं वेदे'ति । एवमुपनिषदोर्विद्याभेदः । तथा प्राणेत्यादिभाष्ये किञ्चिदाहुः यद्यपीति । न परेति । अक्षरिवषयत्वाभावादिति भावः । 'अथ परा यया तदक्षरमिचगम्यते' इति मुण्डकात् । 'तथा चापरा ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्ववेदः शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषमितिहासपुराणं न्यायो मीमांसा धर्मशास्त्राणीत्यथ परा यया तदक्षरमधिगम्यते' इति श्रुतेरपरविद्याया बोधकतोक्तरीत्या ब्रह्मगतधर्मा ज्ञानभक्तिषूपासनाया युक्त-त्वात्तद्विषययोरुपसंहार्याः । एवं चापराविद्याबोधिता ज्ञानभत्तयुपासना इति तासां बोधकताप्रकारः । वाक्यान्तरेति । 'प्राणो ब्रह्मेति व्यजाना'दित्यादिवाक्यान्तरेषु । उद्गीथेति । उद्गीथं 'अभिलेतद- 'अथ य एतानेवं पश्चाग्रीन् वेदे'ति। तथा प्राणसंवादे मुख्यप्राणाद्न्याँश्चतुरः प्राणान् वाक् चध्वःश्रोत्रमनांसि पठन्ति। वाजसनेयिनस्तु तमपि पश्चमं पठन्ति।

अपरं च । अथवींपनिषत्सु कचित् गोकुलबृन्दाकाननसश्चरद्गोपरूपमनल्पक-ल्पद्रुमप्रस्नविरचितविचित्रस्थलीककालिन्दीसलिलकल्लोलसङ्गिमृदुतरपवनचलद-लकविराजमानगण्डमण्डलसुतिमण्डितकुण्डलप्रभानुभावितवामांसमिलन्मूर्धन्य-

#### भाष्यप्रकाशः।

शब्दवत् ति हिशेषणत्वेन कार्यरूपप्राणादिच्यावर्तनार्थतायाः 'तं यथा यथोपासते तथेव भवित तद्वैतान् भृत्वावती'ति श्रुत्याध्यवसितत्वात् प्राणादीनामिष ब्रह्माङ्गत्वेन तद्धर्मा अपि ब्रह्मधर्मा एव, परं न मुख्या इति ब्रह्मधर्मत्वज्ञापनायतदुदाहृतम् । तथाच यद्यपि ब्रह्मणि सर्वत्र सर्वे धर्माः सन्ति, तथापि तस्य तस्य संराधकस्य तत्तत्रकार्थ तांस्तानेव धर्मान् ब्रह्मप्रदर्शयति, न सर्वेपां सर्वान्, अतस्तत्त-दुपासनायां ते त एव ध्यातच्याः, तत्ति हिधायकवाक्यानुरोधात्। तत्र चेदुक्तरीत्या सन्देहः, तदोपासना न कर्त्त शक्येतेति तद्र्थ विचार्यन्त इति भावः । अत्र पष्टोऽप्रिर्श्वहद्दारण्यके पश्चमप्रपाठके पिठतः । पश्चाप्रयस्तु छान्दोग्ये सप्तमे प्रपाठके । प्राणसंवादोपि छान्दोग्ये तत्रेव । वृहद्दारण्यके तु पश्चमे प्रपाठके द्रष्टव्यः । अत्र पादे अपरविद्योक्ता एव धर्मा विचार्यन्ते, न परविद्योक्ता अपीति शङ्कां निवारयन्त एव प्रसत्यमानाधिकरणस्य विपयान्तरमप्याहुः अपरं चेत्यादि । अयमर्थः । गोपाल-पूर्वतापिन्यां 'सिचदानन्दरूपाय कृष्णयाक्तिप्रकर्मणे । नमो वेदान्तवेद्याय गुरवे बुद्धिसाक्षिणे' इत्यादिना भगवतः कृष्णस्य परत्रह्मत्वमुक्त्वा, 'तदुहोवाच हैरण्यो गोपवेपमभ्रामं तरुणं कल्पद्व-साश्रितम्, तदिह श्लोका अवन्ति। सत्पुण्डरीकनयन'मित्यारभ्य, 'चिन्तयंश्वेतसा कृष्णं मुक्तो भवति संस्रते'रित्यन्तैः स्वरूपं ध्यानफलं चोक्तम् । 'कृपिभूवाचकः शब्दो णश्च निर्वितवाचकः। तयोर्वयं

क्षरमुपासीते'त्यन्वयादुद्रीथशब्दवत् । कार्याद्दीति । व्यावर्तकविशेषणं यतः । प्राणादीनामिति । प्राणवाकक्षुःश्रोत्रमनसाम् । ब्रह्माङ्गत्वेनेति । ब्रह्म आकाशः श्रोत्रस्यापि । वाङ्मनसोरादेशः चृक्षुपः सूर्यः आनन्दवछ्यां अन्यत्र च । यद्वा । प्राणविद्यास्य ब्रह्म । तत्रास्पष्टत्वेपि 'प्रजापति पितरमेत्योचुं'-रिति प्रजापितः । तदद्गत्वेन । तद्भागे अङ्गधर्माः । करपाणित्वादीनां देहधर्मत्वदर्शनादेवकारः । मुख्यास्तु देहत्वादिवद्वह्रत्वादयोऽतो न मुख्या इत्येवं ब्रह्मधर्मत्वज्ञापनाय प्राणसंवादरूपं भाष्य उदा-हरणविषयम् । तथाचेति । अपरविद्याया ऋग्वेदादिरूपायाः शब्दरूपत्वेनार्थस्य भाव उक्तरीत्या प्राणाद्यर्थपरत्वे विचारिते ऋग्वेदाद्यपनिषदां बोधकताप्रकारे विचारिते चेत्यर्थः । तन्त्र चेदित्यादि । उपासनायां चेत् उक्तरीत्या पठिताश्चेत्यारभ्य पश्चमं पठन्तीत्यन्तभाष्येणोक्तरीत्या । अन्वयार्थं तदोपासनेत्यादिग्रन्थः।तद्श्री ब्रह्मगता एव धर्मा विचार्यन्त इति पूर्वेणान्वय आवृत्त्येत्यर्थः। एवेति । व्यवच्छेद्यं तु न परेत्याद्यक्तम् । अत्र भाष्ये । तमपीति। प्राणमि। प्रकृते । निवारयन्त एवेति । अवधारणेन निवारयन्तः । एवेत्यत्र तृतीयालुक् । प्रस्तृयेति । नतु सर्ववेदान्तशब्दात्प्रस्तूयमानाधि-करणविषयत्वमथर्वोपनिषद्येव कुत इति चेच्छृणु । उपलक्षणत्वात् । अपरं चेत्यादीति । अपरमाथ-र्वणं चकारेणर्ग्वेदाद्युपनिषदः । कचिदिति । गोपालतापिनीये । वृन्दाकाननं वृन्दावनम् । अन-ल्पेत्यादिविशेषणम् । अनल्पानि कल्पद्धमस्य प्रसूनानि तैर्विरचिता विचित्रा स्थली यस्यां कालिन्द्याम् । तस्याः सिठठ तस्य कछोठानां सङ्गोऽस्यास्तीति सङ्गि उक्तविशेषणैः सिद्धं मृदुतरः पवनः तेन चर्छै-र्दलैर्विराजमानं गण्डमण्डलं तस्य द्युत्या मण्डितयोः कुण्डलयोः प्रभयानुमावितं अनु पश्चात्पुटितो

<sup>9.</sup> चलैर्दलैरिति रिसमपाठ आदर्षेषु कुन्नाप्यदर्शनान्नादत इति ।

महामणिकसुरिकामुखावलीभिलद्तितरलकरकमलयुगलाङ्गलीवदांवद्विविधस्व-रमूछेनामोहितव्रजवरितिम्बनीकद्म्बकटाक्षञ्जवलयाचितम्, कचित् कोदण्डम-ण्डितभुजदण्डस्वण्डितप्रचण्डद्दामुण्डमितिविचित्रचरित्राभिरामं रामस्वरूपम्, कचिद्तिकरालवदनवित्रासितकमलाकमलासनवृषभासनादिकं वृक्षेसरिरूपम्,

#### भाष्यप्रकाशः ।

परं ब्रह्म कृष्ण इत्यिभिधीयते' इति चोक्तम् । श्रीभागवते च 'कृष्णस्तु भग्नवान् स्वयंभित्युक्तम् । द्यामस्कन्धसुबोधिन्यां च परब्रह्मत्वं न्युत्पादितम् । तथा रामतापनीये 'रमन्ते योगिनो यसिनित्यानन्दे चिदात्मिनि । इति रामपदेनासौ परं ब्रह्माभिधीयत' इति श्रावणात् । श्रीमदाचार्थैरपि पश्च-मस्कन्धिनवन्धप्रकाशे 'कदाचिद्रामः पुरुषोत्तमावतार एवेति पद्मपुराणादवसीयते' इति कथनात् । अप्रिक्तमाराणां च 'व्रजे वो मनोरथः सम्पत्स्यत' इति श्रीरामेण वरदानाच । नवमरक्रन्धे श्रीरामचिरित्रे 'स यैः स्पृष्टोऽभिदृष्टो वा संविष्टोऽनुगतोऽपि वा । कोशलात्ते ययुः स्थानं यत्र गच्छिन्ति योगिन' इत्यविशेषेण सर्वेषां मुक्तिदानाच श्रीरामस्य पुरुषोत्तमरूपत्वम् । नृसिदृस्बरूपे तु नृसिदृनिव्यावत्युत्कर्षविश्रान्त्या नृसिदृस्य परत्वमवसीयते । तद्विद्याया रहस्यत्वश्रावणाच । उरुक्रमरूपे तु विष्णुसक्तश्रीभागवतादिषु अनन्तवीर्यत्वकथनात्, पातिकया क्रियया सत्यलोकस्थापकत्वरूपाद्धत-कर्मकथनाच परत्वं निरूप्यते । आदिपदेन नारायणानुवाकसदिद्यात्मविद्याश्वताश्वतराद्यक्तनारायणस-

#### रहिसः।

वामांसः तेन मिलन्ती मूर्धन्या उत्तमा महामणयो यस्यां मुरलिकायां तस्या मुखानां छिद्राणामा-वल्यः पङ्कयस्ताभिर्मिलन्ती अत्यन्तं तरल कररूपस्य कमलस्य युगलं तस्याङ्गल्यः तासां वशंवदा। अत्र मूर्छनानिष्ठो च्यापारः । ता विविधाः सप्तानां स्वराणां मूर्छना एकविंशतिः ताभिर्मीहितो त्रजस्य वरो नितम्बिनीनां भक्तानां कदम्बो यासु ताः मोहितव्रजवरनितम्बिनीकदम्बास्तासां कटाक्षाणि तानि कुव-लयानि तैरचिंतमिति । श्रुतयः प्रसिद्धाः । कचिदिति । रामतापिनीये । कोदण्डो धनुः । कचिदिति । नृसिंहतापिनीये भागवतोपष्टब्धे । इत्यादीति । रूपमित्यर्थः । मन्ने च तद्रपम् । स च 'चरणं पवित्रं विततं पुराणिम'ति महानारायणे। तन्नेति। यज्जरुपनिषदि बृहदारण्यके, सामोपनिषदि छान्दोग्य इत्यर्थः । तन्त्रेति । ऋग्वेदोपनिषदि मण्डूके । रूपान्तरमिति । मण्डूके तु 'अद्वैतः सर्वभूतानां देवस्तुर्यो विभुः स्मृतः' इत्यत्र देवे तुरीयत्वं विधीयते । तुर्य इति फले परोक्षवादात् । देवः क्रीडावान् । द्राविधक्रीडाः । स तुर्यः तुरीय इत्यर्थः । उपबृहितेयं तु कृष्णं वदिष्यतीति तद्रुपान्तरम् । आरम्भे तु 'अमित्येतदक्षर'मित्युक्तं तच्छब्दार्थयोरौत्पत्तिकसम्बन्धाद्वृद्यत उपासनायां तद्र्षं तु नात्र । ब्रह्मविद्योपनिषद्यस्ति 'ऋग्वेदो गाईपत्यः पृथिवी ब्रह्म एव च । अकारस्य शरीरं तु व्याल्यातं ब्रह्मवादिभिः ॥ यजुर्वेदोऽन्तरिक्षं च दक्षिणामिस्तथैव च । विष्णुश्च भगवान् देव उकारः परिकीर्तितः ॥ सामवेदस्तथा द्यौश्चाहवनीयस्तथैव च । ईश्वरः परमो देवो मकारः परिकीर्तितः' इति । गाईपत्याद्यग्रयः सोमपर्यन्ताः । तेषां रूपं [ सप्तहस्तश्चतुःश्वद्धः सप्तजिह्वो द्विशीर्षकः । त्रिपात्रसन्नवदनः सुखासीनः शुचिस्मितः ॥ खाहां तु दक्षिणे पार्श्वे देवीं वामे खधां तथा । विभ्रदक्षिणहस्तैस्तु भक्तिमन्नं सुचं सुवम् ॥ तोमरं व्यजनं वामैर्धृतपात्रं च धारयन् । आत्माभिमुखमासीन एवंरूपो हुताशनः ] इति क्षीकोक्तम् । 'चत्वारि शृङ्गा त्रयो अस्य पादा द्वे शीर्षे सप्तहस्तासो अस्य ।

१. मले समग्रः श्लोको न लिखितः चित्रान्तर्गतः ि ।

कचिदुरुक्रमादिरूपं च निरूप्यते। तथाच द्रव्यदेवताभेदात् यागभेदवद्धर्माणामा-वापोद्वापाभ्यां दृष्टादृष्टफलभेदाच वेद्यभेदे प्राप्ते ब्रह्मानेकत्वापत्तौ श्रुतिविरोधात् विनिगमकाभावात् सर्वेषामुपासनाविषयाणामब्रह्मत्वमापतितम्।

भाष्यप्रकाशः ।

दात्मरूपं शिवरूपमन्यच तत्र तत्रोक्तं रूपान्तरं संगृद्धते । चकारेण तत्र तत्रोक्तविभूतिरूपसंग्रहः । तथाच श्रुतौ ब्रह्मणो नानारूपनिरूपणात् तेषु किं समानत्वम् , उत कस्यचिच्छीघं फलदातृत्वेन सुगमोपायेः फलदत्वेन परमद्यालुतया जीवापराधनिवारकत्वेनाधिक्यमिति सन्देहानपायात्तदर्थं विचार आवश्यक इत्यर्थः । एवमत्र विषय उक्तः । तथाच पूर्वत्र ब्रह्मप्राधान्येन विचारः, अत्र ब्रह्मरूपप्राधान्येनेति विशेषः ।

संश्यं व्युत्पादयन्ति तथाचित्यादि। तथा तेन धर्मभेदयकारेण द्रव्यदेवताभेदाद्यागभेदवत्। यथा पूर्वतच्य आमिक्षाधिकरणे, 'तमे पयसि दध्यानयति सा वैश्वदेव्यामिक्षा वाजिभ्यो वाजिन'-मित्यत्रामिक्षावाजिनात्मकघनविरलद्रव्यद्वयरूपक एको यागः, उत यागद्वयमिति सन्देहे, द्रव्यदेव-ताविशिष्टयागान्तरिवधौ गौरवं व्यापारान्तरकल्पनापत्तिश्चेति न यागद्वयं युक्तम्, किन्त्वामिक्षा-याग एव वाजिनं गुणो विधीयते। 'वाजिभ्य' इत्यनेन च वाज आमिक्षारूपमनं येषामिति योगेन पूर्वोक्ता विश्वदेवा एवोपलक्ष्यन्त इति पूर्वः पक्षः। तत्रोत्पत्तिशिष्टामिक्षाद्रव्यावरुद्धे यागे उत्पन्नशिष्टं वाजिनं गुणत्वेन प्रवेशं न लभते, निर्वलत्वात्। ततश्च तत् द्रव्यं स्वसम्बन्धिनं यागं पूर्वसाद्धिनत्ति। वाजिपदं चाधे रूढत्वान्न योगेन विश्वान् देवान् उपलक्षयिष्यति। योगस्य रूढितो नैर्वल्यात्। तथा सति विश्वव्यापारान्तरयोः कल्पनस्य प्रामाणिकत्वात् तत्कृतं गौरवं न दोषायेति द्रव्यदेव-ताभेदात् तत्र यथा यागभेदः, तद्वदत्रोपासनायां गोपालरामनृसिंहादिरूपभेदेन परस्परं तेषां भेदात् धर्माणामावापोद्वापाम्यां दृशादृष्टफलभेदाच प्रापश्चिकानां प्ररलीकोदण्डधरत्वादीनामावापेन तदि-रिव्यः।

त्रिधा बद्धो वृपमो रोरवीति महो देवो मर्यानाविवेशे'ति श्रुत्युक्तं च । खाध्यायसूत्र उपयोक्ष्यते । माध्यीयचकारार्थमाहः खक्कारेणेति । नक्षेति । तैतिरीये । राक्षेति । दुर्गागणपितस्योपिनपत्स । विभूतिति । अन्नमयादिविभूतयः दुर्गादिविभूतयश्च । तासां रूपाणि पक्ष्यादिरूपाणि । तथिति । व्याख्येयम् । तेनामिक्षात्वेन वाजत्वेन विश्वदेवत्वेन रुक्षितविश्वेदेवत्वेनत्यादि व्याख्यानम् । व्यापारेतिति । यागान्तरकल्पनापत्तिः । द्रव्यदेवता आमिक्षावाजिविश्वेदेवाः तेपां भेदात् । वाजिभ्य इतीति । अश्वे क्रदेन पदेन । पूर्वाक्तिः इति । आमिक्षायागोक्ताः । एवकारोऽन्ययोगव्यवच्छेदकः गौरवात् । उपलक्ष्यव्य इति । वाजिपदमश्चे क्रदम्, तेनोपरुक्षणेन विश्वेदेवा वोधविषयाः क्रियन्त इत्यश्चः । यद्घा । विररुद्रव्यवाजान्नसम्बन्धिषु वर्तते । वाजान्नसम्बन्धिषु विश्वेदेवेषु वाजान्नसम्बन्धिन विशेषेषु विश्वेदेवेषु राक्षणिकम् । द्रव्यदेवता भेदाचागा भेद्वदिति । व्याख्येयम् । सामान्य-विशेषेषु विश्वेदेवेषु राक्षणिकम् । द्रव्यदेवता भेदाचागा भेद्वदिति । वाजो येपामस्ति । भवत्व इतिशेषेषु विश्वेदेवेषु राक्षणिकम् । द्रव्यदेवताविशेषमावसम्बन्धो रुक्षणा । उत्यत्ति । वाजो येपामस्ति । भवत्व इति । योगेनेति । वाजो येपामस्ति । भवत्व इति । योगेनेति । द्रव्यदेवताविशिष्टयागान्तरिविः । व्यापारान्तरेति । यागान्तरेत्यर्थः । दार्धान्ति योगेन । विश्वीति । द्रव्यदेवताविशिष्टयागान्तरिविः । व्यापारान्तरेति । यागान्तरेत्यर्थः । दार्धान्ति योगनित स्म अन्नोपासनायामिति । भिवेदे इति । सति इत्यर्थः । धर्माणामावापो-द्वापाभयां इप्राद्यक्र पोद्योक्ति । व्याख्येयम् । साकारेति । निष्करं पोदशीकराह्यम् ।

१. मेदे इति पूर्वपाठ. रहमा ।

नन्पासनाविषयाणामौपाधिकत्वात् तेषां चाविद्याकित्पतत्वात् तद्विशि-ष्टानां तथात्वं युक्तमेव, नचैवं तिन्निरूपकाणां वेदान्तानामन्नह्मपरत्वप्रसङ्गः, शुद्धस्य ब्रह्मणो दुर्ज्ञेयत्वेनोपाधिविशिष्टोपासनया चित्तशुद्धौ सत्यां स्वत एव तज्ज्ञानं भविष्यतीत्येतत्तात्पर्यकत्वादिति चेत् । मैवम् । समन्वयविरोधापत्तेः । तासां ब्रह्मविद्यात्वहानेश्च । श्चतेः प्रतारकत्वापत्तेश्च ।

#### भाष्यप्रकाशः।

लक्षणानां सदेकरसत्वास्थूलत्वादीनामुद्वापेन चेत्येतं ताभ्यां तत्तद्भूपगततत्तद्भर्मावापौद्वाभ्यां च साकारदर्शननिष्कलदर्शनादिरूपयोद्देष्टफलयोस्तत्तत्पदप्राप्तिब्रह्मभावरूपयोरदृष्टफलयोर्भेदाच ज्ञानवे-द्यात् सर्वफलदातृत्वेन प्रतिपादितात् परब्रह्मणोपि सकाशाच तत्तद्वाक्यवेद्यानां भेदे प्राप्ते, तत्तद्वा-क्येषु ब्रह्मत्वेनेवोपासनस्य विहितत्वात् ब्रह्मानेकत्वापत्तो 'एकमेवाद्वितीय'मिति श्रुतिविरोधादुपा-स्यरूपेषु किं ब्रह्म, किं नेति विनिगमकाभावात् सर्वेषामुपासनाविषयाणामब्रह्मत्वमापतितम् । अतः किं सर्वेषामब्रह्मत्वम्, उत् यागवद्वह्मभेदः, उत् सर्वत्रैकमेव ब्रह्म प्रतिपाद्यमिति संशय इत्यर्थः ।

पूर्वपक्षमाहुः निन्वत्यादि । नन्पासना नाम चिन्तामावनाद्यपरपर्याया शास्त्रप्राप्ता सविपयकज्ञानरूपा मनोवृत्तिः, ब्रह्म तु निर्विपयज्ञानेकरसम्, न ताद्यनानाविधधर्मवत्त्या वृत्तिविपयीमवितुमर्हतीत्युपासनाविषयाणां धर्माणामौपाधिकत्वादौपाधिकानां चाविद्याकिष्पतत्वात् तद्धम्विशिष्टानां तेषां तेषां रूपाणामब्रह्मत्वं युक्तमेवेत्यर्थः । बचेत्यारभ्य चेदित्यन्तं स्पष्टम् । एवमत्रकः पूर्वपक्षः । तमन्यो दृषयन्नाह स्रेवित्यादि । न वेदान्तानामुक्तविधतात्पर्यकत्वेन ब्रह्मपरत्वं
शक्यवचनम् । समन्वयविरोधापत्तेः । 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ती'त्यादयः श्रुतयो हि 'अणोरणीयान्महतो महीया'नित्यादिभिर्विरुद्धधर्माश्रयमेवाश्चरीरमप्राकृततन्तुं सर्वात्तारं मृत्यूपसेचनकं
ब्रह्म बोधयन्ति । तथा 'अद्दश्यमग्राह्य'मित्यादि प्रकृत्य, 'यथोर्णनाभिः सृजते गृहते चे'त्यादिभिः
कारणत्वसर्वज्ञत्वादिकं तत्र वदन्ति । अक्षरं 'अस्थूलमनिव'त्यादिना प्रपञ्चविलक्षणं प्रकृत्य,
प्रशासितृत्वादिधर्मकं वदन्तीति विरुद्धधर्माश्रय एव ब्रह्मणि श्रुतीनां समन्वयात् त्वदुक्तरीत्याक्षीकारे तद्विरोधापत्तेः । उपासनाविषयाणामब्रह्मत्वे तद्वोधकानां ब्रह्मानिरूपकत्या ब्रह्मविद्यात्वहानेः। चकारेण 'परं ब्रह्म परं धामे'त्यादिस्मृतीनामपि विरोधात्। अन्यथा सतो ब्रह्मणोऽन्यथा
रिवाः।

'निष्कलं निरवयव'मिति विरुद्धधर्माधिकरणं वा । ब्रह्मभावः 'कृष्णोह'मिति । 'ब्रह्माहमस्मी'ति । वेद्यभेद् इति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म ज्ञानवेद्यादिति । एकरूपादेकरसाच । ब्रह्मानेकत्वेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तत्तद्भाव्यं िवत्यादि । विहितत्वादिति । 'आत्मेत्येवोपासीते'ति पुरुषविधब्राह्मण-श्रुत्या विहितत्वात् । चिन्तेति । आदिना मनोव्यापारः । ज्ञास्त्रेति । 'आत्मेत्येवोपासीते'त्याद्युपासना शास्त्रप्राप्ता । 'सर्वं खिल्वद ब्रह्म तज्ञलानिति शान्त उपासीते'ति भावना । 'तस्मात्केनाप्युपायेन मनः कृष्णे निवेशये'दिति मनोव्यापारः । विषयो विराद । ज्ञानमात्मत्वादिप्रकारकम् । निर्विषयेति । निर्विषयञ्चानं च तदेकरसम् । विषयस्याविद्यकत्वात् । तद्धमेति । औपाधिकधर्मविशिष्टानाम् । एवति । अनौपाधिकत्वखण्डनयुत्तयैवकारः । स्पष्टमिति । स्वतः एवति । चित्तशुद्धित्रत्तल्यात्मिका तद्धेदेऽहंकारे ठीने (तद्धेदरूपायां बुद्धौ ठीनायां) आद्यकार्यलयाज्ञगञ्चये स्वतः एव, नतु साधनतः 'अहं ब्रह्मासी'त्येक्यञ्चानं भविष्यति । एवं स्पष्टम् । उत्केति । अव्यवहितपूर्वोक्तविधतान्तर्यकत्वेन । एवति । उभयव्यपदेशाधिकरणादेवेति । तद्धिरोधिति । समन्वयविरोधापत्तेः । तासानितिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म अन्यथेति । अन्यथेति ।

अपरश्च । 'योऽन्यथा सन्तमात्मातमनयथा प्रतिपद्यते । किं तेन न कृतं पापं चौरेणात्मापहारिणा' इत्यन्यथाज्ञानं निन्दती श्रुतिः कथं फलसाधकत्वेन तत्तदुपासनां वदेत् । स्पष्टार्थानां श्रुतिवाक्यानां निर्णयमकृत्वा सन्दिरधार्थानां ज्योतिराकाञ्चादिञ्चदानां तद्वाचकत्वं न निर्णीयात् भगवान् व्यासः । एवश्च सत्युक्तरीत्या यागवत्तेषां परस्परं भेदश्चावञ्चक इत्युभयतःपाञ्चा रज्जुरिति प्राप्ते, अभिधीयते ।

सर्ववेदान्तंप्रत्ययम् । अनेकरूपनिरूपकैः सर्वैः वेदान्तैः प्रत्ययो ज्ञानं यस्य तत्त्या । ब्रह्मगोऽनन्तरूपत्वेषि यानि यानि रूपाणि विविधेर्जीवैरुपासितुं

#### माष्यप्रकादाः ।

कथनेन तत्तच्छुतेः प्रतारकत्वापत्तेश्र । अथाप्तोक्तविषभोजनकथनवदिदं क्रमग्रुक्तिहेतुत्वेन वदतीति न प्रतारकत्वमिति विभाव्यते, तद्प्ययुक्तमित्याह अपरश्चेत्यादि । यदि तथा स्यात्, तदा 'योऽन्यथा सन्त'मित्यादिनाऽन्यथा ज्ञानं निन्दन्ती श्रुतिश्चित्तश्चद्विद्वारा क्रमम्रक्तिहेतुत्वेन तदुपासनां न वदेत । आत्मापहारेण महापापापादकतया चित्ताशुद्धिजनकत्वात । किश्च । इदं व्यासस्यापि न सम्मतमित्याह स्पष्टार्थानामित्यादि । यदि हि तेपामत्रव्वत्वं न्यासोऽभिप्रेयात् , तदा कृष्णरा-मादिपदानि देवतावाचकानि ब्रह्मवाचकानि वेति सन्दिद्य, तिन्नर्णयमपि किञ्चित् कुर्यात् । अतः श्रुतिविरोधो व्यासाशयविरोधश्र न वैयासदर्शनानुसारिणो युक्त इत्यर्थः । एवं तन्मतं दूर्वित्वा खमतमाह एवश्च सत्तीत्यादि । उक्तहेतुभिः सर्वासां श्रुतीनां ब्रह्मनिरूपकत्वेपि सति उक्तरीत्या यागवद्धर्मभेदकृतधर्मि सेदेनामिक्षावाजिनयागवत् तेषां तत्तिद्विद्यावेद्यानां परस्परभेद आवश्यक इति। अतो हेनोरुभयतःपाञ्चा रज्जः। एतदङ्गीकारे भेदापत्त्या 'अयमेव स योऽय'मित्याद्यभेदश्चित-विरोधात्, एनदनङ्गीकारे चैकदेशिमतवद्रुपाणामविद्याकल्पितत्वापत्त्या चोभयथापि दोष इति प्राप्त इत्यर्थः । अत्र स्त्रप्रतीकमुपन्यस्य समाद्धते अभिधीयत इत्यादि । स्त्रे व्यधिकरणपदी बहुवीहिः। प्रत्ययो विश्वासोत्पादकं ज्ञानम्। यद्यपि आष्ये ज्ञानमेवोक्तम्, तथापि लोके प्रत्ययपदस्य विश्वासे प्रसिद्धत्वादत्र शब्दमहिम्ना तथा व्याख्यानेप्यदोषः । प्रतिज्ञा च ब्रह्मतदुपासनोभयवि-पयिणी बोध्या । नन्विदं प्रतिज्ञावाक्यमुपासनापरतयैव व्याख्यातुमुचितम् , अतीतपादे ब्रह्मज्ञान-प्रकारस्योक्तत्वात्, तेन निर्णाते वस्तुतत्त्वे यथा ज्ञातस्वरूपस्य गुरुप्रभृतेरुपासनं क्रियते, तद्वद्वस्रो-पासनस्य कर्तव्यत्वेन विचार्यत्वात्, न तु ब्रह्मपरतयापि, तज्ज्ञानप्रकारस्य प्रागेवोक्तत्वात्,

#### रिहमः।

विरुद्धधर्माश्रयत्वेन सतः । अन्यथेति । उक्तशुद्धत्वमात्रेण । आप्तोक्तिति । वाग्भटादिकंकायना-द्याप्तोक्तीषधाङ्गविषमोजनकथनवत् । इदं विषमोजनं रोगनिवर्तकम्, नतु मारकम् । ऋमेति । शाखारुन्थतीन्यायेन सोपाधिकद्वारा दुर्ज्ञेये बुद्धिसिद्धिरित्येवं क्रममुक्तिहेतुत्वेन वदतीत्यर्थः । न वदे-दिति । उपासनाया औपाधिकविषयत्वेनान्यथाप्रतिपादनरूपत्वात् न वदेदित्यर्थः । चिक्ताद्युद्धिति । उपाधिरूपबुद्धशुद्धिजनकत्वात् । स्पष्टार्थानामित्यादिभाष्यं विवरीतुमाहुः किञ्चेत्यादि । रज्ञं स्पष्टयन्ति स्म एतदङ्कीकार इति । इदमिति । सूत्रम् । उपास्तनिति । णवेति । ज्ञानयोगव्यवच्छे-दकः । ब्रह्मोति । विरुद्धधर्माधारत्वस्य । प्रागेवेति । अतीतपादे । अयमेवेति । प्रत्ययः । ज्ञानो-

१ अयमेवेति पूर्वपाट ।

शक्यानि, तानि तानि रूपाणि तैस्तैवेंदान्तैर्निरूप्यन्त इति तावद्रूपात्मकमेकमेव ब्रह्मेत्यर्थः। तत्र हेतुः चोद्नाद्यविशेषादिति। चोचते कर्तव्यत्वेन बोध्यतेऽनेनेति चोद्ना विधिवाक्यभिति यादत्। तस्याविशेषादिस्यर्थः। यथैकस्मिन्नभिष्टोमे शाखा-भेदेपि चोद्ना तथैव भवति, 'अग्निष्टोमेन यजेते'ति, तथेहापि सर्वेषु वेदान्तेषु ब्रह्मत्वेनैवोपासना विधीयत इति तथा। आदिपदात् साक्षात्परम्पराभेदेन मोक्ष-

#### भाष्यप्रकाशः।

'यदेकमच्यक्तमनन्तरूप'मित्यनन्तरूपश्चतौ वृत्तिसङ्कोचने मानाभावादसङ्कचितंवृत्तितया गणनापरि-च्छेदरहितानां रूपाणां निरूपियतुमशक्यत्वाचेत्याशङ्कायामाहुः ब्रह्मण इत्यादि । तथाच विरुद्ध-धर्माश्रयत्या सामान्यतो ब्रह्मज्ञानस्थोक्तत्वेपि 'फलमत उपपत्ते'रित्यत्र ब्रह्मणः फलदातृत्वस्य निर्णी-तत्वात्तत्र कथं फलं ददातीत्याकाङ्कायां तेस्तैः रूपैस्तेन तेन साधनेन तत्तत्फलं ददातीति बोधियतुं तत्तत्फलसाधकोपासनार्थं तत्तदूपनिरूपणमिति प्रयोजनस्यानुक्तत्वेन तन्निरूपणस्यावश्यकत्वात् सर्वेषां निरूपणाशक्यत्वेषि कियतां निरूपणेऽनुपपत्त्यभावाञ्चायमपि प्रतिज्ञार्थं इति भावः ।

नन्ववं हेत्वोधकपदासङ्गतिः, ब्रह्मणो नित्यत्वेन तज्ज्ञानस्य चाविधेयत्वेन पुरुषव्यापार-विषयत्वस्य तत्र वक्तमशक्यत्वादित्याशङ्कायां हेतुमुपन्यस्य व्याक्तवंन्ति चोद्यत इत्यादि । तथाच यद्यपि ब्रह्मत्वेन ब्रह्मणो न चोदनाविषयत्वम्, तथाप्युपासनाविषयत्वादस्त्येव तद्वारा विषयत्विमत्यदोषः । एतदेव बोधियतुं विभजन्ते स्थेत्यादि । इहापीत्यस्येव व्याख्यानं सर्वेषु चेदान्तेष्विति । तथिति । चोदनायामिवशेषः । ननु शाखान्तराधिकरणे केवलानां रूपादीनां व्यभिचारित्वं हृदिकृत्य, 'एकं वा संयोगरूपचोदनाख्याऽविशेषा'दिति स्त्रे संयोगादिरूपहेतुचतुष्टयेनाभेदः साधित इति प्रकृते एकेन हेतुना कथमभेदिसिद्धिरित्याकाङ्कायानाहुः आदीत्यादि । अत्र भाष्ये रूपसङ्गहानुक्तिस्तु साध्यनिर्देशेनेव रूपसार्थादेव सिद्धिम-भिन्नेत्य, स्रत्रे चोदनायाः प्रथममुक्तिस्तु चोदनाविषयस्योपासनस्यापि सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वज्ञापनेन तद्विषयस्य ब्रह्मणत्तद्वारा तथात्वज्ञापनार्था । तेनान्येषां त्रयाणामिप सङ्गहः । अथवा । चोदना च आदी च तत्समाहारथोदनादि, तस्य अविशेषः समानत्वं चोदनाद्यचिशेषत्तसादित्यर्थो बोध्यः । तथाचेवं संयोगरूपचोदनात्मकहेतुत्रयस्यापि चोदनादिपदेऽभिन्नेतत्वात् सुखेनाभेदसिद्धिरित्यर्थः । आख्याया व्यभिचारित्वं त्वप्रे प्रदर्शनीयम् ।

एवश्चात्र स्त्रे, ब्रह्म तदुपासनं च सर्ववेदान्तप्रत्ययम्, तत्तदुपासनावाक्येषु तत्तन्नानाधर्मवत्तया प्रतिपादनेषि न भिद्यते। चोदनाद्यविशेषात्। यत्र यत्र चोदनाद्यविशेषः, तदनेकवाक्येष्वनेकविध-तया प्रतिपादनेऽप्यभिन्नम् । नानाशाखोक्तज्योतिष्टोमादिवदित्यनुमानं सिध्यति । तेन ब्रह्मणस्त-रिश्मः।

पासनयोविंठश्चणप्रतीलर्थं विश्वासस्य निवेशितत्वादेवकारः । ज्ञाख्वान्तरेति । पूर्वतत्र इदं द्वितीयस्य चतुर्थपादे द्वितीयाधिकरणम् । रूपादीनामिति । 'नामरूपधर्मिविशेषपुनरुक्तिनिन्दाशिक्तसमाप्ति-वचनप्रायिश्वत्तान्यार्थदर्शनाच्छाखान्तरेषु कर्मभेदः स्या'दिति द्वितीय'मेकवे'तिस्त्रम् । तत्र रूपचोद-नाख्यानां अभेदे सत्त्वेन भेदसाधने व्यभिचारित्वम् । कर्म भिन्नं रूपादिसत्त्वात् । अत्र साध्याभाव-वत्यभिन्ने हेतोः सत्वाद्यभिचारित्वं तद्विदिकृत्येत्यर्थः । संयोगादीति । संयोगोऽर्थसंयोगः तस्या-विशेषाच्छाखान्तरे । तदेव प्रयोजनमुद्दिश्य तदेव विधीयमानं 'ज्योतिष्टोमेन यजेते'त्येवं प्रत्यभिजा-नीमः । तदेवेदमिति । रूपमस्य तदेव द्रव्यदेवतम् । पुरुषप्रयत्नश्च तादश एव चोद्यते इति चोदना ।

# फलकत्वकथनमप्युपासनानामविशिष्टमिति प्रयोजनसंयोगः संगृद्यते ॥ १॥ भेदान्नेतिचेदेकस्यामपि ॥ २ ॥

ननु द्रव्यदेवताभेदात् यागभेदवदुपास्यानां धर्मभेदेन मिथोभेदादुक्तहे-त्वसिद्धिं भेदान्नेति चेदित्यनेनाशङ्क्य, तत्परिहारमाह सूत्रकारः एकस्यामपीति सूत्रावयवेन । यथैकस्यामपि गृहीतषोडशिकायामितरात्रव्यक्तावगृहीतषोड-शिकायाः सकाशात् गुणाधिक्येपि नातिरात्रभिन्नयागत्वम्, अतिरात्रलक्षणक-मैंवाधिकृत्य तद्वहणाग्रहणयोर्विधानात्, एविमहापि ब्रह्मैवाधिकृत्य तत्तद्वर्भवै-शिष्ट्यावैशिष्ट्ययोक्कत्वान्न ब्रह्मोपासनाभिन्नत्वसुपासनासु । तथाच ब्रह्मधर्मत्वे-

#### भाष्यप्रकाशः ।

त्साक्षात्कारस्य च साक्षात्पुरुषव्यापारिवषयत्वाभावेपि साक्षात्कारसाधनभूतप्रमाणसम्पादनद्वारा ताद्दशृत्तिसम्पादनद्वारा च चोदनासम्बन्धो वर्तत एवेति तथा पुरुषव्यापारस्यापि सम्भवात् ब्रह्मपक्षकत्वेपि न हेतोः स्वरूपासिद्धत्विमिति ज्ञेयम् । नचैवं सित प्रतिज्ञापि केवलविज्ञानपरतयैव व्याख्यातुम्रुचितेति शङ्क्ष्यम् । पक्षवाचकविज्ञानपदाध्याहारापेक्षया पूर्वपादान्तिमद्धत्रे जैमिनि-मतोपन्यासे धर्मपदेन चोदनालक्षणतयात्र विज्ञानपरामर्शवत् 'पूर्व तु बादरायण' इति पूर्वपदोक्त-ब्रह्मणः सिबहिततया तत्परामर्शस्यापि युक्तैत्वात्, विद्याविचारस्य वेद्याधीनत्वाच तत्परतया व्याख्यानेऽप्यदोषात् ॥ १ ॥

भेदान्नेति चेदेकस्यामपि॥२॥ असिन् सूत्रे केचिनैकस्यामपीति पठन्ति । अर्थस्तु तत्रापि तुल्यः । सूत्रप्रयोजनं वदन्तो व्याक्कविन्त नन्वित्यादि । मिथोभेदादुक्तहेत्वसिद्धि-मिति।परस्परं रूपभेदाद्वेत्वेकदेशाभावेन पूर्वस्त्रोक्तस्य हेतोः स्वरूपासिद्धिम्। इहापीति। उपास-नावाक्येष्वपि।नेत्यादि । न ब्रह्मणो भिन्नत्वम्,अतस्तदुपासनास्वपि न भिन्नत्वमित्यर्थः । एवं सूत्रं

### रिश्मः।

आख्या नाम । वेद्यं चाविशिष्टम् । वर्तत एवेति । चोदनावर्तनायोगव्यवच्छेदक एवकारः । तथिति । उक्तप्रकारेण । ब्रह्मपक्षकत्व इति । यथा कर्म भिन्न रूपादिसत्त्वादित्यत्र ब्रह्मपक्षकत्वेषि । न हेतो-रिति । नामरूपधर्मविशेषादिषु चोदनादेहेंतोः ब्रह्मपक्षे सत्त्वान्न पक्षे हेत्वभावरूपखरूपासिद्धत्वमिति श्रेयम् । प्रतिज्ञा वाक्ये वेदान्तेऽप्रिष्टोमविधिराचार्यस्याविशेषघटितस्त्रादिभमतेत्याचार्याणां यज्ञनारायण-सोमयाजिनां पुत्रा गङ्गाधरसोमयाजिनः, तेषां पुत्रा गणपितसोमयाजिनः, तेषां वहुभमद्दजितः, तेषां रामकृष्णभद्दजितः, तेषां भ्रातरः श्रीवहुभाचार्याः, तेषां सोमयागसंस्था पारम्परि-कीति तदा विशेषेणोपासना युक्तेत्युक्तप्राया मङ्गलार्था ॥ १ ॥

भेदान्नेति चेदेकस्यामि ॥ २ ॥ तुल्य इति । एकार्थे उभयप्रयोगात्तल्यः । सर्व-वेदान्तप्रत्ययं ब्रह्म, तदुपासनावाक्येषु तत्तन्नानाधर्मवत्तया प्रतिपादनेप्यभिन्नम्, चोदनाद्यविशेषात्, नानाशाखोक्ताज्योतिष्टोमादिवदित्यत्र चोदनाद्यविशेषरूपहेतोः पक्षे ब्रह्मण्यभावात्तथा । 'परस्परं रूपभेदा'-दिति 'मिथोभेदा'दितिभाष्यार्थः । भाष्ये । तद्भहणेति । षोडशिग्रहणाग्रहणयोः 'अतिरात्रे षोडशिनं गृह्णाति, नातिरात्रे षोडशिनं गृह्णाती'त्यनेन विधानात् लेड्विवक्षया । प्रकृते । तयोरिति । परस्परं

<sup>9.</sup> परामर्शस्य लघुत्वेन ज्यायस्त्वादिति पूर्वपाठ । २. शावरभाष्यम् । २६ त्र० स्० र०

नाभेदस्य विवक्षितत्वात् त्वदुक्तहेत्वसिद्धिः । एवं सित यत्रैकसिन्नुपास्ये रूपेऽन्यसाद्रूपाद्धिका गुणा उच्यन्ते, तत्र तेषामुपसंहार उचित इति भावः।

#### भाष्यप्रकाशः।

व्याख्याय सिद्धमाहुः तथाचेत्यादि। षोडिशिग्रहणादिवत्तयोर्भक्षधर्मत्वेन वेद्याभेदस्य विविक्षतत्वात् त्वदुक्तस्य भेदरूपस्य हेतोरेव प्रत्युत स्ररूपासिद्धिः। ब्रह्म तदुपासनं च न सर्ववेदान्तप्रत्ययं रूपमेदादित्येवं प्रतिसाधने, धर्मभेदेन रूपमेदः साधनीयः, तत्र रूपमेदो धर्मभेदादामिश्वादियाग-विद्त्यत्र, न भेदोऽतिरात्रवदिति दृष्टान्तेन हेतोः साधारण्यात् व्याप्यत्वासिद्धिरिति तेन रूपमे-दासिद्धौ प्रतिपश्चहेतोरेवासिद्धिः। अत एव गोपालोपासनायां 'चतुर्भुजं शङ्कचक्रशार्क्षपम्यतिन्त्वत् तंभिति चतुर्भुजच्यानम्रस्वक्तम्, 'ध्यायेन्मनिस मां नित्यं वेणुश्कक्षयं तु वे'ति द्विभुजध्यानमप्युक्तम्, अतो न धर्मभेदाद्वपभेद इति तवैव दोषात् राद्धान्तहेतुर्निर्देष्ट इत्यर्थः। नंन्वदं पूर्वपादान्त एव साधनीयम्, ब्रह्मणः फलदातृत्वस्य तत्रैवोक्तत्वात्, पादान्तरे तत्साधनस्य किं प्रयोजनिस्याक्षक्षमाणोपसंद्वारस्त्रविचारेण तदाहुः एवं स्ततित्यादि। एवं स्ततिति। उक्तरीत्या वेद्येक्ये विद्येक्ये च सति। तत्र तेषामिति। न्यूनगुणकेऽधिकगुणानाम्। तथाच गुणोपसंद्वारः प्रयोजनमेतस्यिति तदर्थमत्र विचार इत्यर्थः। नतु उपसंद्वारो नाम उप समीपे संदरणम्, तत्र तत्रोक्तानां धर्माणां हेतुवलादावाप इति यावत्, तदत्र तत्तद्वाक्येऽजुक्तानां गुणानां तेन तेन हेतुना तद्वाक्योक्ते विषये सत्तामनुसन्धाय विश्विष्टबुद्धौ विषयीकरणम्। एतचाग्रे 'न वा विशेषा'दिति सन्नानन्तरं 'दर्शयति' सन्नामसे वक्ष्यते। अत एतदर्थत्वमेतदिधकरणस्य न युज्यते। अत्र हि सर्वेषाग्रपासनाविषयाणां ब्रह्माभेदाद्वस्त्वेन रूपेक्यस्य, यथाकथिक्षन्यस्य च सिद्धत्वात् नेक्यस्य, सर्वत्रोपासनीतेत्यादिचोदनैक्यस्य, ब्रह्मत्वेनोपासनाद्वद्धोपासनेत्याख्येक्यस्य च सिद्धत्वात्

रिश्मः।

भिन्नरूपयोः । विवक्षितत्वादिति । प्रकाशाश्रयस्त्रात्तथा । त्वदुक्तस्येति । शिक्षित्रक्तस्य हेतोः । एवकारश्चोदनाद्यविशेषादित्यस्य योगस्य व्यवच्छेदकः । स्वस्र्-पेति । न्रह्मणि पक्षे रूपभेदरूपहेतोरभावात्तथा । रूपेति । न्रह्मणि रूपभेदो धर्मभेदात् । आमिक्षात्द्विति । आमिक्षात्वं वाजिनत्वं च धर्मौ । न्रह्मणि न रूपभेदो धर्मभेदादितरात्रवत् । अत्र षोडिशिन् प्रहणाग्रहणे धर्मौ । न्यूनत्वं समत्वं वा धर्मौ । धर्मभेदेन रूपभेदः सौत्रो हेतुः । तत्साधकमतुमानं भाष्यीयम् । अत्र हेतोधर्मभेदरूपस्य । सौत्रहेतोधर्मभेदेन रूपभेदस्य साधारण्यं साध्यवदन्यवृत्तित्वं तस्मात् । न्रह्मणि साध्यं रूपभेदरूपहेतो आमिक्षादियागस्तदन्योऽतिरात्रयागस्तद्वृत्तित्वं धर्मभेदरूपहेतो रिति । व्याप्यत्वासिद्धिः । यथा विह्नमान् नीलध्मादित्यत्र । तव शिक्षत्र रूपभेदादिति हेतौ व्याप्यत्वासिद्धिः । यथा विह्नमान् नीलध्मादित्यत्र । तव शिक्षत्र रूपभेदादिति हेतौ व्याप्यत्वासिद्धिर्दोषस्तस्मात् । राद्धान्तस्य प्रतिज्ञायाः प्रतिज्ञास्त्रस्य हेतुरित्यर्थः । प्रागेवेति । समन्वयाधिकरणादौ । एतत्साधनस्य विद्येक्यसाधनस्य । तदाहुरिति । विद्येक्यसाधनप्रयोजनमादुः तिनिति । यथा 'ॐयो वै श्रीरामचन्द्रः स मगवान् । यश्चाखण्डैकरसात्मा मूर्भवःस्वस्तसै वै नमो नमः' इत्युक्त्वाग्रे 'ॐयो वै श्रीर नये मत्सकूर्माद्यवतारा मूर्व 'इत्युपसंद्वारहेतुना वाक्येन । वाक्योन

१. ननु ब्रह्मेक्यस्य प्रागेव सिद्धत्वाद्वेश्वेत्रये च विद्येक्यस्याप्यर्थादेव सिद्धत्वात् पुनरेतत्साधनस्य किं प्रयोजनिमसा-काह्वायां वक्ष्यमाणोपसहारस्त्रविचारेण तदाहु. **एवं स्तीं**सादीति पूर्वः पाठः । २. सामान्यतः प्राप्तस्य विषयविशेषे नियमनिमिति याविति पूर्वः पाठः ।

अत्रायं विद्योषो ज्ञेयः। उपासनाविषयेष्वसिलेष्वविद्यिष्टं ब्रह्मत्वं ज्ञात्वा ते-ष्वेकतरं रूपं य उपास्ते, तस्य तन्न सर्वे गुणा उपसंहर्तुमुचिताः। यस्त्वनन्तेषु विभूतिरूपेषु ओमिलक्षरादिषु 'अभिलेतदक्षरं ब्रह्मे'ति ज्ञात्वोपास्ते, तस्य द्याखा-न्तरीया अप्येतदक्षरोपासनप्रकरणोक्ता एवोपसंहर्तव्याः, नान्ये। तद्रूपमधिकृत्यैव तेषां गुणानां कथनात्। अन्यथातिप्रसङ्गात्। इयं तूपासनामार्गीया व्यवस्थोक्ता, भक्तिमार्गीया त्वेतद्विलक्षणा, साग्रे वाच्येति॥ २॥

भाष्यप्रकाशः।

सर्वासाम्रुपासनानामैक्ये प्राप्ते सर्वत्र सर्वधर्मीपसंहारप्राप्तेस्तत्र तत्र तत्तद्र्पतत्तत्फलकथनाच भेदे त्राप्ते सर्वो तुपसंहारस्यापि प्राप्तेश्व तत्प्राप्त्यप्राप्तिविरोधादित्याकाङ्कायाम् , तथा यत्र ब्रह्मत्वेनोपासनं विधीयते, तत्रैवं वेद्यैक्यात्तद्वाक्यवेद्यस्य गुणोपसंहारनिर्णयो भवति, युत्र पुनर्नद्वात्वेनोपासनं न विघीयते, यथा प्राणविद्यादौ, तत्र ब्रह्मत्वेनोपासनाया अभावेन वेद्येक्याभावात कथं निर्णय इत्याकाङ्कायां च सर्वत्रास्य न्यायस्य तौल्याद्नेनेव निर्णयो विरोधाभावश्रेत्याश्येनाहुः अत्रेत्यादि। अत्र गुणीपसंहारे वक्ष्यमाणरूपो विशेषः प्रयोजकभेदबलाज्ज्ञेयः। उपासनाविषयेष्वस्विलेष्ववतार-रूपेषु तुल्यं ब्रह्मत्वं वेदान्तवाक्यैरवधार्य, तेष्वेकतरं रूपं यो ब्रह्मत्वप्राधान्येनोपास्ते, तस्य तस्मिन् रूपे सर्वे गुणा उपसंहर्तुमुचिताः । उपसंहारत्रयोजकस्य विरुद्धसर्वधर्माश्रयब्रह्मस्वरूपप्राधान्यस्य तत्र तेनानुसंहितत्वाद्यक्ताः । एतदेवैतत्पादोपान्त्ये समाहारादिस्त्रद्वये स्फुटीभविष्यति । यस्त्वनन्तेषु विभूतिरूपेषु वर्णीत्मकोङ्कारादिषु तद्रूपप्राधान्यं ब्रह्मत्वस्य गौणत्वं चानुसन्धाय उपास्ते, तस्यान्य-त्रिकास्तदीया एवीपसंहर्तच्याः, नान्ये । तत्र हेतुः तद्रूपमित्यादि । अन्यथातिप्रसङ्गादिति । प्रकरणानादरे तद्विरोधप्रसङ्गात् । तथाच तत्तद्व्यानुसन्धानकृतया व्यवस्थया विषयभेदेनोपसंहा-रातपसंहारप्राप्त्यप्राप्तिविरोधाभावादस्याधिकरणस्रोपसंहारार्थत्वं सुखेन युज्यते । किञ्च, अन्यत्रापि तत्त्रिभृतिरूपवेद्यैक्यादन्येषां च हेतूनां तत्र सत्त्वादनेनैव न्यायेन निर्णय इत्यर्थः । अत्रोपासना-मात्रनिर्णयो न कियते, अपि तु यद्भक्षप्राप्तिसाधनत्वेन विवक्षितं तस्य सर्वस्रेत्याशयेनाहुः भक्तीत्यादि । अग्र इति । 'न वा प्रकरणभेदात् परोवरीयस्त्वादिव'दित्यस्य द्वितीयव्याख्याने । नचोपासनातिरिक्ताया भक्तेरप्रसिद्धत्वादप्रस्तुतत्वाच तद्व्यवस्थासरणमाकसिकमिति वाच्यम् । गोपालतापनीये 'भक्तिरस्य भजनं तदिहासुत्रोपाधिनैराश्येनासुष्मिन् मनःकल्पनमेव, तदेव च रक्तिमः।

काभेदिलिङ्गेन वा । अभावेनेति । किन्तु बाणधारकत्वेन । प्राणसंवादेऽस्ति । अस्य न्यायस्यैति । व्यापकत्रहात्वेन वेद्यैक्याद्विद्यैकत्वन्यायस्य तौत्यम् । व्यापकिवभृतित्वेन रूपेण वेद्यैक्याद्विद्यैकत्वनिर्णय इति तस्मात् । प्रयोजकेति । विरुद्धधर्माश्रयत्वस्य तद्र्णाधिकारस्य च प्रयोजकस्य भेदात् । भेद-बलमपि अधिकारस्यानिवार्यत्वात् । द्याय इति परे स्तोःश्रुना श्रुरित्यस्य प्राप्तिः स्मार्ता । उपासनेत्यादि-भाष्यं विवृण्वन्ति स्म उपासनेति । तेनेति । उपासकेन । यस्त्वित्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म यस्त्विति । तदीया एवेति । एवकारो विरुद्धधर्मरूपान्ययोगव्यवच्छेदकः । अन्य इति । अधिकारधर्मविरुद्धाः । प्रकरणं देशकालौ । -मान्येऽिधकृत्येत्यत्राधिकारः स्वप्राप्तप्रकरणवाचकः । लक्षणयेति भावः । अनेनैवेति । व्यापकधर्मण वेद्यैक्याद्विद्यैकत्विनर्णयरूपेणैव । एवकारोऽन्ययोगव्यवच्छेदकः । यदिति । साक्षात्परम्परया । सर्वस्येति । उप समीपे स्थित्वा यथायोग्यकरणमुपासनालक्षणमेकादशसुबोधिन्याम् , तस्या नवधानकोः सर्वात्मभावस्य च । रामादुजमतेनाशक्क्ष परिहरन्ति सम न चोपेति । अप्रेति । मिकृद्दंसे

नन्वग्निष्टोममेवोद्दिय यावन्तो धर्मास्तैत्तिरीयके पट्टान्ते, न तावन्तो वाज-सने यके, तथाच त्वदुक्तरीत्या वाजसनेयिनां तद्धर्मोपसंहारोपि न्याय्यो भवेत्, नत्वेवं सः, शिष्टाचारादिविरोधात्, तथा पञ्चाग्निविद्यामेवाधिकृत्योक्तोपि षष्टो-ऽग्निर्न छन्दोगैः शक्यत उपसंहर्तुम्, तथैवाथर्वणिकैर्नेकस्मिन् रूपे रूपान्तरधर्मा

#### भाष्यप्रकाशः।

नैष्कर्म्यं मिति लक्षणभेदेन, समाप्तौ च 'कृष्ण एव परो देवस्तं ध्यायेत् तं रसेत् तृं भजे दिति ध्यानरूपो-पासनातो भिन्नतया विधानेन चोपासनातिरिक्ताया भक्तेः प्रसिद्धत्वात् प्रस्तुतत्वाच तदभावात् । एकिसनेव प्रकरणे सृष्टिकर्तृत्वादिना माहात्म्यसात्मत्वेन प्रियत्वस्य च बोधनेन श्रुत्यन्तरेपि श्रुतीनां माहात्म्यज्ञानपूर्वकसुदृदृक्षेहरूपभक्तावेव तात्पर्यावसायाच । नतु विद्विताविद्वितमेदेन भक्तिमार्गद्वेविध्यादत्र कस्य व्यवस्था वाच्येति चेत् । श्रीभागवते श्रीनन्दादीनां फलकथनेनाविद्वितमकरिप प्रामाणिकत्वसिद्धौ मन्दमध्यमयोर्थे तद्यवस्थाबोधनस्थाप्यावश्यकत्वादुभयोरपीति बुध्यस्य । नतु सत्रकारेणेदं कुत्रोक्तं येनैवमुच्यत इति चेत् । उच्यते । अग्रिमस्त्रेऽिषकारस्थातुपसंद्यारहेतुताकथनेनात्र यथाधिकारनिर्णयस्चनात् स्वितमिति जानीद्वि । तस्थानात्र शङ्कालेशः । एवश्चासिन्नधिकरणे इदं सिद्धम् । 'यो देवानां नामधा एक एव', 'एकं सदिप्रा बहुधा वदन्ती'त्या-दिश्चितिभः, 'येऽप्यन्यदेवताभक्ता' इत्यादिस्मृतिभिश्च भगवतः सर्वरूपत्वात् तेन तेन रूपेण भगवत एव तक्तरफलदातृत्वं काण्डद्वये पुराणेषु चेति । तेनादित्याद्यङ्गोपासनास्विप ब्रह्मोपासनात्वमेवित च सिद्धम् ॥ २ ॥ १ ॥

अतः परं ताः कथं कर्तव्या इत्याकाङ्कायामग्रिमस्त्रेषु तत्त्रकार उच्यत इत्याश्ययेन सूत्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । तथिति । वैधर्म्ये दृष्टान्तः । अयमर्थः । यथा कर्मणां वैलक्षण्येपि 'संयोगरूपचोदनाख्याविशेषा'दिति शाखान्तराधिकरणोक्तन्यायादैक्यम् , एवम्रुपासनानामपि तेनैव न्यायेनावान्तरैक्यमपि सिद्धम् । तथात्रास्येव हेतोर्गुणोपसंहारप्रयोजकत्यानेनैव हेतुना ज्योतिष्टो-मादियागेषु शाखान्तरोक्तर्गुणोपसंहारोपि न्याय्यो भवेत् । तत्करणे शिष्टाचारिवरोधस्तद्भिया शाखान्तरोक्तानादरे उपासनायामपि तदापत्त्या पञ्चाम्यादिविद्यासु षष्टाम्याद्यनुपसंहारापित्रथर्वणाद्यक्तरूपेषु रूपान्तरधर्मानुपसंहारापित्रथेति शिष्टाचारिवरोधतील्ये प्राप्ते, तत्समाधानाय गुणानुपर्वसः।

'उपास्ति मन्यन्ते मधुमथनभित्ते'मिति कारिकायास्तथा । 'भिक्तरहस्यभजन'मितिपाठे ठक्ष्यठक्षणैकीभावः । 'उपाधी'त्यत्र फलनैरारयेनेति पठिन्त । लक्षणेति । उक्तोपासनलक्षणभेदेनेत्यर्थः । तदः
भावात् आकस्मिकत्वाभावात् । एकस्मिन्निति । श्वेतकेतुप्रपाठके महाप्रकरणे एकविज्ञानेन सर्ववि
ज्ञानरूपे । सृष्टीत्यादि । 'सदेव सौम्ये'त्यारम्य 'तत्तेजोऽस्जते'त्यादि । आदिना त्रिवृत्करणम्
आत्मत्येनेति । 'स आत्मा तत्त्वमिस श्वेतकेतो'इत्यनया तथा । श्रुत्यन्तर इति । 'यतो वा इमानि
मृतानी'त्यत्र 'अयमात्मा ब्रह्मो'त्यत्र च । 'भगवान्ब्रह्म कार्त्स्येने'ति वाक्यादेवकारः । विहिन्तेति
'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्य' इति श्रवणभिक्तिविहिता । तिसृभिः श्रेम्णि जातेऽन्यासां स्वयंभव
नादविहितत्वम् । 'तं रसेत्तं भजे'दिति द्वयं विहितम् । रस शब्दे । कीर्तनम् । भजेदिति 'भज्ञ
सेवायाम्' । दास्यम् । 'यं मां स्मृत्वे'ति स्मरणम् । श्रवणमुक्तम् । किं पुन'भक्त्या जानाति चाव्य
य'मिति नवधा भिक्तिविहिता । अविहिताया ज्ञानाकरणत्वात् । फलेति । एकादशस्कन्थे कथनेन
मन्देति । उत्तमस्य तु गुरूपदेशेनेति । तथाच सर्ववेदान्तप्रत्ययं नैकमिति प्राप्तम् ॥ २ ॥

इति प्राप्ते, उत्तरं पठति।

### स्वाध्यायस्य तथात्वेन समाचारेऽधिकाराच सववच तन्नियमः॥ ३॥

स्वाध्यायो वेदः। स एकमेव कर्म शाखाभेदेन भिन्नभिन्नप्रकारकं बोध-यतीति तत्प्रयुक्तः सम्यग्भृतेऽग्निष्टोमादिलक्षण आचारे तत्तदङ्गाचारनियमोऽन्यू-नानधिककरणलक्षण इत्यर्थः। तावद्भिरेवाङ्गेर्यागसम्पत्तेरधिककरणस्याप्रयोजक-त्वात् तावतामेवाङ्गानां करणम्। नन्कं तद्धर्माणामप्युपसंहारस्त्वदुक्तरीत्या

माष्यप्रकादाः।

संहारहेतुकथनेनोपसंहारप्रकारं वदन्नुत्तरं पठतीति बोध्यः ।

स्वाध्यायस्य तथात्वेन समाचारेऽधिकाराच सववच तक्षियमः ॥ ३॥ अत्र शाखान्तराधिकरणोक्तहेतोः पूर्वस्रत्रे परामर्शात् पूर्वतत्रविचार्ये पूर्वकाण्डे च स्वाध्यायशब्दस्य वेदवाचकत्वेन प्रसिद्धेरस्मिन् स्रत्रे 'तथात्वेने'त्यनेन तदुक्तस्य प्रसिद्धस्य प्रकारस्य, 'तिन्नियम' इति तच्छब्देन तत्प्रसिद्धाङ्गाचारस्य च प्रहणमित्याशयेन व्याकुर्वन्ति स्वाध्यायो वेद इत्यादि।तावन्मा-त्रनिरूपणस्य यागे तावदङ्गकरणनियमने बीजं स्फुटीकुर्वन्ति तावद्भिरित्यादि। तथाच निरूपण-प्रकारभेदस्य बाधकस्य सत्त्वान्नोपसंहार इत्यर्थः। द्वितीयं हेतुं व्याकर्त्तमवतारयन्ति नन्वित्यादि।

#### रहिमः।

खाध्यायस्य तथात्वेन समाचारेऽधिकाराच सववच तन्नियमः ॥ ३॥ तद्य-वस्थेति । उपसंहारच्यवस्थास्मरणम् । उपेति । उपसंहारबाधकं तु 'यस्त्वनन्तेष्वि'त्यादि पूर्वसूत्र-भाष्येणाधिकारप्राप्तं प्रकरणमुक्तम् । एवं च स्वाध्यायपूर्वसूत्रं स्वाध्यायसूत्रमिति मध्यमपदलोपी समासो व्याख्यातव्यः । एवमिति पूर्वोक्तप्रकारेण चोदनाद्यविशेषादिति हेतुशोधनात् । शाखान्तरेति । इदमधिकरण पूर्वतत्रे द्वितीयचतुर्थपादद्वितीयाधिकरणेऽस्ति । संयोगादि रूपहेतुचतुष्टयात्मकेन । सिद्ध इसन्तेन तथाचेतिभाष्यं व्याख्यातम् । अग्रे शाखान्तरीयेसादि वाजसनेयिनामिसादि-भाष्यव्याख्यानम् । अत्र मध्ये त्वदुक्तरीत्येतिभाष्यं तद्वधाख्यानं 'विरुद्धधर्माश्रयत्वस्योपसंहारनि-यामकत्व'मिति त्वदुक्तरीत्येति । नत्वेवं स इति भाष्यं द्वेषा व्याकुर्वन्ति स्म स चेदित्यादिना । आद्रियत इति क्रियाध्याहारः । विष्टाचारेति । भाष्योक्तादिशब्दार्थीपलक्षकोयम् । क आदि-शब्दार्थ इति चेतु । नवीनव्याख्यात्रादिस्बीकृतत्वम् । अतीति । अधिकारप्राप्तप्रकरणविरोधः । तत्सारकमिति । उपसंहारस्मारकम् । तथा 'पश्चामिविद्यामेवाधिकृत्योक्तोपि षष्टोमिर्न छन्दोगैः शक्यत उपसंहर्तुं'मिति भाष्योक्तोपसंहारस्तत्स्मारकमित्यर्थः । भाष्ये । उक्त इति । बृहदारण्यक उक्तः । स्वाध्यायो वेद इत्यादीति । भाष्ये ह्यन्तसूत्रव्याख्यानमितीत्यन्तभाष्येण । तथाच स्वाध्यायस्य तथात्वेन एककर्मणः शाखाभेदेन भिन्नभिन्नप्रकारकत्वबोधकत्वेन । हिर्हेतौ तदर्थस्तृतीय-योक्तः । तत्प्रयुक्तस्तन्नियम इत्यन्वयः । केत्यत उक्तं सम्यग्भृत इत्यादि । अग्निष्टोमादीति । 'परमेष्ठिनो वा एष यज्ञोत्र आसीद्यदप्तिष्टोम' इति श्रुतेरादिरिष्ठष्टोमः । अग्निष्टोमात्यिप्तिष्टोमोक्थ्याति-

१. ननूपसहारस्यात्रे वाच्यत्वादिदानी तत्प्रसङ्गस्याभावात्कुतस्तद्यवस्थास्मरणिमत्याकाङ्काया खाध्यायस्त्र उपसंहारबाधक-धनात् तत्स्मरणिमितिवोधनाय स्त्रमवतारयन्ति निवलादि । एवं हेतुशोधनाच्छाखान्तराधिकरणोक्तहेतुना कर्मेक्यविद्विवेषे वेथैक्ये च सिद्धे शाखान्तरीयकर्मणोपि विद्यातौल्याद्विद्याखिव शाखान्तरीयकर्मखप्यनुक्तगुणोपसहार प्राप्नोति, स चेदादियते, तदा शिष्टाचारिवरोधोतिप्रसङ्गश्च, यदि नादियते, तदा विद्यक्यादिसाधनव्यर्थत्विमिति शङ्काया सूत्रं वक्तीत्यर्थ. । तदेव तत्सारकिमत्यर्थ. इति पूर्व उत्थानिकापाठ. । २. अशम् ।

सम्भवतीत्रत आह अधिकारादिति। सर्वेषां शान्त्रिनां स्वत्राखोक्तकर्मण्ये-वाधिकारः, न परशाखोक्तेषि। अतोषि तथा नियमः। चकारात् स्वशाखोक्तात् कर्मणोऽतिरिक्ततत्करणे न्यूनकरणे च 'यदस्य कर्मण' इत्यादिप्रायश्चित्तश्रवणमिष तित्रयमे हेतुः समुचीयते। अत एव कचित् परशाखोक्तमिष व्यवस्थितवि-

भाष्यप्रकाशः।

तथाच शाखाँन्तरीयप्रकारिवशेषकथनस्थोत्पन्नशिष्टप्रायत्वेन नैर्वल्यात् स्वत्पकर्मभिर्वाजसनेयिभि-स्तैत्तिरीयाद्यक्तकरणे 'अधिकं तत्रानुप्रविष्ट'मिति न्यायेन बाधाभावाचांस्याप्रयोजकत्वमाशक्क्य हेत्वन्तरमाहेत्यर्थः । व्याक्वर्वन्ति सर्वेषामित्यादि । अधिकारोपप्टम्भाय सम्मत्यन्तरमाहुः अत एवेत्यादि । यत उक्तहेत्वोरिस्त कर्मनियामकत्वम् , अत एव हेतोः क्वचित् यथा 'कुछुटोऽ-सीत्यश्मानमादत्ते कुटरुरसीति वे'त्यश्मादानमन्ने, यथा वा उदितानुदितकालाभ्यां विकल्पिते होमे, 'उदिते जुहोत्यनुदिते जुहोती'ति तैत्तिरीयवाक्यद्वयोक्तं व्यवस्थितविषयत्वेन तत्तत्कल्पस्त्र रिक्षः ।

रात्रषोडस्याप्तोर्यामवाजपेयाख्याः सप्त सोमसंस्थाः । 'सोमश्रन्द्रशेखरः' ज्ञानेन भक्ता भगवन्मनस्काः, 'साधवो हृदयं महां साधूनां हृदयं त्वह'मिति साधुहृदये सप्तस्वरूपाणि प्रसिद्धानि समधीनि । वेदं व्याल्याने नवार्थ्या स्फुटीकृतानि स्वाध्यायपदसामर्थ्यलभ्यानि । आचारो मीमांसकानां सम्यगा-चारोऽस्माकम् । 'सोमेन यजेते'ति विधेः सप्तसंस्थाबोधकार्थवादमूलत्वात् । अर्थवादस्य 'विधिना त्वेकवाक्यत्वात्'। यथा 'वायव्यं श्वेतमालभेते'ति विधिः, 'वायुर्वे क्षेपिष्टा देवता वायुमेव स्वेन भाग-षेयेनोपधावती'त्यर्थवादः । तिन्नियम इत्यसार्थस्तत्त्वक्किति । ननु सोमान्तर्गतषोडस्यादीनां स्वरूप-निर्माणभेदादिना नैवं सप्तस्वरूपपरत्वं सम्भवतीति चेत्, द्रव्ययागे प्रवर्तकत्वं सप्तसंस्थानाम् । तदित-रिक्तमानसीसेवादौ तथाकाराआवात् । आधिदैवाकाराणामनुष्ठान आधिभौतिकषोडस्यादिसम्बन्ध आध्यात्मिकसोमयागादिः । यथातिरात्रे मनःस्थानीयत्वेन वर्णनीये भावनायां षोडशिग्रहणाग्रहणे। 'सर्वेन्द्रियगुणाभासं'भावना षोडशिग्रहणे, षोडश्यग्रहणे तु 'सर्वेन्द्रियविवर्जित'मित्युक्तभावना । अनुष्ठाने न कोपि विकारः। यथाचारमेवाग्निष्टोमादयः। यद्यप्यत्रिवृत्कृता अग्निष्टोमादयः सन्ति, तथापि त्रेष्टाभ्यर्हणायोग्यत्वेन 'यमादिभियोंगपथैरान्वीक्षिक्या च विद्यया । मदचौंपासनामिर्वा नान्ये-र्योग्यं स्मरेन्मनः' इति भावनानिषेधाद्भगवदचींपासनायोग्याः । तावदित्यादि । तावतामङ्गानां करणे नियमनं नियामकत्वम् । तत्र बीजं यागसम्पत्त्यादि । निन्वत्यादीति । तद्धर्माणामधिकधर्मविशिष्टस्य धर्माणां तैत्तिरीयकाप्तिष्टोमधर्माणां षष्टाप्तिहोत्रधर्माणाम् । त्वदुक्तेति । विरुद्धधर्माधारत्वस्योपसंहार-नियामकत्वमित्युक्तरीत्या । प्रघट्टकार्थमाहुः तथाचेति । एवंप्रकारेति । उपसंहारप्रकारविशेषकथनस्य उत्पन्नशिष्टवाजिनयागप्रायत्वेनोत्पत्तिशिष्टादितरात्रयागसकाशान्नैर्बल्यात् । बाधिति । अधिकरणे तथा । अस्येति । यागसम्पत्त्यादेरव्यवहितपूर्वोक्तस्य । हेत्वन्तरेति । अधिकाराचेति चकारात्तथा । तथाच 'स्वाच्यायस हि समाचारे तथात्वेने'त्येको हेतुः, 'अधिकाराचे'त्यपरो नियमे हेतुः । सर्वेषामित्यादीति । तथा नियम इति। तत्तदङ्गाचारनियमः। यदस्य कर्मण इति। आदिना ......। त्रियम इति । तत्तदुङ्गाचारिवयमे हेतुः । कुछुटोसीति अस्यन्तमन्नः । त्वं अश्मा, कुत् कुत्सितः, को वा छुटः छुट छेदे तु. प. से. छुटति पचाद्यच् । वेदभाष्येऽर्थः स्पष्टः । 'कुरुः श्रीकण्ठजाङ्गले ओदने नृपभेदे चे'ति विश्वकोशे कुरुः प्रसिद्धः। यथाह श्रीगोवर्धननाथजितं प्रति कश्चित् 'कृष्णो-य'मिति । च्यवस्थितेति । यथा अवङ्स्फोटायनस्येत्यत्र गवाक्षोर्थविशेषे, न तु गो अक्षः गोक्ष इति ।

कल्पविषयत्वेन कल्पसूत्रे उच्यते । विकल्पे तूभयस्याशास्त्रार्थत्वम् , उपसंहारे तूभयस्यापि शास्त्रार्थत्वम् । अतोपि नान्नोपसंहारशङ्का । अत्र दृष्टान्तमाह सववदिति । यथा सवा होमाः सप्तसूर्याद्यः शतौदनपर्यन्ता वेदान्तरोदितन्ने-ताग्र्यनिभसम्बन्धाद्यर्थवणोदितेकाग्निसम्बन्धाचाथविणिकानामेव कार्यत्वेन नियम्यन्ते, तथा तत्तच्छाखायास्तथात्वात्तत्तत्तुक्त एव कर्मणि तत्तच्छाखिनामधि-काराच खखशाखोक्तादन्यूनानितिरिक्तकर्मकरणिनयम इत्यर्थः । प्रकृतेपि यद्र्-पोपासनाप्रकरणे यावन्तो धर्मा उक्ताः, तस्मिन् रूपे तावद्वर्मवन्त्वेनेवोपासना कार्या, तद्दोधकप्रमाणानुरोधात्, न तु रूपान्तरोपासनप्रकरणोक्तासाधारण-

#### भाष्यप्रकादाः ।

उच्यते, यदि प्रकारमेदोक्तेरिधकारस्य च नियामकत्वं न स्थात्, तदा तत्र तक् व्यवस्थाप्येत, यदि तत्र न व्यवस्थाप्येत, तदा विकल्पो वा उपसंहारो वा प्राप्त्रयात् । तत्राद्ये ऐच्छिकत्वेनाष्ट्र-दोषदुष्टत्वादुमयस्थाभाक्षार्थत्वम्, उपसंहारे तूमयस्थापि शास्त्रार्थत्वम्, तथापि विरुद्धत्वात् कर्तुं न शक्यमिति व्यवस्था आवश्यकी । अतो व्यवस्थावशादिप न कर्मण्युपसंहारशङ्केति न पूर्वोक्तस्याप्रयो- जकत्वमित्यर्थः । नतु यदा शास्त्रामेदो न सिद्धः, तदा त्वधिकारस्य नियामकत्वाभावादुपसंहारः स्यादित्यत आहुः अञ्चेत्यादि । ईदृशेपि स्थले दृष्टान्तमुखेन नियामकमाहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति यथेत्यादि । यथा सवाः सम्बन्धिमेदान्नियम्यन्ते, तथा विभागाभावदशायामि तत्तद्वेदे विद्यमान्त्रायास्तव्छास्याय एव नियामकत्वात् तथेत्यर्थः । एवमत्रोपसंहारहेतुः शोधितः । निरूपणप्रकारमेदादिवाधकरित एव वेद्यामेद उपसंहारप्रयोजक इति । एवं कर्मण्युपसंहारवाधकान्युक्त्वा तेषाम्रुपसंहारवाधकानामुपसनायामि तुल्यत्वात् सववचेति चकारेण तासामप्यत्र सङ्गहादेन

#### रिश्मः।

तथोदिते होतुरनुदितहोमे दोषः, अनुदिते होतुरुदितहोमे दोप इति उदितहोनुरुदितहोमोऽनुदितहोन तुरनुदितहोम इति व्यवस्थितविषयत्वं तेन । विकल्प इति माध्यं विवरीतुमाहुः यदीति । प्रकारिते । प्रकारिते । प्रकारितः गुणमेदस्याप्रयोजकत्वरूपः । विद्यैकत्वं वेद्यैकत्वाधीनं तद्वेद्यैकत्वं गुणानां गोपरूपत्वरामन्त्वनृकेसिरत्वानां भेदस्याप्रयोजकत्वाङ्गीकाराद्वद्यत्वेनाङ्गीकृतम् । यथा घटत्वपटत्वकुड्यत्वकुस्तृत्वानां गुणानां भेदस्याप्रयोजकत्वाङ्गीकारेण द्रव्यत्वेन रूपेण घटादीनां वेद्यानामभेदस्तयात्र अस्याः प्रकारभेदोक्तिरित्यर्थः । तन्त्र तन्नेति । तत्तत्कल्पस्त्रे तत् होमादमादानद्वयम् । उपसंहार इति । कुच्छुटोसी'ति मन्नयिति (कुरुरसी'ति मन्नयिति क्रिक्तर्यां ते होमकर्तर्यनुदिते होमकर्तर्यनुत्वोपसंहारः । अनुदिते होमकर्तर्यनुदिते होमकर्तर्यन्वोपसंहारः । अनुदिते होमकर्तर्यन्ति स्म तन्त्राच्य इति । अष्टदोषिति । पूर्वमीमांसायां स्पष्टाः । कर्मणीति । अभिष्टोमे । पूर्वोक्तरस्येति । व्यवस्थितविषयत्वेन प्रकारभेदोक्तरिकारस्य च । यदेति । व्यासावतारपूर्वकाले । सम्बन्धीति । आथर्वणिकसम्बन्धिमेदात् । अस्यां फिक्कायां अथर्वणिति । व्यासावतारपूर्वकाले । सम्बन्धीति । आथर्वणिकसम्बन्धिमेदात् । अस्यां फिक्कायां अथर्वणिति । विद्यमानाया इति । 'नासतो विद्यते भाव' इति वाक्यात् । नियामकत्वादिति । तथात्वादिति । तथात्वादिति । तथात्वादि । तथा

धर्मवन्त्रेनापि। तथा सति मत्स्योपासकस्य चापशरादिकमपि भावनीयं स्यात्, पुरुषरूपोपासकस्य च लक्षयोजनायामश्रङ्गादिकम्।

नन्वथर्वणोपनिषत्सु श्रीरामोपासनायां 'यो वै ये मत्स्यक्रमीद्यवतारा भूर्भुवःसुवस्तसे वै नमो नम' इति वाक्येन तदितरावताररूपत्वमुच्यते, तेन तद्धमीवक्त्वमप्याक्षिप्यते ।

सत्यमाक्षिप्यते तद्धर्भवत्त्वम् । तत्रायमभिसन्धः । परमकाष्ठापन्नं ब्रह्मखरू-पमिदमिति ज्ञात्वा श्रुपासना कार्या।तेनैतस्यैवान्येऽवताराः,तत्तद्वृपेण तानि तानि कर्माण्ययमेव कृतवानिति ज्ञेयं परम्,न तु तस्मिन्नेव रूपेऽन्यावतारधर्मवत्त्वमपीति।

#### भाष्यप्रकाशः।

ताँस्तत्रापि सङ्गमयन्ति प्रकृतिपीत्यादि । तथा सतीति । तद्वोधकप्रमाणमननुरुष्य रूपान्तरासाधारणधर्मीपसंहारेऽङ्गीकृते सित । तथाचेवं तद्भावने निरूपणप्रकारभेदाधिकारभेदसम्बन्धिभेदरूपस्यानुपसंहारिनयामकत्रयस्यापि बाधापत्या अपराध आपद्येत, अतस्तथा न मावनीयमित्यर्थः ।
एतदेवैतत्पादान्ते 'न वा तत्सहभावाश्चते'रिति स्त्रद्वये सेत्स्यति । अत्र वादी साम्बन्धिकनियमस्याप्रयोजकत्वं शङ्कते नन्वित्यादि । तथाचोक्तमञ्चवर्णाच्छीरामस्यावतारान्तररूपत्वे प्राप्ते तदुपासकस्य तथा भावनाधिकारस्यापि प्राप्तो मञ्चलिङ्गविरोधात् यो यत्सम्बन्धी, तेन तत्सम्बन्ध्येव
प्राह्ममिति साम्बन्धिकोऽनुपसंहारिनयमोऽत्राप्रयोजक इत्यर्थः । अत्र तदुक्तग्रपगम्य सक्ष्मेक्षिकया
समाद्धते सत्यमित्यादि । तत्रायमित्सन्धिरिति । आक्षेपेऽयमाश्चयः । कार्येति ।
अवताररूपोपासकेन कार्या । इति ज्ञेयं परमिति । मञ्चेऽवताराणामेव तत्त्वविधानदर्शनात्
तथा भावनीयम् । अन्यावतारधर्मवत्त्वमिति । लक्षयोजनायामत्विकणचक्रवत्त्वादि कृतो न

र्षांधकै रहित एव, न तु सहितः, वेद्यानां गोपरूपरामनृकेसिररूपाणां अभेद उपसंहारस्य प्रयोजकः । बाधकैः सिहतोऽप्रयोजको यथातथा 'उपसंहारोऽर्थाभेदा'दितिस्त्रे वक्ष्यते । तत्र वेद्याभेदो रामोपासः नायामेकत्रोक्तत्वेन । स च निरूपणवाधकसिहतः । निरूपणमधिकारानुरोधि तत्रास्ति । भिन्नाधिकारानुरोधिनिरूपणं भिन्नाधिकारे वाधकं भवति । गुणा वाधकाः मत्स्योपासकस्य चापशरादिकाः, पुरुषोपासकस्य ठक्षयोजनायामश्रङ्कादिकाः । अधिकारो भिन्नो वाधकः । एवं वाधकसिहतो वेद्याभेद उपसंहारस्याप्रयोजकः । अतो न मत्स्योपासकस्य चापशरादिका गुणा उपसंहार्याः । न पुरुषोपासकस्य ठक्षयोजनायामश्रङ्कादिका गुणा उपसंहार्याः इति । एतेषामिति । निरूपणप्रकारभेदाधिकाराणाम् । प्रकृतेपीत्यादीति । असाधारणधर्माः चापशरादयः ठक्षयोजनायामश्रङ्कादयश्च । नियामकेति । उपसंहारनियामकत्रयं निरूपणप्रकारभेदाधिकारभेदरूपं तस्य । साम्बन्धकशब्दार्थोग्ने वाच्यः । उक्तमन्त्रति । 'यो वै ये मत्स्ये'त्याद्यक्तमन्निरुक्तं शब्दसामर्थ्यं यच्छब्दार्थे रामेण मत्स्यकूर्माद्यवताराणाम्भेदान्वयात् पुरुषमत्स्याद्यवतारत्वावच्छिन्ने । उक्तमन्नान्वयिक्षः वा तस्य विरोधात् । यो यदिति । यो निरूपणादिः यत्सम्बन्धी यद्विधिसम्बन्धी तेन निरूपणादिना हेतुना तत्सम्बन्धी तद्विधसम्बन्धी, नत्वन्यसम्बन्धी, अधिकारिणा ग्राह्म । अनुपेति । उपसंहाराभावस्य नियमः । अन्नेति । एकत्रानेकोपासनास्यते । सत्यमित्यर्धाङ्गीकारे । इत्यत आहुः उपगम्येति । स्रुक्ष्मेक्षिकयेति । अङ्गीकृते प्रतिचचनं स्रुक्षमेक्षिका । अभावन इति । अधिकार्याभीवने । कार्येति । 'आत्मेलेवोपासीते'ति

१. एवं कर्मणि प्रकृतेपीत्यादीत्यत्र एतेषामुणासनायामि तुल्यत्वात्तत्रापि सगमयन्तीति पूर्वपाठः । २. अभावने इति पूर्वपाठः ।

तथाच तसिंस्तिसिन्नवतारे तत्तद्धर्मवानिति श्रुत्या बोध्यते, न तु सर्वत्रेति। तत्र बाधकमुक्तमेव। प्राणाद्यपासनाखेतावान् विशेषः, यथा कर्मण्यतिरेके प्रायश्चित्त- अवणं बाधकम्, श्रीरामखरूपाद्यपासनासु च तेनावतारेणाकृतकर्मणस्तत्र भावनेऽ- पराधो बाधकः, 'योऽन्यथा सन्तमात्मान'मित्यादिवाक्यं च। न तथा प्राणाद्यपास- नासु अधिकगुणस्येतरत्रोपसंहारे किश्रिद्धाधकं दृश्यत इति स कर्तु शक्यते इति।

#### भाष्यप्रकाशः।

भावनीयमित्याकाङ्कार्यां तत्र हेतुमाहुः तथाचेत्यादि । यथा तत्तच्छाखायां ज्योतिष्टोमादिस्तत्त-द्धर्मवान् बोध्यते, तथा तत्तत्तापनीयेषु तत्तदवतारे तत्तद्धर्मवानिति श्रुत्या बोध्यते, न तु सर्वत्र तद्वान् , अतस्तथा भावने शास्त्रातिक्रम इति तथा न भावनीयमित्यर्थः। नन्वाक्षेपे कथमतिक्रम इत्यत आहुः तत्र बाधकमुक्तमेवेति । आक्षेपे निरूपणप्रकारभेदादित्रयरूपं बाधकमुक्तमेव । तथाच तस्य यदि बाधकता नाङ्गीकियते, तदा शाखाकृतोऽप्रिष्टोमाद्यङ्गनियमः सर्वेष्वप्याथर्वणिककार्यता-नियमश्र भज्येत, अतस्तदभावायात्रापि तथा न भावनीयमित्यर्थः । ननु पूर्वस्त्रोक्तहेतुना सर्वेक्यसिद्धौ सर्वत्र सर्वगुणोपसंहारः प्राप्तः, तत्र समाचारस्त्रत्रे निरूपणप्रकारभेदाधिकारभेदप्राय-श्रित्तादिश्रवणसम्बन्धिभेदानामनुपसंहारनियामकत्वमादृतम् , तेन तत्तच्छाखिभिस्तत्तद्धिकारिभि-स्तत्तत्सम्बन्धिनियताः खाधिकारानुसारेण खशाखोक्ता गुणा उपसंहर्तव्याः, नेतर हति सिद्धम् । तथा सति प्राणाद्यपासनायां शाखान्तरोक्तगुणोपसंहारो न सादित्यत आहुः प्राणादीत्यादि। नच निरूपणप्रकारभेदरूपग्रुपसंहारबाधकमस्त्येवेति कथं बाधकाभाव इति वाच्यम्। कर्मणि न्यूनाधिक्ये प्रायश्चित्तवदुपासनायां तथाभावने प्रायश्चित्ताश्रवणानिरूपणप्रकारभेदस्य प्रायश्चित्ताद्युन्नायकत्व एव बाधकत्वम्, नान्यथेति निश्चयात् । एवं प्रकारभेदेपि 'अधिकं तत्रानुप्रविष्ट'मिति न्यायेन दोषाभावात् तत्रत्यानां पदार्थानामबाधेनाधिकसंख्यायां न्यूनसंख्याया निवेशतस्तत्या अप्यवा-धादधिकप्राणादिनिवेशेन पुरःस्फूर्त्या भेदप्रतीताविप प्राणाद्यपासनातोऽभिन्नतया तत्या बाधक-त्वाभावात् । 'योऽन्यथा सन्तमात्मान'मितिवद्दोषबोधकवाक्याभावाच । अतः सुद्युक्तं तत्रोपसंहारे न किश्चिद्धाधकं दृश्यत इति । एवं प्राणादिविद्यास्प्रसंहारबाधकाभावेन तसिन् साधितेपि

श्रुतेस्तथा । मस्र इति । मन्ने वैदिके । खिवषयत्वादवताराणामेव, न तु ह्यधोक्षजस्य, तत्त्वविधान-दर्शनात् । तथित । अयमवतार्थेव कृतवानिति विभावनीयमित्यर्थः । अवतार्थवतारयोरभेदमर्शनेनाय-मिति प्रत्यक्षगे रूपं यत्तदुक्तम् । किणोति । कूर्मचिह्नम् । आदिना कराठवदनत्वादि । तत्त्तदिति । नृकेसिरिरामगोपाठतापिनीयेषु । अत्रापीति । एकत्रानेकोपासनास्थठे । निरूपणेति । गुणनिरू-पणम् । निरूपणं च प्रकारभेदश्चाधिकारभेदश्च प्रायश्चित्तश्रवणं च सम्बन्धिभेदश्च द्वन्द्वः तेषाम् । अनुपसंहारेति । उपसंहाराभावस्य नियामकत्वम् । प्राणादीति । इयं प्राणसंवादेऽस्ति । पूर्व-सूत्रोक्तायाम् । द्वास्वान्तरेति । वाजसनेयिशाखोक्तपत्रमप्राणरूपगुणोपसंहारः । प्राणादीत्यादीति । अधिकगुणो-पसंहारः । नच नीति । निरूपणं च प्रकारभेदरूपश्च तयोः समाहारः । 'स नपुंसक'मिति पाणिनीयेन नपुंसकत्वम् । अस्त्येवेति । वाधकायोगव्यवच्छेदकैवकारः । एचिमिति । पूर्वस्त्रे वाजसनेय्युक्तपत्रम-प्राणरूपगुणनिरूपणेन प्रकारस्य गुणरूपस्य भेदेपि । तत्रत्यानां वृहदारण्यकोक्तानां वाक्चक्षुःश्रोत्र-

१. भेदेन प्रतीतावपीति पाठ ।

ननु पुरुषादि रूपय विग्रहस्यैव शुद्धब्रह्मत्वाद्यमेवावतारान्तरेष्विप लीला-कर्नेति ज्ञानमनुषपन्नमिति चेत्। मैवम्। धर्मिग्राहकमानेनैकस्यैव शुद्धस्यैवानन्त-रूपत्वेन सिद्धत्वात्। वस्तुन एव तथात्वान्न काचिच्छङ्का। यथैकस्यैवान्योन्या-भावस्यानन्तभावप्रतियोगिकतद्भुपत्वं तावत्प्रतियोगिकात्यन्ताभावरूपत्वं चाभा-

#### भाष्यप्रकाशः।

परिवद्यासु रूपान्तरे पूर्वोक्तरीतिकरूपान्तरगुणोपसंहारानुपपितं शङ्कते निवल्यादि, इति ज्ञानमनुपपन्नमिति । रूपान्तरिवग्रहसापि शुद्धब्रह्मत्वादयमेव तथेलंशेऽनुपपन्नमित्यर्थः । तत्र समाद्धिते मैविमत्यादि । धर्मिग्राहकं मानं हि 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मिति वक्ष्यमाणश्चितिरूपं तेन । वस्तुन एव तथात्वात् । ब्रह्मण एकत्वादत्र प्रकरिणनः श्रीरामचन्द्रस्थेव भगवन्त्वेन श्रावणात् तस्य विरुद्धधर्माश्रयत्वेन सर्वोकारत्वात् तस्थेव रूपान्तरेण तत्करणसम्भवेन न कापि शक्केत्यर्थः । एतस्य वुद्धावारोहार्थ दृष्टान्तेनोपपादयन्ति यथेत्यादि । नियतपदार्थवादिमते भाविभन्नो निषेधमुखप्रतीतिगोचरो य एकोऽभावभेदरूपोऽन्योन्याभावपदार्थस्तस्थैव ताद्दशताद्दश-

#### रिक्षमः।

मनसां पदार्थानामवाधेनाधिकसंख्या पश्चसंख्या तस्यां न्यूनसंख्या चतुःसंख्यायाः । अवाधेनेति । शते पत्राशदितिप्रतीत्या तथा । पुरःस्फूर्त्या शाखाभेदस्फूर्त्या विद्याभेदस्फूर्त्या । तस्येति । एवं प्रकार-भेदस्यत्यर्थः । इतिवदिति । इत्यदोषवोधकवाक्यवत् । शाखान्तरोक्तगुणोपसंहारेण प्राणविद्यास्वरूपस्य प्राग्भिर्दर्शनात् । व्यतिरेके दृष्टान्तः । अञ्जेति । अवयव्यनवयविपक्षयोरित्यर्थः । उद्भावयेति । अनवयविपक्षमाश्रित्योद्भाव्य । निवत्यादीति । विग्रहस्यैवेति । एवकारः शुद्धवस्रूपावयवियोगं व्यवच्छिनत्ति । अयं विग्रहः । एवकारः पूर्ववद्याख्येयः । शुद्धन्नह्मत्वादेवकारो वा । अनुपेति । देवदत्तोपि विच्णुमित्रे कीडाकती स्यात् । अतोऽनुपपन्नम् । तथाचेत्यादि । अवयव्यनङ्गीकारेण राङ्गा-याम् । आकाराणां परस्पर सन्निवेशविरोधेन । दाक्यमेवेति । आकाररूपेण प्रवेशाङ्गीकारेऽन्यथा-काररूपेणाप्रवेष्ट्रत्वेन सन्तमन्यथाकाररूपेण प्रवेष्ट्रत्वप्रतिपदनं निषिद्धं तस्य निषिद्धस्यार्थस्य बाधकम्। एवकारोऽन्ययोगन्यवच्छेदकः । समाद्धत इति । अवयविपक्षमाश्रिस तथा । मैवमित्यादीति । एकस्यैचेति । अवयविन एव । एवकारोऽवयवमात्रयोगव्यवच्छेदकः । द्युद्धस्यैचेति । अक्षरमात्रस्य । तेनेति । सिद्धेनानन्तरूपत्वेन । तथात्वादिसस्य व्याख्यानं तस्यैवेसादि । तस्यैवेति । अवयविन एव । तत्करणेति । अवतारान्तरेष्वपि कर्तृत्वेन । कापीति । अवयवावयविनोरपि जन्मप्रकरणे द्विभुजे चतुर्भुजप्रवेशेपि शङ्का । एतस्येति । दार्ष्टान्तिकस्य । दृष्टान्तिनेति । तथाचोपक्रमस्य संजात-विरोधित्वेन छान्दोग्यीयनवमोपदेशार्थे दार्ष्टान्तिके प्रसिद्धपञ्चमं 'न्यग्रोधफलमत आहरेती'त्याद्यक्तं 'यं वै सौम्येतमणिमानं न निभालयसे, एतस्य वै सौम्येषोऽणिमा, एवं महान्यग्रोधस्तिष्ठती'त्यनञ्**रयोगाद-**भावदृष्टान्तेनेत्यर्थः । यद्यप्यणिमत्वेनाभावो विशेषितो न भावियतुं शक्य इत्यभावपदार्थः, तथाप्यन्यापे-क्षयायमेव दृष्टान्तो युक्त इत्याशयवन्त आहुः नियतेति । सप्तपदार्थवादिनैयायिकमते । निषेधेति । घटः पटो नेत्येवस् । तस्यैवेति । अत्र विशेषणविभक्तेः साधुत्वार्थत्वापेक्षया प्रतीयमानाभेदार्थकत्वस्य ज्यायस्त्वेन विशेषणैक्यादन्योन्याभावपदार्थविशेष्यान्वय्येवकारः कृतः । एकस्यैवेत्यर्थः । अभेदात् । तदुक्तं मुक्तावल्यां 'अन्योन्याभावस्थैकविधत्वात्तद्विभागाभावा'दिति । ताददोति । वक्ष्यमाणेत्यर्थः । इत्याचुक्तेति । इत्यादिभाष्योक्तेत्यर्थः । तद्यथा । भाष्ये । घटः पटो नेत्यत्र पटो घटो न, कुङ्यं कुस्लं न, कुस्लं कुड्यं नेत्येवमनेन भावप्रतियोगिकान्योन्याभावरूपत्वम् । ताबदिति । अयं भावः ।

वप्रतियोगिकान्योन्याभावात्यन्ताभावरूपत्वं चाभावाभावरूपत्वेऽप्यभावरूपत्व मेव चाङ्गीकियते, तथेहाप्यस्तु । अभावत्वत्याप्रयोजकत्वात् । धर्मिप्राहकमानस्यैव तथात्वात् । तच तैसिरीयोपनिषत्सु 'अतः परं नान्यद्णीयस् हि परात् परं यन्महतो महान्तम् । यदेकमञ्यक्तयनन्तरु विश्वं पुराणं तमसः परस्ता'दित्या-दिश्चतिरूपं प्रसिद्धमेव ।

अपरश्व। संवीसामुपासनानां हि ब्रह्मविज्ञानसाधनत्वेन श्रुतौ निरूपणं कियते। यत्प्रकारिकोपासना धिज्ञानहेतुः, स अकारश्च निरूप्यते। एवं सत्येकस्यां

#### साप्यप्रकाचाः।

प्रतीतिवलेन अनन्तभावप्रतियोगिकेत्याद्यक्तप्रकारकतावद्यत्वं स्वीक्रियते, न तु निरूपकभेदमादाय स्वरूपनानात्वम्, तद्दत्र ब्रह्मण औपनिषद्त्वेन तद्वाक्यस्येव नियासकत्वात् स्वरूपेक्येऽप्यनन्त-रूपतया तत्तल्लीलाकर्तृत्वज्ञानं स्वरूपेक्यं चोपपद्यत इत्यर्थः। ननु यद्येवं तत्तल्लीलाकर्तृत्वेन ज्ञानं

अभावत्वेनेक्यादत्यन्ताभावस्य । तदुक्तं संसर्गाभावत्वमन्योन्याभाविभन्नाभावत्विमिति यत्किश्चिद्भेदव-त्त्वम् । तावत्प्रतियोगिकात्यन्ताभावेन रूप्यते व्यवहियत इति तावत्प्रतियोगिकात्यन्ताभावरूपत्वम् । अत्रापि भावः । नित्यसंसर्गाभावत्वमत्यन्ताभावत्वमिति ध्वंसादिकाळावच्छेदेनात्यन्ताभावो वर्तत इति नव्यमतम् । ध्वंसप्रागभावाधिकरणेनात्यन्ताभाव इति प्राचां मतम् । इयामे घटे रक्तं नास्ति, रक्ते घटे रयामं नास्तीति प्रागभावं ध्वंसं चावगाहते, नतु तदत्यन्तानावम् । अभावप्रतीति । घटः पटाभावो नेत्यादि । अभ्यादाभावेति । अन्योन्यायायायायाया इत्येवं द्वितीयामावस्य प्रतियोगिस्वरूपत्वात् । अत एवाभावप्रतियोगिकान्योन्याभावत्वं नित्यत्वात्ता द्वेदत्वाचाप्रतीयमानात्यन्ताभावरूपत्वं च। तथा-चाभावप्रतियोगिकावन्योन्याभावात्यन्ताभावौ ताभ्यां रूप्यते व्यवह्रियत इत्यभावप्रतियोगिकान्योन्या-भावात्यन्ताभावरूपत्वम् । अभावेति । अन्योन्याभावाभावाभाव इत्यत्रान्योन्याभावत्वं शक्यताव-च्छेदकमुक्तप्रायम्, अभावत्वं शक्यतावच्छेदकमभिष्रेत्याहुः । अन्योन्याभावाभावाभावरूपत्वेऽभावरूपत्व-मभावत्वं शक्यतावच्छेदकमित्यर्थः । निरूपकेति । प्रतियोगिभेदमादाय । तथेहाप्यस्तिवति भाष्यं विवृण्वन्ति सा तद्वदित्यादि । तद्वाक्यस्थेति । 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मित्यस्य महानारायणवा-क्यस्य । उपपद्यतः इति । इसिस्वसर्थः । भाष्ये । ननु दृष्टान्तेनाभावत्वमपि स्यात् , तत्राहुः अभावत्वस्येति । अणिमत्वेनाभावस्य विशेषितत्वात्तथा । 'न केनापि भावयितुं शक्यमतोऽभावं वदन्त्येन'मिति व्युत्पत्तिः स्मार्ता । जागे हेति । गतपादे उभयलिङ्गाधिकरणे । अपरं चेत्यादीति । संर्वेषामिति । गोपरूपरामस्वरूपनृकेसरिरूपोरुकमादिरूपसर्वोपासनानां चित्तशुद्धिद्वारा भक्तया शुद्धचित्ते । आविभूते उपासाविषयातिरिक्ते पुरुपोत्तमे बद्धविशेपज्ञानं तत्साधनत्वेन श्रुतौ 'स वा एष पुरुषोऽन्नरसमयः, तस्रेदमेव शिरः, अयं दक्षिणः पक्षः, अयमुत्तरः पक्षः, अयमात्मा, इदं पुच्छं प्रतिष्ठे'-त्युक्त्वा 'अन्नं त्रहोति व्यजाना'दित्यादिश्रुतौ निरूपणं क्रियते । यत्यकारिकेति । गोपरूपत्वादि-प्रकारिकोपासना आदिपदार्थान्नरसमयत्वादित्रकारिकोपासना गोपक्रपाद्यन्नादित्रह्मविज्ञानहेतुः । विशिष्टं ज्ञानं मक्तिफलरूपं ज्ञानम्। स्व ध्वकार इति। 'एको वशी सर्वगः कृष्ण' इत्याद्यक्तैकत्वादिः प्रकारः । तथा रामरूपे 'सो विमुक्त उपास्यो य एषोऽनन्तोऽव्यक्त आत्मा सोऽविमुक्ते प्रतिष्ठित' इत्युक्तानन्तत्वाव्यक्तत्वात्मत्वानि प्रकाराः । नृकेसरिरूपे 'ससागरां ससप्रद्वीपां वसुन्धरां तत्सासः

शाखायां कतिपयगुणनिरूपणम्, तदितरस्यां शाखायां तदितिरिक्तानामि गुणा-नामित्यत्र को हेतुरिति एच्छामः। उपसंहारेण प्राप्तिमनिरूपणे हेतुं चेत् ब्रवीषि, तत्र वदामः। एवं सित न्यूनगुणनिरूपिका श्रुतिः स्वोक्तानिप गुणान्न वदेत्। तथाहि। उपासनानां ब्रह्मविज्ञानफलकत्वस्य निर्णीतत्वात् तस्य चैकजातीयत्वात्

#### भाष्यप्रकाशः।

खरूपैक्यं चोषपन्नम्, तर्हि रूपान्तरेणापि रूपान्तरलीलाकर्ता रूपान्तरेपि रूपान्तरधर्मवानिति भावने को दोषः, सर्वत्रोभयलिङ्गत्वाविरोधस्य प्रागेव निर्णीतत्वादित्याशङ्कायां तथाभावने श्रुतितात्पर्यविरोधरूपं दोषं स्फुटीकर्तुं प्रतिवादिनमनुयुञ्जते अपरं चेत्यादि । तत्रोत्तरमुद्भाव्य दृषयन्ति उपसंहारेत्यादि, तत्र चदाम इति । तादश उत्तरे तवानिष्टापित्तमुद्धाटयामः । 'न वदे'दित्यनेन गृहीतं विभजन्ते तथाहीत्यादि । तस्य चेत्यादि । तस्येव ब्रह्मज्ञानस्य त्वन्मते

#### रिश्मः।

प्रथमं पादं जानीया'दित्याद्यक्तचतुष्पात्त्वम् । 'तस्मादिदं साङ्गं साम जानीयाद्यो जानीते सोऽमृतत्वं च गच्छती'त्युक्तसाङ्गत्वं च प्रकारः । विष्णुसूक्ते 'विष्णोर्त्त क'मित्याद्यक्तविष्णुत्वादिः प्रकारः । मन्ने च 'चरणं पवित्रं वितत पुराण'मिति मन्नोक्तचरणविततत्वपुराणत्वपावकत्वदुष्कृततारकत्वानि प्रकाराः । नारायणानुवाके महानारायणे 'सहस्रशीर्षं देव'मिति सद्विद्यात्रह्मास्तित्वात् । 'आत्मविद्या ह्येषा विश्वा-त्मानं परायण'मित्यत्र विश्वात्मत्वोक्तेः सहस्रशीर्षत्वादिः विश्वात्मत्वादिः प्रकारः । श्वेताश्वतरस्थादयोन्या उपनिषदः । तासु पूर्वा वासुदेवोपनिषत् । तत्र 'यच किंचिजगत्सर्वं दृश्यते श्रूयतेपि वा । अन्तर्बहिश्च तत्सर्वं व्याप्य नारायणः श्थितं इत्युक्तजगद्यापकत्वं प्रकारः । नारायणास्तित्वात्सत् । सञ्जगत्तदा-त्मरूपं वा । कालाग्निरुद्रोपनिषदि शिवरूपम् । 'तिर्यक् तिस्रो रेखाः प्रकुर्वीते'त्युक्त्वा 'यास्य प्रथमा रेखा गाईपत्यश्राकारो रजोभूठींकश्रात्मा कियाशक्तिर्ऋग्वेदः प्रातःसवनं महेश्वरो यास्य द्वितीया रेखा सा दक्षिणाप्रिरुकारः सत्त्वमन्तरिक्षमन्तरात्मा च शक्तिर्यजुर्वेदो माध्यंदिनं सवनं सदाशिवो यास्य तृतीया रेखा साहवनीयो मकारस्तमो बौः परमात्मा ज्ञानशक्तिः सामवेदस्तृतीयं सवनं शिवो देवते'-त्युक्तमहेश्वरत्वसदाशिवत्वशिवत्वरेखात्रयदेवतात्वानि प्रकाराः । तथा यज्जरुपनिषदि षडग्नित्वं प्रकारः । छान्दोग्ये पत्राप्तित्वम् । 'य एतान्पत्राप्तीन्वेदे'ति श्रुतेः । मण्डूके 'अद्वैतः सर्वभूताना'मित्युक्ताद्वैतत्व-देवत्वतुर्यत्वविभुत्वस्पृतत्वानि प्रकाराः । अमित्येतदक्षरोपासनायामृग्वेदादिशरीरत्वान्युक्तानि प्रकाराः । चतुःश्रङ्गत्वादिकं प्रकारः । तैत्तिरीयविभूत्युपासनेऽन्नमयत्वादिः प्रकारः । दुर्गासूर्यगणपत्युपनिषदुक्त-विभृत्युपासनायां दुर्गात्वादिः प्रकारः । देव्या अथर्वशीर्षे देवैः पृष्टा 'सान्नवीदहं निह्मस्वरूपिणी, ततः प्रकृतिपुरुवात्मकं जगच्छून्यं चाशून्यं च, अहमानन्दानानन्दी, एवमुक्तसर्वत्व प्रकारः । सूर्योपनिषदि 'षद्रखरारूढं बीजेन षडङ्गं रक्ताम्बुजेन संिशत सप्ताश्वरियनं हिरण्यवर्णं चतुर्भुजम् । पद्मद्वयाभय-वरदहस्तं कालचक्रप्रमेतार श्रीसूर्यनारायणं य एवं वेद स वे ब्राह्मण'इत्युक्तषद्रस्वराह्मदेवानि प्रकाराः। गणपत्यथर्वशीर्षे 'नमस्ते गणपतये। त्वमेव प्रत्यक्षं तत्त्वमसि। त्वमेव केवलं कर्तासि। त्वमेव केवलं धर्तासी'त्युक्ततत्त्वलादिः प्रकारः । एव स प्रकारश्च निरूप्यत इत्यर्थः । एकस्यामिति । छन्दोग-शाखायां पत्राप्तिविद्यायां तथा । तदितरस्यां वाजिशाखायाम् । गुणानामिति । षष्टाप्रिगुणानाम् । उद्धाटेति । उद्घाटनं कुर्मः वदनेन । गृहीतमिति । अर्थम् । तथाहीत्यादीति । निर्णीतत्वा-दिति । 'अपरं चे'त्यादिमाष्येण निर्णीतत्वात् । तस्यैवेति । भाष्ये च एवकारार्थ इति भावः ।

घटवत् हृप्ताशेषसाधनसाध्यत्वादशेषतन्निहि केव श्रुतिर्निह्ययेत् । अन्या तृपासनाया नामोक्त्वोपासीतेत्येतावदेव वदेत् । गुणानाक्षेपर्लभ्यत्वान्न वदेत् । उपसंहार्यानपि वा वदेत् । निह्त्यति च गुणान्नोपसंहार्यान् । नच स्रत्यन्तः शाखामात्राध्येतृणामुपासनासिद्धार्थं सर्वशाखास्त्रासनप्रकारोक्तिरिति वाच्यम् । परशाखाऽज्ञानेन तदुक्तगुणोपसंहारस्याप्यसम्भवेनोपासनाया एवासम्भवापातात् । तसात् स्रव्यशाखोक्तप्रकारिकोशासनायामेव सर्वेषामधिकारान्त्रयेव ब्रह्मविज्ञानं भवति । तैतिरीयाणां वाजसनेयिप्रभृतीनां चाग्निष्टोमसम्पत्त्या स्वर्ग इव । प्रकृते ब्रह्मक्यात्तत्तिह्नानं ब्रह्मविज्ञानमेव । न हि ह्रपरसग-

भाष्यप्रकाशः।

सर्वगुणोपसंहारेणेकजातीयत्वात् घटवत्हृप्ताशेपसाधनसाध्यत्वात् यथा हि घटः कारणसम्रदायेनैव जन्यते, न त्वेकेन, तद्वत् तव मते उपासनाया अप्यशेपगुणानुसन्धानरूपसाधनसाध्यत्वादशेपगुण-निरूपिकेव श्रुतिस्तामुपासनां निरूपयेत्, अन्या त्करीत्या वदेत्, गुणाँस्तु न वदेदेव । उपसंहा-र्यानपि वा वदेत् । तिर्विना उपासनाया असिद्धः । निरूपयित च कतिपयानेव, न त्वशेषान् । तथाचोपासनाश्रुतो कतिपयगुणकथनमन्यथानुपपद्यमानं सत् रूपान्तरे रूपान्तरीयगुणोपसंहारो दोषायेति कल्पयित, अतः श्रुतितात्पर्यविरोध एव दोप इत्यर्थः । तत्कथनस्य तात्पर्यान्तरमाश्रुश्च निपेधन्ति नचेत्यादि । तथाचोपासनाया नाममात्रोक्तौ प्रकाराज्ञानात् तत्तच्छाखिनामुपासनाया असिद्धेस्तदुपकाराय तथोक्तिरिति तु न वक्तं शक्यमित्यर्थः । तत्र हेतुः परेत्यादि । तथाचैवं तात्पर्यकल्पनेपि तावन्मात्रकथनानर्थक्यस्य त्वन्मते तादवस्थ्यमपरिहायमेवेत्यर्थः । तिर्हि किं तथा कथनस्य तात्पर्यमित्याकाङ्कायां मन्दाधिकारिणां तावतेव फलसिद्ध्यर्थं तथा वदतीत्याश्यं हिकृत्य तेन विविश्वतं साधयन्ति तस्मादित्यादि । तस्मादिति । त्वदुक्तस्य तथाकथनाश्यस्यानुपपत्रत्वात् । व्रह्मविज्ञानं भवति । तावद्धमिविशिष्टब्रह्मसाक्षात्कारो भवति । तत्र द्द्यान्तः तैन्तिरीयेत्यादि । तथाच त्रक्षणि सर्वत्र सर्वधर्मसत्त्वेप कतिपयगुणोक्तिवलेन तत्र तत्रोक्तरेव गुणैरुपासनायाश्चारितार्थनिश्चयात्र रूपान्तरे रूपान्तरधर्मीपसंहारो युक्त इत्यर्थः । नजु ताद्यस्य सल्पधर्मवत्ताज्ञानस्य कथं त्रह्मज्ञानत्वमित्यत्य आहुः प्रकृते इत्यादि । तथाच 'अविज्ञातं विज्ञानता'मिति श्रुतेर्ज्ञानकृतपरिच्छेदो ब्रह्मणि नास्तीति यस्य भूयो धर्मवत्त्वेन ज्ञानम्, तस्यापि न रिक्षमः।

उपासनरूपस्य ब्रह्मज्ञानस्य । उक्तरीत्येति । उपसंहारणेत्यादिमाष्योक्तरीत्योद्देशेनोपासना वदेदिन्त्यर्थः । उपसमितिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म उपसमिति । तदुक्तिति । स्वशाखोक्तगुणोपसंहारस्य । एवं तात्पर्यति । तत्तदुपकाराय तथोक्तिरित्येव तात्पर्यकल्पने । उपसंहारेण सिद्धौ तावन्मात्रकथनान्वर्थक्यस्थिः । मन्देत्यादि । मीमांसाया मन्दमध्यमार्थत्वस्थारम्भे उक्तत्वादिति भावः । तत्र मध्यमस्य बुद्धिदोषात्सन्देहसम्भवेप्येतावता ग्रन्थेन बुद्धिदोषनिवृत्तिसम्भवान्नोक्तिः । त्वदुक्तस्येति । तत उपकाराय तथोक्तिरित्येवमुक्तस्य । मन्देऽभावादनुपपन्नत्वात् । भवतीति । मनसा भवति । 'यद्यद्धिये'ति वाक्यात् । शुद्धे चित्ते च भवति, 'स मानसीन आत्मा जनाना'मिति श्रुतेः । ज्ञानकृतेति । यथा घटादिकृत आकाशपरिच्छेदः, तथा तत्तदुपसंहृतधर्मवत्त्वेन सकठधर्मवत्त्वेन प्रसिद्धस्य ब्रह्मणः परिच्छेदः तन्मात्रज्ञानविषयत्वं न । 'उपासकानां कार्यार्थ ब्रह्मणो रूपकल्पने'ति रामन्तापिनीयश्रुतेः कल्पितत्वात्तेपाम् । इमानि रूपाणि परिणतघटादिक्तपव्यतिरिक्तानि । द्वाविति । स्वत्य-

१. आक्षेपलभ्यानिति पाटः ।

न्धादियत्यां भ्रुवि पुरुषभेदेनैकस्यैव वैकैकप्रकारकं यद्भूज्ञानं न तद्भूज्ञानम् । एतेनानन्तधर्मवस्यं ब्रह्मणि ज्ञापितम् । तदुक्तम् । 'परास्य दाक्तिविविवेव श्रूयते स्वामादिकी ज्ञानवलित्रया चे'ति । अत्र 'स्वामाविकी'ति विदेषणादविद्याक- लिपतन्वं चाक्तीनां निरस्तम् ।

केचित्वाथवीणकानां विद्यां प्रति शिरोव्रतापेक्षणाद्रन्येषां तद्रनपेक्षणात्

भाष्यप्रकाशः।

पूर्ण ज्ञानम्, अतोऽसिञ्ज्ञाने द्वाविष तुल्यावित्यर्थः। तेन सिद्धमाहुः एतेनेत्यादि। एतेनेति। सल्यगुणज्ञानतोषि फलार्थ तत्र तत्र तत्तद्वणकथनेन । अनन्तगुणवन्ते श्रुतिमिप प्रमाणयन्ति तत्तुक्तमित्यादि । तथाच ब्रह्मणोऽनन्तधर्मवन्तेषि तत्तद्वरोषासनया तत्तत्फलदानार्थ तत्र तत्र तांस्तानेच
धर्मान् प्रकटयतीति बोधनार्थं तथाकथनं युक्तंमेवेत्यर्थः। नतु यदि स्वस्त्रशाखोक्तप्रकारिकायामेवोपासनायाधिकारः, न परशाखोक्तप्रकारिकायामिति चेत्, तदा तैत्तिरीयाणां गोपालाधुपासने,
आधर्वणिकानामानन्दसयाधुपासने वाधिकारामावात् तदः फलं न सात्, न चेष्टापत्तिः,
अन्यशाखीयानामपि वृत्तिंदशोषालाधुपासने भगवदनुभावप्रसादादेदश्नादिति चेत् । मेवस् ।
अत्र पन्दानामर्थे स्वशाखोक्तकरणाधिकारस्य कथनात् । ततः उत्तमानामधिकगुणोपसंद्दारे
स्वस्त्रशाखोक्तद्वपिक्तमि कर्तव्यविति वोधितव् । किश्च । सर्वस्य स्वस्त्रशाखोक्तोपासनकरणे हि
बीजं तत्त्वव्यव्यविति वोधितव् । किश्च । सर्वस्य स्वस्त्रशाखोक्तोपासनकरणे हि
बीजं तत्त्वव्यव्यवित्वव्यव्य । कर्मणां कामाधिकारकत्वात् । यस्तुत्तरत्रोक्तरीत्या
श्रीमदाचार्यिनंक्तित्व । एवं सति यः स्वशाखाविहितकर्मप्रधानयेन स्वकामितफलसिद्धये
उपास्ते, तत्य स्वशाखोक्तमेव कर्तव्यय् । कर्मणां कामाधिकारकत्वात् । यस्तुत्तरत्रोक्तरीत्या
नित्यकर्मणां सद्दकारित्वमवधार्य ब्रह्मप्रधानयेन तत्त्वद्वप्रधानयेन वोपात्ते, स तु तत्त्वनुरूपं
परशाखोक्तस्रप्रसंदरताम् । इयस्रपासनामार्गीया व्यवस्या । भक्तिमार्ये वोपात्ते, स तु तत्त्वनुरूपं
विदित्तवादेर्गोणत्वात्र चाशङ्का, नचोत्तरम् । एवञ्च मन्दाधिकारिणां स्वस्त्राखोक्तव्रक्षज्ञानसिद्धाविदितत्वादेर्गोणत्वात्र चारक्षक्र, वचोत्तरम् । अधिकज्ञानेनाधिकारिकार्याप्तवेन विरम्यति ।

नजु खाध्यायस्त्रत्य तथार्थवन्ते हि कर्मादिसरणेन तादशोपसंहाराजुपसंहारचिन्ता, तदेव दुघटम्, अन्यैस्तथा तदर्थानङ्गीकारादित्याकाङ्कायां खोक्तं सत्त्रव्याख्यानं दृढी-कर्तु शङ्करभास्कररामाजुजाचार्याद्यक्तभेतत्स्त्रत्रव्याख्यानभप्यसमञ्जसमिति बोधनाय तदनुवदन्ति केचिन्वत्यादि । यद्यपीदं तेषां सत्रविवरणं शाखान्तराधिकरणस्यस्य 'विद्यायां धर्मशास्त्र'मिति रशियः ।

धर्मवानिषकधर्मवांश्च । तद्यावस्थेति । खल्पाधिकधर्मवत्त्वकृतोपासनाभेदेन धर्मव्यवस्थास्मरणम् । भाष्ये । खाभाविकीति । खभावस्य परिणामहेतुत्वरूपत्वात्स्वभावस्य श्रोतत्वात्परिणामवादस-म्भवेऽविद्याकित्पतत्वं न युक्तमिति तथा । प्रकृते । तथित । भाष्योक्तार्थवत्त्वे । तद्र्येति । सूत्रा-र्थानङ्गीकारात् । आदिना शैवाचार्यः । तदिति । तदीयं व्याख्यानम् । ज्ञाखेति । पूर्वतन्त्रे द्वितीयस्य चतुर्थचरणे द्वितीयाधिकरणम् । तस्यायमिति । अध्ययनस्यायं भूमो भोजनाचरणादिः । सूच्चेति । अतुशयोऽनुबन्धः । 'स्यादनुश्चो देषे पश्चात्तापानुबन्धयो'रिति विश्वः । केचिन्वत्या-

१. तद्यवस्थास्परण युक्तमिति पाठः ।

विद्याभेद इति प्राप्ते, उच्यते, खाध्यायस्यैष धर्मः, न विद्यायाः, कथमिद्म-वगम्यते, यतस्तथात्वेन खाध्यायधर्मत्वेन समाचारे वेद्वतोपदेशनपरे ग्रन्थे आथर्वणिका इद्मपि वेद्वतत्वेन समामनन्ति, 'नैतद्चीणेव्रतोऽधीते' इति चाधिकृतविषयादेतच्छव्दाद्ध्ययनशब्दाच खोपनिषद्ध्ययनधर्म एवेष इति निर्धार्यते, तसादनवद्यं विद्यैकत्विमिति सूत्रार्थं वदन्ति ।

स चिन्त्यते। न खस्य विद्याधर्मत्वं विद्याभेद्रक्षम्। उक्तन्यायेनान्यत्रापि तदुपसंहारस्य वक्तुं दाक्यत्वात्। नचानुपसंहारार्थमेवातद्वर्धत्वं बोध्यत इति

#### भाष्यप्रकाशः।

स्त्रस्य यच्छावरभाष्यं तच्छायामनुसरित, तत्र हि कारीरीवाक्यान्यधीयानास्तैत्तिरीया भूमौ भोजनमाचरित, नेतरे, तथैकेऽग्निमधीयाना उपाध्यायस्रोदकुम्भमाहरित, नेतरे, तथैकेऽग्निमधीयाना उपाध्यायस्रोदकुम्भमाहरित, नेतरे, तथैकेऽश्वमधीयाना अश्वस्य घासमाहरित, नेतरे इति धर्मभेदात् कर्मभेद आशक्किते, 'विद्यायां धर्मशास्त्र'मिति स्रत्रेण विद्या वेदनमध्ययनिमिति यावत्, तस्यायं धर्मः, न तु कर्मणः । तेनान्यधर्मस्यान्यभेदकत्वाभावात्र कर्मभेदकत्वमिति स्थितम्, तेन प्रामाणिकम् । तथापि सोऽर्थः स्त्रकारानुशयविरुद्ध इति तं स्कुटीकुर्वन्ति स्व चिन्त्यत इत्यादि । चिन्त्यत इति । युक्तोऽयुक्तो वेति विचार्यते । हि यतो हेतोः । अस्य शिरोवतस्य विद्याधर्मत्वं निवार्य यदध्ययन्वर्भात्वं व्यवस्थाप्यते, तद्विद्याभेदकत्वाभावाय । तदस्य विद्याधर्मत्वं तु न विद्याभेदकम्, चोदनाद्यविशेषण सिद्धे सर्वासां ब्रह्मविद्यानामैक्षे, प्राणाद्यपासनासु रेतःप्रभृतेरिव ब्रह्मविद्यान्यते स्वतस्याधिकस्यानुप्रवेशेषि दोषो न भवतीत्युक्तन्यायेनान्यत्रापि तदुपसंहारस्य वक्तं शक्यत्वात् । सिद्धे च तस्य तथात्वे विद्याभेदकत्वस्थाभावात् । नचानुपसंहारार्थमेवास्य विद्याधर्मत्वाभावो

#### रिक्मः।

दीति । अयमर्थः । विद्यां प्रति मुण्डकादारम्भान्मुण्डकोक्तन्नस्विद्यां प्रति शिरस्यङ्गारपात्रधारण्ह्यं व्रतं कर्तव्यत्वेनोपदिश्यते । यथा गोदानं वेदाध्ययनाङ्गम् । इतरोपनिषद्ध्ययनकाठे तु शिरोव्रतं नापेक्षते । तदाहुः शिरोव्रतेति । वेदव्रतापेक्षणात् । एष धर्म इति । शिरोव्रतठक्षणः । सम्माभ्यवन्तीति । 'तेषामेवेतां नसविद्यां वदेत शिरोव्रतं विधिवत् यैस्तु चीर्णं'मिस्येवम् । नैतिदिति । नस्य । नसविद्यामिस्यथः । अचीर्यतः अन्तुष्ठितशिरोव्रतः । अचीर्यते । अधिकृतश्रीणंव्रतः । अचीति । इसध्ययनशब्दः अध्ययनं क्रुकत इस्पर्यात् । तस्मात् । स्वोपेति । चीर्णव्रतकर्तृकमध्ययनमिस्यर्थात् । नीठो घट इसवेव अन्यरङ्गीकारादेवकारः । तस्मादिति । शिरोव्रतस्य मेदकस्य स्वाध्यायधर्मत्वेन विद्याधर्मत्वाभावात् । नसस्येतिभाष्यं विदृण्वन्ति स्म तद्रस्येत्यादि । उक्तन्यायेनेत्यादिभाष्यं विद्याद्यमित्वाभावात् । नसस्येतिभाष्यं विदृण्वन्ति स्म तद्रस्येत्यादि । उक्तन्यायेनेत्यादिभाष्यं विद्यादि नद्वाद्यादि । सर्ववेदान्तप्रत्ययस्त्रे सिद्धे । प्राणाद्वीति । 'यो ह वै ज्येष्ठं चे'ति वास्रणेति प्राणाद्यपासना । आदिना वाक्चश्रुःश्रोत्रमनांसि । रतः इति । 'यो ह वै प्रजापति वेद, प्रजायते प्रजया पश्चभी रेतो वै प्रजापतिः प्रजायते प्रजया पश्चभिर्य एवं वेदे'ति वाक्चश्चःश्रोत्रमनोन्तानि निरूप्योच्यत इति रेतःप्रवेशः । प्रभृतिशब्देन पूर्वसूत्रभाष्योक्तं वाजसनेयिनां पत्रमं प्राणय् । कृतस्यति । शिरोव्रतस्य स्योऽन्यत्र याज्यविद्यादि । तस्य शिरोव्रतस्योपसंहारित्व । तस्य त्राणादिति । तिरोव्रतस्योपसंहारित्व अभावादिति । विरक्षणविरोषणस्य भेदकत्वात्त्या । न चेति भाष्यं विदृण्वन्ति स्म नचेति । एवेति

वाच्यम् । उपक्रमोपसंहाराभ्यां विद्यैकत्वनिर्णयस्यैव दृश्यमानत्वादुपेक्ष्य इव भाति । नतु तदुक्तिर्यथा तथास्तु, अतद्धर्मत्वबोधनस्यानुपसंहारार्थकत्वे कानुप-पत्तिरिति चेत् । उच्यते । सूत्रस्य तदुक्तार्थत्वे हि तत्तात्पर्यकल्पना । स एव च न साधीयान् । तथाहि । 'खाध्यायोऽध्येतव्य' इत्यादिषु खाध्यायशब्दस्य वेदवा-चकत्वं प्रसिद्धम् । समाचारशब्दस्य विहितिक्रियावाचकत्वं च । तत्रोभयोरिप मुख्योऽथीं बाध्यते । तस्मिन् सम्भवति तद्धाधस्त्वयुक्तः । किञ्च, एवं 'नन्वग्नि-ष्टोममेवोद्दिश्ये'खादिनोक्ताशङ्काया अनिवृत्तिरिति ।

#### भाष्यप्रकाराः।

बोध्यत इति वाच्यम् , भवन्मतेऽधिकरणोपक्रमोपसंहाराभ्यां विद्यैकत्वनिर्णयस्वैव सत्रकारानुशयगोचरतया दृश्यमानत्वादेतद्विचारस्याकस्थिकत्वापातात् , अतोऽस्य भेदकत्वमापाद्य ततोऽन्यधर्मत्वसाधनेन तद्साधकत्वकथनमनर्थकमिति तद्व्याख्यातः सत्रार्थ उपेक्ष्य इव प्रतिभातीत्यर्थः ।
उक्तार्थस्य शावरभाष्यानुसारित्वेन प्रामाणिकतया तस्योपेक्ष्यत्वमसहमानश्चोदयति निन्वत्यादि ।
अतद्धर्मत्वोक्तिः कथमप्यस्तु, तथापि तस्य तथात्वे कानुपपत्तिरित्यर्थः । तत्रोपेक्ष्यत्ववीजभूतामनुपपत्तिमुद्धाटयन्ति सूत्रस्येत्यादि । सूत्रस्य तदुक्तार्थत्वे हि शिरोत्रतोपदेशतात्पर्यकल्पना,
स्त्रार्थ एव तदुक्तो न युक्तः । तदुपपादयन्ति तथाहीत्यादि । तस्मिकिति । मुख्यार्थे । ननु
सत्यमस्ति मुख्यार्थवाधः, तथापि फलमुखो न दोषायेत्यतो दूषणान्तरमाहुः किञ्चेत्यादि ।
तथाच तैर्हि विद्येकत्वसाधनायेदं सत्रमेवं व्याख्यातम् । तथा सति शिरोत्रतस्य प्रकृतोपनिषद्विश्वेषसंयोगेनासङ्कीर्णतया पूर्वस्त्रोक्तहेतोईढत्वे सम्पन्ने, 'तेषामेवैतां ब्रह्मविद्यां वदेते'त्येतच्छब्दो
यथास्थान्यत्रोपसंहारवाधकः, तथा यत्रैतच्छब्दो नास्ति, यथा 'प्रागतिथिभ्योऽश्रीया'दित्यादौ,
रिक्षमः।

विद्याभेदविचारस्येत्यर्थः । ननु नाकस्मिकत्वापातः ब्रह्मविद्यानामैक्याय भेदावतरणस्याक्षेप्यसूत्रार्थत्वेन सूत्रकारानुशयगोचरताया इत्याशक्क्य समाधानमाहुः अत इति । अस्येति । शिरोव्रतस्य । विशेषण-विधया भेदकत्वमापाद्य ततोऽन्यस्य स्वाध्यायस्य धर्मत्वसाधनेन तदसाधकत्वं विद्याभेदासाधकत्वकथनं निरर्थकम् । तथाचाक्षेप्यसूत्रार्थत्वेन सूत्रकारानुशयगोचरता तदा स्याद्यदि विशेषणस्य वैलक्षण्येन भेदकत्वं स्यात् , नत्वेवमित्याक्षेप्यसूत्रार्थत्वेन सूत्रकारानु**रायगोचरताया अभावात्तन्निषे**घनिबन्धनस्त-ब्याख्यातः सूत्रार्थः उपेक्ष्य इव प्रतिभातीत्यर्थः । अत्यद्धमेत्वेति । न तस्या विद्याया धर्मत्वोक्तिः । अतद्भम्त्वोक्तिः शिरोत्रतस्य ज्ञेया। तदुक्तिरितिभाष्यस्यार्थः यथातथाप्रतिपादितोस्तु । तस्यार्थः कथमप्य-स्विति । तस्य तथात्वे अतद्धर्मत्वबोधनस्यानुपसंद्वारार्थकत्वे । शिरोव्रतेति । शिरोव्रतस्याक्षेप्यसू-त्रार्थत्वेन सूत्रकारानुशयगोचरतोपदेशे व्यासतात्पर्यकल्पना भवति । तत्प्रतीतीच्छयोचरितत्वं तात्पर्यम् । वक्कुरिति वा । स एवेति भाष्यविवरणं सूचार्थ एवेति । तथा चातः सूत्रस्य न तदुक्तार्थत्वमिति भावः । फलसुख इति । प्राचीनव्याख्याफलं तदुपायकः । प्रकृतेति । स्वाध्यायपदेनं प्रकृता या उपनिषत् । वेदत्वात् । तद्विशेष आथर्वणत्वं तत्संयोगेनेत्यर्थः । सम्यग्योगः संयोगः खरूपसम्बन्धस्तेने-त्यर्थः । वेदत्रय्या आयर्वणसङ्कीर्णतया । पूर्वेति । चोदनाद्यविशेषादिति हेतोः । दृढत्व इति । एकत्र चोदनाद्यविशेषे आथर्वणे विशेषे वेदान्तप्रत्यये हेतुत्वेपि सर्ववेदान्तप्रत्ययहेतुत्वमद्दमित्याथर्वणास-क्कीर्णतया हेतुत्वे दढत्वं तिस्मन्सम्पन्ने । एतच्छच्द् इति । सदाचारादिविरोध उपसंहारे बाधक उक्तः, तद्वदेतच्छब्दोपि ब्रह्मविद्याविशेषणं इतरब्रह्मविद्याभेदकः उपसहारबाधकः। उपसंहारे तेषां शिरोवन

नन्वाथर्वणोपनिषत्सु पठ्यते, 'स होवाचाब्जयोनियाँऽवताराणां मध्ये श्रेष्ठं वतारः को भविता, येन लोकास्तुष्टा देवास्तुष्टा भवन्ति, यं स्मृत्वा मुक्ता असात् संसाराद्भवन्ति, कथं चास्यावतारस्य ब्रह्मता भवित, स होवाच त हि नारायणो देव' इत्युपक्रम्य, मथुराखरूपं निरूप्य, निगचते 'यत्रासौ संस्थितः कृष्णः स्त्रीभिः शक्त्या समाहित' इति, तेनास्यावतारस्याशेषावताराणां मध्ये श्रेष्ठ्यं निरूप्यते, श्रीभागवतेपि च 'एते चांशकलाः पुंसः कृष्णस्तु भगवान् स्वय'मिति गीयते। पूर्वोक्तरीत्यातु सर्वतुल्यता प्रतीयत इति नैकतरनिर्धारः सम्भवति। किश्च। ब्रह्मणो निरवयवत्वेनैकस्यांशित्वम्, अन्येषां तदंशत्विभत्यपि वक्तुमशक्यमिति प्राप्ते,

#### भाष्यप्रकाशः।

तादशां धर्माणां त्वन्यत्रोपसंहारस्य प्राप्तावसरत्वाच्छाखान्तरीये कर्मणि विद्यायां च शाखान्त-रीयतद्धर्मस्य रूपान्तरे रूपान्तरधर्मस्य च प्राप्तिरित्यस्या आशङ्काया अनिवृत्तिः, तस्मान्मतान्त-रीयव्याख्यानम्रपेक्ष्यमेवेत्यस्य स्त्रस्योक्तरीत्योपसंहारनियमबोधनेन विद्येकत्वबाधकनिरासार्थतयैव व्याख्यानम्रचितमित्यर्थः।

एवं मतान्तरं परिहृत्य पूर्वं रूपान्तरे रूपान्तरगुणानुपसंहारे रूपभेदस्य नियामकताया उक्तत्वात् तं रूपभेदं स्फुटीकर्तु चिन्तान्तरमारभन्ते नन्वाथर्वणेत्यादि । इयं श्रुतिरुक्तरता-पनीस्था । तत्र हि दुर्वासाः स्वस्य भगवज्ज्ञानं वक्तं ब्रह्मनारायणसंवादम्रपचिक्षेप । तत्र नामिकमलाज्ञातोऽज्ञयोनिर्व्रक्षा एवं प्रश्नमुक्तवान् । अत्र यत्तदोनित्यसम्बन्धात् 'स को भिवते'ति तच्छब्दोध्याहियते । तत्र श्रेष्टचामिज्ञापकं वाक्यं 'येने'त्यादि, 'ब्रह्मता भवती'त्यन्तम् । तथाच लोकानां देवानां तोषजनकः सरणेन मुक्तिदाता यः स एव श्रेष्टः । तस्य ब्रह्मता च केन प्रकारेणेति प्रश्नद्वयं सिध्यति । 'तं होवाचे'त्यादिना नारायणेनोत्तरमुच्यते । तत्र मथुरास्वरूप-निरूपणं भूम्यामवतारज्ञापनार्थम् । 'कथं च ब्रह्मते'त्यस्थोत्तरं 'यत्रासौ संस्थित'इत्यादिमिः शिक्तसिहतचतुर्व्यहरूपेणेति सिध्यति । तेनैवमस्य श्रीकृष्णावतारस्य पूर्वोक्तं श्रेष्टचं निरूप्यत इति सिध्यति । श्रीभागवते तु पुरुषांशावतारमध्ये 'रामकृष्णाविति भ्रवो भगवानहरद्धर'मिति भूभारहारकयो रामकृष्णयोः पुरुषांशावतारत्वमुक्तवा, 'एते चांशकलाः पुंस' इत्यनेन सर्वसाम्यं चोक्त्वा, 'कृष्णस्तु भगवान् स्वय'मिति केवलस्य कृष्णस्य परब्रह्मत्वमुच्यते । 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मिति श्रुत्युक्तप्रकारिकया पूर्वोक्तरीत्या तु तथा प्रतीयत इत्येकः सन्देहः । किञ्चेत्या-न्तरूप'मिति श्रुत्युक्तप्रकारिकया पूर्वोक्तरीत्या तु तथा प्रतीयत इत्येकः सन्देहः । किञ्चेत्या-

#### रक्मिः।

तित्वे एतच्छब्दवाच्येतरिवधाबाधापत्यासेति शिरोव्रतस्यान्यत्राथर्वणिकादन्यत्र याज्ञुषादौ उपसंहारस्य बाधकः । संनियोगशिष्टन्यायं प्रापयित्वेत्यर्थः । एतच्छब्द इति । संनियोगशिष्टन्यायप्रापकः । उक्तरी-त्येति । भाष्योक्तरीत्या । मतान्तरमिति । शङ्करभास्कररामानुजाचार्याद्यक्तं मतान्तरम् । उक्तत्वादिति । भेदान्नेति चेन्ने'ति सूत्रे भाष्ये चोक्तत्वात् । भाष्ये । उक्तक्द्वात्या इति । सदाचारादिविरोधेनोपसहारा-भावे कर्मभेदशङ्कायाः । प्रकृते । द्योषमिति । नैकतरेति । उक्तव्रद्धतासर्वतुल्यतयोरेकतरिवर्धारः ।

१. इयमिखारभ्य प्राप्तमिखन्त इखत्र श्रीहस्ताक्षरेषु पाठोयम्-ग्रह्मतेति, मूलरूपता । तापनीयश्रुत्युपबृंहणाय नि·सदिग्ध श्रीभागवतवाक्यमुदाहृतम् । पूर्वोक्तरीत्येति । 'यदेकमन्यक्तमनन्तरूप'मिति श्रुत्युक्तप्रकारेण । शेषं विगदन्यास्यातम्-इति । २. प्रकाशे आशङ्का, रश्मो शङ्किति भाष्यपाठ ।

वि**स्**०र० २८

अभिधीयते। 'सत्त्वं यस्य विया मूर्तिः' 'विशुद्धसत्त्वं तव धाम शान्त'मि-त्यादिवाक्यैरप्राकृतो भगवत्स्थानभूतः सत्त्वनामा भगवद्धमेरूप एव कश्चनास्ति। यादृशेन रूपेण भगवान् कार्य कर्तुभिच्छति, तादृग्रूपं तं प्रकटीकृत्य तस्मिन्

#### भाष्यप्रकादाः।

दिनोक्तस्तु द्वितीयः। एवं प्राप्तम् । तथाच तापनीयानन्तरूपश्चत्योरितरेतरविरोधान्निरवयवत्व-बोधकनिष्कलश्चितिविरोधाच श्रेष्टचादिनिर्धारासम्भवे धर्माणां मायिकत्वस्येद्व शरणीकरणीयत्वात् स्वरूपपराणां अवतारान्तरे अवतारान्तरधर्मोपसंहारानुपसंहारचिन्ताया अनुपयोगात् पूर्वोक्ताश-ङ्काया अनिवृत्तावप्यदोष इति मतान्तरीयव्याख्यानं साध्वेवेति पूर्वपक्षाशयः।

तत्र समाद्धते अभिधीयत इत्यादि । अत्र 'सन्तं यस्वे'त्यादिवाक्यद्वये यथायथं 'त्रिये'ति 'विद्युद्वे'ति विशेषणाभ्यां विविश्वतस्य सन्त्वस्य प्राकृतात् सन्त्वात् व्याद्वत्तिः कियते, 'मां भजन्ति गुणाः सर्वे निर्गुणं निर्पेक्षकं'मिति, 'विलिजमानया यस्य स्थातुमीक्षापथेऽमुये'ति वाक्याभ्यां तस्या गुणानामित्रयत्वस्याविद्युद्धत्वस्य बोधनात् । नच प्राकृतगुणातिरिक्तसन्त्वस्याप्र-सिद्धत्वं शङ्क्यम् । 'सन्त्वं रजस्तम इति निर्गुणस्य गुणास्त्रय' इति द्वितीयस्कन्धे प्राकृतव्य-तिरिक्तानां गुणानां सिद्धत्वात् । 'यथा कार्पासे न हि स्त्रम्, तदेव पुनः पौर्वापर्यमापद्यमानं स्त्रतामापद्यते, तथा भगवान्तिर्गुणस्ते पुनर्गुणा' इति तत्र विवरणात् । स च द्रव्यरूपः । अन्यथा तस्य मूर्तित्वधामत्वयोरनुपपत्तेः ।

रामानुजास्तु । शुद्धसत्त्वं नाम रजस्तमोमिश्रप्राकृतसत्त्वविरुक्षणसत्त्वगुणाश्रयो द्रव्य-विशेष इत्यङ्गीकृत्य, 'स्वसत्ताभासकं द्रव्यं त्रिगुणात्तद्विरुक्षण'मिति वाक्यं च तसिन् प्रमाण-त्वेनाहुः । तस्यातिरिक्तत्वमेव, न त्वेतद्र्पत्वम् ।

एवमेतस्थोपाधित्वं साधियत्वा तेनांशान् साधयन्ति यादृशेनेत्यादि । स स इति । अव-रिक्षमः ।

एवं शेषं निगदव्याख्यातम् । संशयस्य पूर्वपक्षोक्त्या बोधात्पूर्वपक्षमाहुः तथाचेत्यादिना । इतरेतरेति । तापिनीयं ब्रह्मता अनन्तरूपश्चती सर्वतुल्यतेति तथा । अवतारे कोटिद्वयमुक्त्वावतारिण्यनन्तरूपश्चितिकोट्या द्वितीयकोटिमाहुः निरवयव्यत्वेति । श्रेष्ठ्यादीति । श्रेष्ठयं ब्रह्मता आदिना सर्वतुल्यता तयोरेकतरस्य निर्धारासम्भवे । तथाचावतारस्य ब्रह्मता वा सर्वतुल्यता वेति सन्देहः, अवतारिणोऽनन्तरूपता वा निष्करुता निष्क्रियता वेति सन्देहः । इति पूर्वपक्षे सन्देहबोधः । स्वरूपेति । अवतारिपराणाम् । पूर्वोक्तिति । 'नन्विप्रष्टोममेवोद्दिये'त्यादिना 'मेदान्नेतिचे'दिति सूत्रोक्तशङ्काया अवतारिपरायाः अवतारिविषयेऽनिवृत्तावि । अप्रियत्वस्येति । 'मां भजन्ति गुणा' इत्यत्र प्रियत्वार्थं भजनात् । 'विरुक्षमानये'त्यत्र अविशुद्धत्वात्कापट्यात् विरुक्षेति तथा । ते पुनर्गुणा इति । निषेधयोग्याः प्रतियोगिन इत्यर्थः । गुणप्राप्तिगुणनिषेधश्च पूर्वापरव्यवस्था । तन्नेति । द्वितीयसुबोधिन्याम् । स चेति । सत्त्वगुणः । अन्यथेति । नैयायिकगुणत्वे । मूर्तित्व परिच्छिन्नपरिमाणवत्त्वम् , तस्यानुपपत्तिः, गुणे गुणानङ्गीकारात् । धामत्वमयोगोरुकवत् । स्वसत्तेति । आत्मसत्ता जातिः, सत्त्वं न गुणः, तां मासयित तत्त्वसत्तामासकम् । गुणकर्मान्यद्रव्यम् । विरुक्षणं शुद्धत्वेन । नतु गुणविरुक्षणत्वं गुणसरुक्षणत्वप्राप्तौ भवति, गुणसरुक्षणाभावत्वात् गुणविरुक्षणत्वस्य, अतो न जातिः सत्त्वमिति चेत् । न । चतुर्थगुणकल्पने गौरवात् सतो भावः सत्त्वं सत्ता चेत्रेकार्थात् । तस्मिन्निति । शुद्धन्तेति । स्वर्तिविति । स्वर्तिविति । स्वर्ति । स्वर्तिविति । स्वर्ति । स्वर्ति । स्वर्ति । स्वर्ति । स्वर्ति । स्वरिति । स्वर्ति । स्वर

खयमाविभ्यायः पिण्डे बहिवत्तस्तायोणि करोति, यसिन् यसिन्नवतारे, स सोंऽश इत्युच्यते। तत्र हि विग्रहस्तन्नाविभूतं ब्रह्मत्वरूपं च प्रतीयते। विग्रहस्य सत्त्वात्मकत्वेन धर्मरूपत्वात् तत्राविभूतस्थेव ब्रह्मत्वात् समुदितस्यावतारत्वेन गणनात् तत्रेकस्यैवांशस्य तद्भूपत्वं यत् तदेवांशत्वप् । यत्राधिष्ठानमनपेक्ष्य खयमेव शुद्धं साकारं ब्रह्माविभेयति भक्तार्थस्, स स्वयं पूणीं भगवान् उच्यते। एतदेव च श्रेष्ट्यम् । अत एव सर्वतः पाणिपादान्तत्वं स्वस्तिन् स्कुटं ज्ञापियतुं

तारः। नन्वयःपिण्ड आविर्भूतस्य वहेर्वहित्वमेवीच्यते, न त्रंशत्वस्, अतः क्रयमेविसित्याशङ्कायामाहुः तम्म हीत्यादि । एकस्यैवां शस्य लद्भूपत्विसि । आविद्यसां सस्य वहारूपत्वम् । तथाच
विरुद्धधर्माश्रये ब्रह्मण्याकारानाकारत्वयोरुसयोः सन्वाद्यत्रानाकारेण तेजोरूपेण प्रविश्चति,
सोंऽशावतारः । इदमेव विवन्धे प्रथमस्कन्धत्तीयाध्यायार्थिन्यारेपि 'सन्वात्मके शरीरे
अलोकिकतेजसः सर्वदा संक्रमोऽवतारः, कार्यकाले संक्रम आवेश्वं इति तद्भेदकथनमुखेन
बोधितम् । अतः परं श्रेष्ठचनोधनाय मूलखरूपं विश्व-वित्त बद्धाधिष्ठानेत्यादि । अधिष्ठानं
सन्वाद्यात्मकं शरीरमनपेक्ष्य स्वयमेव शुद्धं साकारं ब्रह्स आविर्भवतीत्यादिप्रकारेण पूर्णो मगवानुच्यते । एतदेव पूर्णभगवन्त्रमेव श्रेष्ठचम् । तापनीयवाक्ष्मेषु रामादीनां त्रयाणां प्रणवमात्रात्रयप्रतिपाद्यत्वमुक्त्वा, तेन सन्वरजस्तमोधिष्ठानत्वं प्रतिपाद्य, अश्रे अहंप्रहोपासनायां 'अत्तत्सत् सोऽहं
परं ब्रह्म कृष्णात्मकसे नित्यानन्दैकस्यस्पयः । यद्ययेतादशस्य कृष्णात्मकसेव श्रावणादेतदेव श्रेष्ठचमित्यर्थः । यद्ययेतादशस्य कृष्णत्मान्यान्येत्तत्वक्ष्ये
कृष्णात्मकसेव श्रावणादेतदेव श्रेष्ठचमित्यर्थः । यद्ययेतादशस्य कृष्णत्मात्वर्वाद्याः स्फुटत्वात्
तेनावतारेण बलेरेव मुक्तेः स्फुटत्वाच स्वल्पं मोक्षदान्त्वम्, श्रीनृसिहस्यरूपे तु 'यदिदं किश्च
जगत् सर्व प्राण एजति निःसृत'मिति कम्पनाधिकरणविषयवाक्षयोक्तन्ययेन मुक्तिदान्त्वं
नृसिहराजमत्रे स्फुटति, न तु सोम्यरूपत्वेपि भूयान् मर्यादानुरोधः । पुष्टिकार्थ तु सहनां
स्वल्पसाधनेनैव मोक्षदान्त्वेपि सोम्यरूपत्वेपि भूयान् मर्यादानुरोधः । पुष्टिकार्थ तु स्रल्पम् ।
श्रीकृष्णावतारे तु 'गोप्यः कामात् मयात् कंसो द्वेपाचैद्यादयो नृषाः । सम्यन्धाद्वणयः स्नेहात्
पूर्णभक्त्यावयानुर्संधाय

#### रिसः।

सत्त्वस्य द्रव्यत्वे । आहुरित्यस्वरसस्तु ह्याश्र्यरसामावेषि बुद्धारोहाज्ज्ञेयः । सिद्धमाहुः तस्येति । शुद्धसत्त्वस्य । प्राकृतगुणातिरिक्तत्वमेव, न तु प्राकृतगुणरूपत्वम् । एत्सस्येति । द्रव्यस्य । तेनेति । द्रव्यस्य । तेनेति । द्रव्यस्य । तोनेति । स्वयत्वेन । उच्यत्त इति । लोकदृष्ट्योच्यते । कथनेविमिति । केन प्रकारेण दृष्टान्तत्वम् । आहुरिति । शास्त्रदृष्ट्या समाधानमाहुरित्यर्थः । तद्य हीत्यादीति । तत्र शास्त्रदृष्ट्या सूर्येशौ दृष्टान्ते । दार्ष्टान्तिके भगवति । स्ववदेति । यथा वराहादौ । आवेदा इति । यथा वरुभद्रे । 'हरुधर ईषदत्रस'दिति त्रास-वोधनात् । यत्राधिष्टानेत्यादीति । स्वयभेवेत्यादि । मायाजवनिकां दूरीकृत्य साकारमानन्दमय-वेश्वानराधिकरणयोक्तम् । श्रीमद्भागवते मतेऽधोक्षजत्वेषि साकारत्वं साकारकार्यानुरोधात् । कारणगुणाः

१. अधिष्ठानमित्यारम्य अत एवेत्यन्तमित्यत्र श्रीहस्ताक्षरेषु एवमाविर्भृतत्वे साकारब्रह्मत्वे गमकमाहु अत प्रवेत्यादि ।

तोकादिआवेनाविर्वभूव । तेन याहण्याहण्लीलाविशिष्टं ययहाल्यपौगण्डायव-स्थाविशिष्टं तत्तद्वृपं नित्यमेवेति वयं जानीमः । नचैवं सचिदानन्द्विप्र-होक्तिः सर्वत्र विरुद्धा अवेदिति वाच्यम् । सत्त्वस्यापि भगवद्धमेत्वेन सचि-दानन्द्रूपत्वादिवरोधात् । मन्त्राद्यधिष्ठातृरूपाणि तु विभूतिरूपाणि। एतच यथा तथा भक्तिहंसे प्रपश्चितम्। तत्त्वं च 'प्रकाशाश्रयवद्वा तेजस्त्वा'दितिन्यायेन भगवद्धमीणामपि सचिदानन्द्रूपत्वाद्वीनाधिकारिणामप्युपास्कानां फलवेप्सुनां तत्तत्फलदानार्थमैश्वर्यादिरूपेण तत्र तत्र स्थितत्वमेव।

#### भाष्यप्रकाशः।

विशेषान्तरमाहुः अत एवेत्यादि । एवमाविर्भृतशुद्धसाकारब्रह्मत्वादेव एवंरूपत्वं स्वस्मिन् स्फुटं ज्ञापियतुं वत्साहरणे रासे एकमौहूर्तिकनानास्त्रीविवाहे नारदपरीक्षायां यथायथं तोकप्रौढराजमावेन बहुधा प्रकटो जातः । यदि हि तथा न स्यात्, अवतारान्तर इवात्राप्येवं न ज्ञापयेत्, नाप्येवं प्रकटो भवेत्, अतस्तथा प्राकट्यमेव मृल्रह्मपत्वमहामाहात्म्यादिगमकिमत्यर्थः। तेन सिद्धमाहुः तेन याद्दिगत्यादि । तेनेति । तोकादिभावेषि जृम्भाव्यादानदामोद्रलीलासु सर्वात्मकत्वव्यापकत्व-विरुद्धभाश्रयत्वप्रदर्शनेन । तथाचैवं निरवयवत्वेष्ण्यपाधौ प्रवेशतो वह्नययोगोलकघटाकाशादि-वदंशांशिभावाविरोधात्र प्रमाणयोविरोधः, न वा कृष्णावतारश्रेष्ठचिरोध इत्यर्थः । पुनः किश्चिदाशङ्क्ष्य परिहरन्ति नचैवमित्यादि । एवमिति । सन्त्रसाधिष्ठानत्वे । सर्वत्रेति । कल्पान्तरीयेष्ववतारेषु । एवं मृल्रह्मपव्यवस्थासुक्त्वा विभृतिह्मपव्यवस्थामाहुः मन्त्रेत्यादि । भक्ति-हंसे प्रपश्चितमिति । तद्यथा तथा भक्तिहंसविवरणे तदाशयो मया स्फुटीकृत इति ताम्यामव-गन्तव्यम् । विभृतिह्मपस्वह्मपाहुः तत्त्वमित्यादि । तत्र तत्रेति । उद्गीथादिह्मपेषु ।

#### रश्यिः ।

कार्यगुणानारमन्त इति । एवं रूपत्विमिति । आश्चर्यवत् सार्वविमक्तिकतसिलन्तसर्वतः पाणिपादान्तरूपत्वम् । व्यवस्थितावयवत्ववोधकतोकादिभावेनेति भाष्यविवरणम् । वत्साहरण इसादि । प्रक्षिप्तत्वेषि 'ततः कृष्णो सुदं कर्तु तन्मादृणां च कस्य च । उभयायितमात्मानं चके विश्वकृदीश्वरः ॥ यावद्धत्सपवत्सकाल्पकवपुर्यावत्कराङ्कचादिक यावद्यष्टिविषाणवेणुदलिश्यावद्विभूषाम्बरम् । यावच्छील् गुणाभिधाकृतिवयो यावद्विहारादिकं सर्वं विष्णुमय गिरोङ्गवदजः सर्वस्वरूपो वभा'विति विषयस्य स्पष्टत्वात्तदर्थ उक्तः, कृष्णकीडात्वाच । यावत्तावत्परिमाणे वत्साहरणे । रासे 'कृत्वा तावन्तमात्मान'-मिति । एकेत्यादिकत्तरार्थे । बहुधेति । तावतीं मायां दूरीकृत्य । तथेति । बहुधा । अत्राप्येवमिति । कृष्णावतारेप्येवमुक्तप्रकारेण स्वस्मिन्सर्वतः पाणिपादान्तत्व न ज्ञापयेदित्यर्थः । प्रमाणयोरिति । 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मित्यस्य 'निष्कल निष्कियं शान्त'मित्यस्य च विरोधः । तेन याद्यित्या-दीति । तेनेत्यसार्थं उक्तः । आविरिति । 'अचलत्व चापेक्ष्ये'ति स्त्राद्धक्तमनोरथेनाविर्वभूव । तेनेति । भक्तार्थं ठीलाविर्भावनेन । नित्यमेवेति । वित्यानित्यसयोगापत्तेवकारः । वयमिति । 'मुक्तानामपि सिद्धानां नारायणपरायणः । सुदुर्लभः प्रशानतात्मा कोटिष्विप महामुने' इति वाक्यात् । भाष्ये । सिद्धानन्तर्रूपत्वादिति । 'प्रकाशाश्रयवद्वे'ति सूत्रेण तथा । प्रकृते । तत्त्विमत्यादीति । तत्त्वं विभूतित्वम् । उद्गीथादीति । छान्दोग्ये सन्ति । आदिना 'पृथिवी रसः आपो रसः ओषधयो रसः सुरुषे रसः वाग्रसः ऋत्रसः साम रसः उद्गीथो रसः । उद्गीथस्यादय उद्गीथादयः पृथिवीरसादयः । तेषु

नन्वेकस्यैव शुद्धस्यैवानन्तरूपत्वं भवतैवोक्तम्, अतो मत्स्यादिरूपेष्विप नाधिष्ठानत्वेन सत्त्वं वक्तुं शक्यम्, िकश्च, एवं निराकारस्वभावत्वं ब्रह्मणः सिध्य-तीति सत्त्वाव्यवहितप्राकट्योक्तिरप्यनुपपन्नेति चेत्। मैवम्। सत्त्वाधिष्ठानत्वस्य प्रमाणसिद्धत्वेनानपनोद्यत्वात् । तचोक्तं 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मिलादि । प्राकट्यं हि भक्तिनिमित्तिकम्। सा तु बहुविधेति तद्नुरूपं प्राकट्यमपि तथा।

भाष्यप्रकाशः।

एवं रूपत्रयविभागस्याप्रयोजकत्वं मन्यानश्चोदयित निन्वत्यादि । एवमिति । सन्तस्याधिष्ठानत्वेनाकारसमर्पकत्वे । तथाच न्यायसिद्धत्वाद्विश्रृतिरूपं तथास्तु । मृलावताररूपे तु न तथा ।
वदतो व्याघातादित्यर्थः । तत्र समाद्धते सैवमित्यादि । तचेति । स्वतोऽनन्तरूपत्वे प्रमाणं च ।
आदिपदेन 'क्षयन्तमस्य रजसः पराक' इत्यादीनां सङ्घदः । तथाच 'यदेक'मित्यादिश्रुतिषु 'तमसः
परस्ता'दित्यादित्रद्धाविशेषणाद्वद्धमम्बन्धिरूपादो प्रकृतिसंसर्गराहित्यसिद्ध्या 'आनन्दरूपममृतं यदिभाति' 'आनन्दामृतरूपं प्रणवं पोडशान्ते' इत्यादिभिः सचिदानन्दरूपताया ब्रह्मणः स्वतोऽनन्तरूपतायाश्च प्रमाणसिद्धत्वात् प्रकारत्रयमपि प्रमाणसिद्धमिति न व्याघात इत्यर्थः । ननु भवतु
त्रयाणां प्रामाणिकत्वस् , तथापि कुत्र कथं प्रकटीभवतीति न ज्ञातुं शक्यते इति विशेषानवधारणात् वृथेवायं विचार इत्याशङ्कायां तदवधारणहेतुवोधनेन तां निवारयन्ति प्राकट्यं हीत्यादि ।
प्राकट्यमि तथेति । 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते' इति भगवद्वाक्यात्तथा । तथाचैवं भिक्तभेदा-

रूपेषु । अष्टमस्य समष्टित्वात् । रसः सारः । गन्ध(पुष्प)चन्द्रपुष्पसोमवलीषु पुरुषत्वाग्निवायुविब्णुरूपः । गन्धः पृथिन्याः स्पष्टः। 'अपां पुष्पं वदे' त्यारणश्चतेश्चन्द्रः। ओषधिरसः द्वौ स्पष्टौ। 'पुष्पमूर्ध्वमेव गृह्ध-न्ती'ति श्रुतेश्च । सोमवली यज्ञाङ्गम् । पुरुषस्य पुरुषत्वमाकाशः । 'आकाशो ह वै नाम नामरूपयोर्निवहिते'ति श्रुतेः। वाचोग्निः ऋगूपः। ऋचामग्निप्रतिपादकत्वात् । 'अग्निर्वाग्मृत्वा मुखं प्राविश'दिति श्रुतेः। ऋचो वायुः सामरूपः। 'वायुः शब्दतामापद्यत' इति प्राचां प्रवादात्। साम्नो विष्णुरुद्रीयः। पूजाप्रतिपादक-त्वात्साम्नः विष्णोश्राघोक्षजसेवायाः स्वगुणद्वारा ज्ञापकत्वात् कार्येक्यम् । एवं रूपच्चयेति । अवतारिणं विनावतारपूर्णविभूतिरूपत्रयविभागस्य । निन्वत्यादीति । एकस्यैवेति । द्वितीययोगव्यवच्छेदकः । द्युद्धस्यैवेति । शुद्धसत्त्वयोगव्यवच्छेदकः । भवनैवेति । अस्मिन्नेव सूत्रे भवता सिद्धान्तिनैव । क्षयन्तमिति । अत्र विद्यैक्यार्थ वेद्यैक्योपदेशः । अस्य जगतः रजसः ब्रह्मकार्यस्य स्वल्पभेददर्शनं क्षयन्तं यो वेद सोऽमृतो भवति । केति चेन्न । पराके खड़े भेदद्रप्टुर्भयजनके सित । आदिना 'महद्भयं वज्रमुद्यन्तं य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ती'ति काठके । 'यस्त्वेवमेतं प्रादेशमात्रमभिविमानमात्मानं वैश्वानरमुपास्त' इति विद्यवयमुक्तमत्र । 'यदा ह्येवैष एतस्मिन्नुदरमन्तरं कुरुते अथ तस्य भयं भवती'ति तैत्तिरीयकभेददर्शननिन्दायै परामर्शो दृश्यतेत्र । 'तत्त्वेव भयं विदुषोऽमन्वानस्य ति श्रुतेरन्यत्राप्यभे-दममन्वानस्य भय संसाराभिनिवेशलक्षणं भवतीति । ब्रह्मसम्बन्धीत्यादि । आदिना मूलरूपम् । आनन्द्ररूपमिति । कृष्णावतारः । प्रणवम् । गायत्र्यर्थकारिकामिर्विवृतम् । पौडचान्त इति । लिङ्गशरीरान्तः, आदिनानन्दमयस्य । 'को ह्येवान्या'दित्यादिश्रुतिः । स्त्रनः इति । मूलरूपात् अनन्तावता-रादयः, चकाराद्विमृतिरूपाणि अन्नमयादीनि । प्रकाणिति । प्रमाणपदेन 'यदेकमव्यक्तमननतरूप'मिति श्रुतिरिप । कुच्च कथमिति । त्रिपु पूर्णावतारिव स्तिपु कुत्र सत्त्वाद्यपाधी कथं केन प्रकारेण । प्रकार-विशेषानवधारणात्। नद्वेति । प्रकारावधारणहेतुभूतभक्तिनोधनेन नां शङ्गाम् । प्राक्तस्यं हीत्यादीति। सर्गादिकार्येष्विधकृतानां भक्तानामितरासक्तिरप्यस्तीत्युपाध्यन्तरितस्नेहवत्त्वा-चानन्तरूपत्वेन मत्स्यादिरूपोपि तद्र्थं तद्यविहत एव प्रकटीभवति । ये तु भगवत्स्वरूपमात्रासक्ताः, तद्र्थं स्वयमेवातद्यवधानेन प्रादुर्भवति । एतेनैव निराकारत्वशङ्कापि निरस्ता । एतेन स्रोपधिस्नेहवद्र्थमेव मत्स्यादिरूपप्राकट्यस्य प्रमाणसिद्धत्वान्निरूपेधितद्वद्र्थमेव श्रीव्रजनाथप्राकट्यस्यापि तथात्वात् सोपाधि-स्नेहवत्स्विप पुरुषार्थदानस्यानुषङ्गिकत्वात् 'पुरुषविध' इति श्चुतेश्चैतदेव रूपं 'रसो वै

#### भाष्यप्रकाराः ।

दूपमेदोपि सुखेनावधारियतुं शक्य इत्यर्थः । तर्हि मक्तिभेदस्य कथमवधारणमित्यत आहुः सर्गेत्यादि प्रादुःभेवतीत्यन्तेन ।

एवं प्राकट्यप्रकारव्यवस्थापनेन निराकारत्वराङ्काया अपि निवृत्तिमाहुः एतेनैवेत्यादि । भगवति प्रपञ्चवेलक्षण्यस्य पूर्वपादान्त एव प्रतिपादितत्या लौकिकाकारराहित्यमेव तत्र निराकरता, न तु यावदाकारराहित्यम् । उपाधिव्यवधानं तु शुद्धदर्शनयोग्यताभावेन हेतुभेदात्, अतः प्राकट्यप्रकारव्यवस्थापनेनैव यावदाकारश्चन्यत्वशङ्काप्यपास्तेत्यर्थः । एवं रूपविभागं रूपाणां स्वरूपं च विशदीकृत्य भगवति श्रीकृष्णरूपे यच्छ्रेष्ठचम्, अन्यत्र यत् तद्राहित्यम्, तदुभयं व्यक्तीकृविन्त एतेन सोपधीत्यादि । एतेनैत्यस्थाध्यवसीयतः इत्यनेन सम्बन्धः । तथात्वादिति । गोपालतापनीयबृहद्वामनीयसन्दर्भे 'ता नाविद'नित्यादिप्रमाणसिद्धत्वात् । सोपाधिस्रोहवत्सु मथुराद्वार(का)वतीप्रभृतिस्थेष्वपि तत्तत्तपुरुषार्थदानस्य तत्तद्वहेन कृततया आजुष-कृत्वात् । आनन्दमयनिरूपणे 'स वा एष पुरुषविध एवे'ति पुरुषविधश्चतेश्च । एतदेवानन्दमयं

#### रिक्मः।

'भक्तया जानाति चान्यय'मिति श्रुत्यां भक्तेः करणत्वं ज्ञाने ज्ञानं प्राकट्ये सित भवतीति भक्तः भक्तया भगवतः प्राकट्यं कुर्वन् ज्ञानविषयं करोतीत्यर्थः। परेषां ज्ञानाश्रयो भक्तः। एवं प्राकट्यं भिक्तिनिमन्तकम् । बहुविधेति। भिक्तजन्या 'श्रेयोभिविविधैश्चान्यः कृष्णे भिक्तः प्रसाध्यते' इति तत्तकारणजन्या बहुविधेति तदनुरूपं भक्तयनुरूपं खखकारणजभिक्तयोग्यम्। सगोदीति। भक्तानामिति। श्रद्धान्दीनाम्। इतरेति। सगोदिकारणासिक्तः। इति हेतौ। हेत्वन्तरं उपाधीति। सत्त्वान्तरेत्यर्थः। एचेति। 'सत्त्वमस्य प्रिया मूर्ति'रिति वाक्यादेवकारः। आधिभौतिकभक्तया सत्त्वोपाधौ प्राकट्यप्रकारस्वत्वाध्यात्मिकभक्तया निरावरण आकाशे प्राकट्यप्रकारसाहुः ये तिवति। आसिक्तराध्यात्मिकी भक्तिः। खयमेवेति। 'कृष्णो वे परमं देवत'मिति श्रुतेरेवकारः। अत्यवधानेन किन्तु आकाशव्यवधानेन। तम्श्रेति। अघोक्षजे। हेतुभेदादिति। भिक्तिरुपहेतोः सोपाधिनिरुपाधिरूपभेदात्। यावदिति। सोपाधिके औपाधिकत्वेपि निरुपाधिके उपाध्यभावात्तथा। अन्यज्ञेति। मत्स्यादिष्ठु। गोपालेति। 'तदुहोवाच श्रद्धणोसावनारतं मध्यातः स्तुतः परार्धान्ते सोऽजुध्यत गोपवेषो मे पुरुषसत्तदाविवभूवे'ति। बृह्ददिति। 'चिरं स्तुत्या ततस्तुष्टः परोक्षं प्राह तान् गिरे'ति। ता नाविद्विद्विति। अत्र वाक्ये 'मय्यनुषङ्गबद्धिय' इत्यनेनात्मना भक्तवश्यत्वेनाविभृते मय्यनुषङ्गबद्धिय इत्यर्धान्निरुपितद्वर्थत्वम्। सोपाधीति भाष्यं विवृण्वन्ति सम सोपाधीत्यादिना। त्रयिक्षशाध्याये 'पुत्रं त्वौपाधिकस्रोहवति वसुदेवे मथुराक्षे तस्य कसेनाधितत्वस्य पुरुषार्थस्य दानं तस्य तेन प्रद्धमन्त्रता यथा तया। सम्बधो-

१. तद्यवधानेनेति पाठः । २. निष्पृचिंतत्तदर्थमिति पाठः ।

सं इत्यादिश्चितिपाचं निरुपिधेलेहवतां विषयः। इद्मेव च श्रैष्ठ्यम् । मत्स्या-दिरूपं तु सोपाधिनद्वतामेव तथा। ताद्दक्तद्वतमर्थ एव प्राकट्यादित्यध्यवसीयते। एवं सित गुणभेदस्याप्रयोजकत्वात् सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वं ब्रह्मणो निष्प्रत्यूहम्॥३॥

#### भाष्यप्रकाशः ।

रूपं 'रसो वे स'इत्याद्यानन्दश्लोकविवरणश्रुत्या प्रतिपाद्यं निरुपिधस्नेहवतां व्रजस्थानां विषयः । इदमेव अधिष्ठानाव्यविहतकेवलानन्दमयतया ग्रुख्याधिकारिप्रमाविषयत्वमेव तिसम्भवतारे श्रेष्ठयम्, परमं निष्कृष्टम् । मत्स्यादिरूपं तु सोपिधस्नेहवतामेव विषयः । सोपिधस्नेहवतां कार्यायेव प्राकट्यात् । अतो न तेषु पूर्वोक्तरूपं श्रेष्ठयमित्येतत् सर्व तत्तद्भपमेदतत्तत्प्राकट्यहेतुभेदवोधकप्रमाण-गणेनावधार्यते । अतो न कोपि ग्रङ्कालेशः । तथाच यदि याविद्वशेषश्चन्यं ब्रह्म स्थात्, तदा तथा स्थादि । तत्तु प्रागेव निरस्तम् । तथा सित विरुद्धधर्माधारस्थैवैवं स्वरूपनिर्धारसिद्धौ धर्माणाममायि-कत्वेन वास्तवत्वात् तदुपसंहारादिचिन्ताया अप्यावश्यकत्वादुक्ताशङ्का निवर्तनीयेवेत्यतो मतान्तरी-यमेतत्त्रस्त्रव्याख्यानग्रपेक्ष्यमेवेत्यर्थः । सिद्धमाहुः एवं स्तित्यादि । पूर्वोक्तरीत्या तत्तद्वेतुकस्य गुणानुपसंहारस्य रूपभेदस्य चावाधकत्वेऽनेकरूपतायामपि स्वरूपेक्ये निर्वाधे सित तत्तद्वपुप्पमेदस्य वेद्यभेदाप्रयोजकत्वात् ब्रह्मणः सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वं निष्प्रत्यद्वम् । मायावादिमते तु धर्माणामौपाधिकत्वादुपाधीनां च भिन्नत्वादुपास्यरूपाणां चाब्रह्मरूपत्वान्न विद्यवयं स्वारस्यन प्रयोजयित, अत्र तु ब्रह्मणः सर्वरूपत्वात्त स्वारस्थेन, अतोपि तथेत्यर्थः ।। ३ ॥

रिक्षमः।

पधिकस्रोहवत्सु द्वारवतीस्थेषु ज्ञातिबन्धुषु तत्रापि सुधर्मा देवसमा तत्स्थेषु तस्य मर्त्यधर्मायोगस्य पुरुषार्थस्य दानं तस्य तेन प्रद्युम्नव्यूहेन कृततया । प्रभृतिशब्देन सुदाम्यवन्तीस्य मैत्र्योपाधिकं स्नेहवति तस्य धैर्यस्य पुरुषार्थस्य दानं तस्य तेन प्रद्युम्नव्यूहेन कृततया । पुरुषिवध इति भाष्यं विवृण्वन्तिस्म आनन्दमयेति । तैत्तिरीये । रस इति । रस आस्वादने । इदमेवेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म इदमे-वेति । मत्स्यादीति भाष्यं विवृण्वन्ति सम मत्स्यादीति । एवेति । स्वयंत्वाभावान्मुख्यभत्तयविषयत्वमिन त्येवकारः । सोपधीति । श्राद्धदेवमनुरासुरहिरण्यगर्भप्रभृतीनां मनुत्वार्पणस्वार्थस्च्योपादानज्ञानोपा-धिकस्नेहवताम् । मत्स्यकच्छपस्नेहोऽष्टमस्कन्धे, वराहस्नेहस्तृतीयस्कन्धे । एवकारव्यवच्छेद्या निरूपधिस्ने-हवन्तः । तथेति भाष्यार्थमाहुः सोपाधिस्लेहचतां कार्यायेति । एवकारार्थः पूर्ववत् । एतदिति । कृष्णावतारविभूतिरूपं द्विविधमक्तिरूपं च । प्राकट्यहेतुर्भक्तिः । भेदबोधकत्वं संज्ञाशब्दार्थबोधकत्वेन । संज्ञाया भेदकत्वं पूर्वतत्र्वसिद्धम् । भक्तिभेदो विशेषणात् । सन्दर्भसिद्धनिरुपिधसोपिधविशेषणे । उपासनाभेदः संज्ञाभेदात्। कोपीति। दुरूहत्वेन साङ्गर्यरूपः। तदा तथेति। यावद्विशेष्यशून्यत्वकाले तथा निराकारत्वं स्यात् । प्रागेवेति । गतपादे 'अरूपव'त्सूत्रे । उक्तेति । 'किञ्चैवं निराकारे'त्यादिभाष्योक्ता शङ्का निवर्तनीया। अत इति शङ्काया निवर्तनीयत्वात्। पूर्वोक्तरीत्येति। 'नन्विष्रष्टोममेवोद्दिश्ये'त्यादि-नोक्तरीत्या । तत्रापि 'मैवम्, धर्मित्राहकमानेने'त्याद्युक्तरीत्या । तत्त्वद्वेतुकस्येति । शिष्टाचारप्रकरण-हेतुकस्य । रूपभेदस्य वेद्यभेदस्य । अनेकिति । यथा घटानां नीलपीतरक्तग्रुक्कानां सतां नीलो घटो घटो नेत्यत्रत्ययादनेकनीलादिरूपतायामपि घटत्वेन घटस्वरूपैक्यस्य निराबाधो यथा तथा सित । तत्तदिति । तत्तद्रूपेति । यथा घटे नीलादितत्तद्रपगुणभेदस्य घटाभेदाप्रयोजकत्ववत्तत्रद्रपेत्यादिः । स्वारस्येनेति । उपासनाभावेन तदैक्यरूपविद्यैक्ये स्वारस्येन तथा । तथेति । सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वं

### दर्शयति च ॥ ४ ॥

वेद्यैकत्वेन विद्यानामेकत्वं श्चृतिर्दर्शयति 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ती'त्यादिना। उपासनाप्रकारभेदेनोपास्यभेददर्शने दोषं च दर्शयति । 'यदा ह्येवैष एतसिम्नु-

#### भाष्यप्रकाशः।

द्र्ञियति च ॥ ४ ॥ असिनिधिकरणे सर्वफलदातुः परब्रह्मणो वेद्यस्य तद्विषयकतया सर्वासां विद्यानामैक्यमवान्तरविद्यानामवान्तरैक्यं च प्रतिपादितमिति निगमयितुं स्त्रं विदृण्वन्ति वेद्यैकत्वेनेत्यादि । इत्यादिनेति । आदिपदेन मुण्डके ब्रह्मविद्यां प्रक्रम्य, तस्यामेव परापरिव-भागमुत्तवा, ऋग्वेदादिरूपा अपरा, 'अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यत' इति तयोर्रुक्षणकथनेन सर्वासां ब्रह्मविद्यात्वं यद्घोधितं तस्य सङ्ग्रहः । तथान्यैरुपन्यस्तानां 'एतमेव बहृचा महत्युक्थ्ये मीमांसत एतमग्रावध्वर्यव एतं महाव्रते छन्दोगा' इत्यादीनां च सङ्गहः। तथाच श्रुतिरिप प्रत्यक्षा वेद्यैकत्वेन विद्येकत्वं द्रीयति, उपास्यभेदद्र्शने च दोषम्, अतोपि निष्प्रत्यृहं ब्रह्मण-स्तद्विद्यानां च सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वमित्यर्थः । अत्र आद्या श्रुतिः काठकेऽस्ति । 'अन्यत्र धर्माद्न्यत्राधर्मा'दिति प्रश्नम्रपुन्त्रम्य, तदुत्तरत्वेनोक्ता । तत्र च सर्ववेदवीजभूतो य अञ्कारः, तस्य तथात्वसुक्तम् । स च 'खधाम्नो ब्रह्मणः साक्षाद्वाचक' इति प्रश्नोत्तरसिद्धिः । तथाचोङ्कारस सर्ववेदवीजत्वात् तदर्थस्यैव सर्वत्र प्रसृतत्वात् सर्वस्थापि वेदस्य तद्वाचकत्वमिति वेद्यैक्येन विद्यैक्यं सिद्धम् । द्वितीया तैत्तिरीयाणां ब्रह्मवित्प्रपाठकेऽस्ति । तत्र हि 'अदृश्येऽनात्म्येऽनिरुक्तेऽनिरुयने' इति विशेषणचतुष्टयविशिष्टं ब्रह्म 'एतसि'न्नितिपदेन परामृज्यते । तथाच यच्छास्नीयसाधनमन्त-रेणाद्यम्, यस चात्मान्यो नास्ति, किन्तु तदेव सर्वासामात्मभूतमित्यनात्म्यम्। यत् पुनरेतद्ग्रे 'तत्त्वेव भयं विदुषोऽमन्वानसे'त्यनेन यः पूर्वोक्तरूपं ब्रह्म युक्तिभिर्नानुचिन्तयति, तसापि रश्मिः।

ब्रह्मणो निष्प्रत्यृहमित्यर्थः । न च 'अनित्यैर्द्रव्यैः प्राप्तवानस्मि नित्य'मिति काठके श्रावणान्न स्वारसं नेति वाच्यम् । 'नास्ति श्रुतिषु तद्वार्ते'ति मायानिषेधात् । 'स ईक्षां चक्र' इतीक्षामात्रश्रावणात् । न च 'मायां तु प्रकृति विद्यानमायिनं तु महेश्वर'मिति 'मायया सन्निरुद्धः' 'विष्णुर्नाम महायोगी महामायो महातपाः' इत्यादिश्रुतिभिर्मायोक्तेति शङ्क्यम् । 'प्रणवत्वेन प्रकृतित्वं वदन्ति ब्रह्मवादिन' इति गोपाल-तापिनीयात् प्रकृतिः 'प्रकर्षेण नवीनभावजनक' इत्यादिगायत्र्यर्थविवरणकारिकोक्तलक्षणा इन्द्रिय-भावजनिका तया विशिष्ट मायिनं महेश्वरम् । महामायो महेन्द्रियावी विष्णुः । मायया संनिरुद्धो जीव इत्यर्थान्तराभावात् । गोविन्द इत्यर्थः ॥ ३ ॥

द्र्यायति च ॥ ४ ॥ पूर्वं चोदनाद्यविशेषहेतुं शोधियत्वा द्वितीयेन तृतीये शिष्टाचारप्रकरणे 'योऽन्यथा सन्त'मिति श्रुतीनामुपसंहारबाधकत्वमाश्चक्य समाहितम् । अर्थाभेदस्योपसंहारसाधकत्वं वक्ष्यते । एवच साधकस्य विद्यमानत्वाद्वेद्यैकत्वेनेत्यादिभीष्ये। बाधकानि तु गुणमेदस्याप्रयोजनकत्वान्न सन्ति । आदिपदार्थमाहुः आदिपदेनेति । परापरेति । 'द्वे विद्ये वेदितव्ये इति ह स्म य इह ब्रह्म-विदो वदन्ति । परा चैवापरा चे'ति श्रुत्या परापरविभागमुक्त्वा । सङ्ग्रह इति । श्रुत्यर्थस्तु एतं सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वेन विहितम् । बहुचशाखिनः उक्थे शस्त्रविशेषे । विचारयन्ति । एवमग्रेपि । छन्दोगा सामशाखा। आदिना वैश्वानरिवद्या। वाजसनेयके प्रादेशमात्रसम्पादितस्य वैश्वानरस्य छान्दोग्ये सिद्धवदुपादानम् । 'यस्त्वेवमेतं प्रादेशमात्रमभिविमानमात्मानं वैश्वानरमुपास्त' इति । प्रत्यक्षा वेद्येति । दरमन्तरं कुरुते, अथ तस्य भयं भवती'ति । 'उ'दिखव्ययमप्यर्थकम् । तथाच, अरमल्पमप्यन्तरं कुरुत इत्यर्थः ॥ ४॥

#### भाष्यप्रकाशः।

तद्भयमुक्तम् । ताद्दशत्वं च मूलरूप एवेति, तद्वतारेषु यो भेदं कुरुते, तस्य भयं भवतीति सिध्यति । तेन सर्वासां विद्यानां सर्वेषामुपास्थानां चैक्यं सिद्धम् ।

अत्रैतद्रोध्यम् । अन्ये हि शाखान्तराधिकरणोक्तहेतुभिः तत्तदुपासनानामैक्यं साधित्वा, तस्यैक्यस्य तेषु तेषु गुणोपसंहारप्रयोजकत्वं वदन्ति । तद्प्रयोजकम् । यासपासनासु न कश्चिद्विशेषः, तास्यैक्यसाधनमनर्थकम् । यथा ज्येष्ठचश्रेष्ठचगुणकप्राणोपासनायाम् । यत्र च विशेषगुण
उपसंहर्तव्यः, यथा पश्चाग्निविद्यादिषु, तत्राधिकगुणोपसंहारप्रयोजकत्वात् सार्थकम् । गुणोपसंहारश्चेत् समाचारस्त्रशोक्तहेतुभिरेव सिध्यति, तद्रा पूर्वस्त्रत्रे तत्साधनमनर्थकम् । उक्तरीत्या
सर्वासामैक्ये प्राप्ते सर्वत्र सर्वगुणोपसंहारप्राप्तेर्दुर्वारत्वात् । अतो ये ज्ञानमार्गीया ब्रह्मत्वप्राधान्येनोपासकाः, तेषामेव तथोपसंहार इति पूर्वस्त्रतात्पर्यवोधनार्थमिदं स्त्रम् । ये पुनः सर्वत्र
ब्रह्मत्वमनुसन्दधाना अपि तत्तद्रपप्रधानाः, तत्तत्फलाकाङ्किणो वा, तेषां तु समाचारस्त्रशेक्यसंहारनियमहेतुभिरवान्तरैक्यमवधार्यः, तत्तदुपयोगिन एव गुणा उपसंहर्तव्या भवन्ति । एवं
सति यदैक्यमन्यैः पूर्वस्त्रते विचार्यते, तदस्माकं समाचारस्त्रते सिध्यतीति भिन्नभिन्नाधिकारस्त्रचनार्थमेततस्त्रचतुष्टयमिति क्षेयम् ।

दाङ्कराचार्यास्तु । परस्य ब्रह्मणः पूर्वापरादिभेदरहितत्वात् सैन्धवधनवदेकरसत्वा-दिज्ञानानां न तदिषयत्वम्, अतो ब्रह्मविज्ञानस्य प्रतिवेदान्तं भेदः शङ्कितुं न शक्यते, नापि ब्रह्मविज्ञानस्य चोदनाद्यविषयत्वादभेदः सिद्धान्तयितुम् । अविधिप्रधानैर्वस्तुपर्यवसायिभिर्दिं वाक्यैब्रह्मविज्ञानं जन्यत इति 'तत्तु समन्वया'दित्यत्र प्रतिपादितत्वात् । तत्कथमिमां भेदाभेद-चिन्तामाचार्य आरभत इत्याशङ्क्य, सगुणब्रह्मविषया प्राणादिविषया वेद्यविज्ञानभेदाभेदचि-नतत्यदोषः । सगुणे हि ब्रह्मणि कर्मबदुपासनानां भेदाभेदसम्भवात्, कर्मबदेव चोपासनानां दृशादृष्टफलार्थचोदनाया अपि सम्भवात्, सम्यग्ज्ञानोत्पत्तिद्वारेण केषाश्चिदुपासनानां क्रमम्रक्ति-फलत्वस्थापि सम्भवाच् । तस्मानेष्वेवेषा चिन्तेत्यादुः ।

## रिक्मः।

'तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामी'ति श्रुत्योपनिषन्मात्रवेद्यं विरुद्धधर्माश्रयत्वेन 'यदेक'मितिश्रुत्युक्तमेकत्वानेकत्व भवति, एकत्वावच्छिन्नाभिन्नमनन्तरूपत्वावच्छिन्नमिति बोधः कार्यकारणवस्त्वैक्यमर्थणे सम्भवति । 'तमसः परस्ता'दितिविशेषणबलातु कारणकोटिराश्चर्यरस इति सिद्धं तद्रद्वियतुमाहुः शङ्कराचार्यो इति । पादारम्भे आहुित्यन्वयः । प्रतिवेद्धान्तमिति । आथर्वणिकवेदान्तं लक्षीकृत्य । चोदनादीति । ज्ञानस्य कृत्यविषयत्वादिति भावः । न शक्यत इति सम्बन्धः । 'एकमेवाद्वितीय'मित्यादौ विधिः कल्प्यते । 'प्रज्ञां कुर्वीते'ति विधिर्वा । तत्कथमिति । अभेदसिद्धान्तात्केन प्रकारेण हेतुना । प्राणाद्दिति । आदिना चतुर्वागादिप्राणविषया । कर्मवदिति । पूर्वतत्रे द्वितीयाध्याये 'संज्ञाभेदाद्याग-भेदः दर्शपूर्णमासाख्यकर्म न भिद्यते इत्युक्तं तद्वत् । कर्मवदिति । 'ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेते'त्यत्र दृष्टं स्वर्गः अदृष्टमात्मसुस्वं तत्फलार्थं चोदनाया उक्तायाः सम्भवात् ताद्दशक्मिवत् । तथाच ज्योतिष्टोमादिकमिवत् । षष्टयन्ताद्वतिः । 'आत्मेत्येवोपासीते'ति । अत्र चित्तशुद्धिरदृष्टं फलम् । वृहद्दारण्यके प्राणसंवादे प्राणादिविषया उपासनाः सन्ति । प्राणानां देहधारणं दृष्टं फलम् । तेष्ववेति। वर्ष स॰ स॰ र॰

#### भाष्यप्रकाशः।

तदिदं प्रथमसूत्रपूर्वपक्षभाष्ये एव समन्वयविरोधापत्तेरित्यादिना निराकृतम्। यत्पुन भीमत्यां तद्भाष्यतात्पर्यमुक्तम्, सावयवस्य द्यवयवानां भेदात्तत्तद्वयविशिष्टब्रह्म-गोचराणि विज्ञानानि भिद्येरिक्तत्यवयवा ब्रह्मणो निराकृताः 'पूर्वापरादी'त्यनेन । नच नानास्वभावं ब्रह्म यतः स्वभावभेदाद्विज्ञानानि भिद्येरिकत्यत उक्त'मेकरस'मितीति ।

तदप्युभयलिङ्गाद्यधिकरणविचारे 'अनुच्छित्तिधर्मा' 'य इह नानेव ,पश्यती'त्यादिश्चतीनां

विचारेण विरुद्धधर्माधारत्वसाधनादेव निरस्तं झेयम् ।

भास्कराचार्यास्तु । यदि विज्ञेयं ब्रह्म सर्वेत्रैकम्, तदा तद्विषयकं ज्ञानमुत्पद्यते, कथं भिद्येत, नच बहूनि ब्रह्माणि सन्ति, येन तज्ज्ञानानि भिद्येरन्, अतः प्रतिवेदान्तं विज्ञानभेद इत्याशङ्कानुपपन्ना, नापि 'चोदनाद्यविशेषा'दिति समर्थनं कर्तव्यम्, अचोदनारुक्षणत्वाज्ज्ञान-सेत्याशङ्का, विज्ञानमिहोपासनमभिप्रेतम्, प्रथमं तावत् वाक्याद्वस्रस्यस्पविषयकं ज्ञानमुत्पद्यते, तच प्रमेयरूपावच्छेदकम्, घटादिविषयकप्रत्यक्षादिज्ञानवत्, उपासनं तु निर्णीते वस्तुतत्त्वे पश्चात् क्रियते, यथा गुरुग्रुपास्ते, राजानग्रुपास्त इति ज्ञातस्त्ररूपस्य गुर्वादेरुपासनं भवति, तच विधि-गम्यम्, यथा च तस्यावश्यकत्वम्, तथा चतुर्थस्याद्ये वक्ष्यते, तसादुपपन्नेयं चिन्तेत्याहुः।

इदं च सिद्धान्तेपि सम्मतम् ।

माध्वा रामानुजास्तचोरश्चेतचिन्तायामुपपत्तिमविचारयन्तोऽवसरसङ्गत्या विद्याभेदा-भेदावेव विचारयन्ति ।

रहिमः।

सगुणप्राणादिषु । समन्वयेति । सगुणे भिन्ने प्राणादौ च निर्गुणसमन्वयविरोधापतेः । निराकृत-मिति । तेनाणुभाष्योक्तमेव साधीय इति भावः । 'नैषा तर्केण मितरापनेय'ति काठकात् । 'अनन्य-प्रोक्ते गतिरन्यत्र नास्त्यणीयान्नद्यतर्क्यमणुप्रमाणात् । नैषा तर्कैण मतिरापनेया प्रोक्तान्येनैव सुज्ञानाय प्रेष्ठे'ति श्रुतिः । सावयवस्येति । एकस्य सगुणस्य । पूर्वापरेति । भाष्येण । एकरसमिति । एकरसत्वादित्यत्रत्यमेकरसमिति भाष्यीयं बोध्यम् । अनुचिछत्तीति । निराकृतावयवरूपसगुणधर्माः न विद्यते उच्छित्तिर्येषां ताद्याः अनुच्छित्तयो धर्मा यस्थेत्यनुच्छित्तिधर्मा आत्मा। आत्माविनाशित्वस्य 'अवि-नाशी वारेऽयमात्मे'त्यविनाशिपदेन प्राप्तेः । नाना पश्यति अवयवभेदं पश्यति । विरुद्धेति । सावयवत्वनिरवयवत्वरूपविरुद्धेत्यर्थः । 'निष्कल'मिति निरवयवत्वम् । 'आत्मैवेदमग्र आसी'दिति सावयवत्वम् । भास्कराचार्या इति । आरम्भ इत्येव । प्रतिवेदान्तमिति पूर्ववत् । कर्तव्यमिति । 'न भेदा'दिति द्वितीयसूत्रेण कर्तव्यम् । अचोदनेति । चोदनालक्षणोऽर्थो हि धर्मः । कृत्यविषयत्वात् ज्ञानस्य तथा । तचेति । ज्ञानं ज्ञाताज्ञातप्रमेययोज्ञीतप्रमेयमवच्छिनत्तीति तथा । घटादीति । घटविषयकं ज्ञानं भिन्नं पटविषयकं भिन्नं पटविषयकाद्भिद्यते घटविषयकत्वात् इति प्रत्यक्षातुमाने । अयं घटविषयकज्ञान-भिन्नपदवाच्यः इदं घटविषयकज्ञानभिन्नम् । द्याब्दोयमिति । तचेति । वस्तुतत्त्वं खरूपरूपम् । विधीति । 'तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मण' इति निर्णीतवस्तुतत्त्वब्रह्मोपासनविधिः । 'स समित्पाणिर्गुरुमेवाभिगच्छेच्छ्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठ'मिति गुरूपासनविधिः। 'त्रियव्रतकृतं कर्म को नु कुर्या-द्विनेश्वर'मिति राजोपासनम् । तस्येति । विधेः । चतुर्थस्य फलाध्यायस्याद्ये पादे । चतुर्थपादे आद्याधिकरणे वा । तस्मादिति । अभिन्नज्ञानस्य विषयभेदाद्विन्नत्वाङ्गीकारात् । इयमिति । भेदाभेद-सिद्धान्तविषयिणी । एकमभिन्नं ज्ञानं प्रमेयरूपावच्छेदकमिति भिन्नम् । सम्मतमिति । भेदांश इवार्थं

#### भाष्यप्रकाशः।

तत्रापि माध्यमते, उपासना नाम ब्रह्मजिज्ञासा समस्तसच्छास्नाभ्यासरूपा, श्रवणमनने इति यावत्, सा च भक्तिसाध्यत्वाज्ज्ञानसाधनत्वाद्भक्त्यनन्तरं ज्ञानात् पूर्व विचार्यते, ध्याना- क्लत्वात् । सेव प्रथमाधिकरणे विचार्यते, समस्तसच्छास्तश्रवणमननाभ्यां दूरोत्सारिताज्ञानसंशय- विपर्ययस्य ध्यानाधिकारित्वादिति । तत्र वेदोदितं ब्रह्म विषयः । तत्किमेकैकेन सर्वशाखोक्तं ज्ञातव्यम्, स्वशाखोक्तं वेति सन्देहः । सर्वशाखोक्तं ज्ञातव्यमिति सिद्धान्तः । तेन वेद्याभेदा- दिद्याया अभेदसिद्धिः ।

तत्र सर्वशाखानामिदानीमप्रसिद्धत्वात् सर्वपदे सङ्कोचस्त्वावश्यकः । 'अविज्ञातं विजान-ता'मिति श्रुत्या ब्रह्मणो ज्ञानापरिच्छेद्यत्वं च श्राव्यते । अतो यथाधिकारं यत् सम्यक् ज्ञानम्, तदेव युक्तम् । अन्यथा अश्वक्योपदेशापत्तिरित्यवधेयम् ।

रामानुजास्त्वत्र वैश्वानरिवद्यां विषयत्वेनोदाहरिनत ।

शैवस्तु दहरविद्याम् । सा प्रतिशाखं भिन्ना, अभिन्ना वेति संशयः । शाखान्तराधिकर-णन्यायेन पूर्वोत्तरौ पक्षावित्याह ।

मिश्चस्त । ब्रह्मणि निरूपितेऽर्थतस्तदिद्यापि निरूपितेव, ज्ञानस्य विषयमात्राधीनविशे-षत्वात्, तत् किमर्थं विद्यायाः पृथिग्वचार इत्याशङ्क्य, गुणोपसंहारानुपसंहारादिभिरेकसिन्नपि ब्रह्मणि प्रकारतो विद्यायां संशयसम्भवादिचार इत्युक्त्वा, तत्रादौ ब्रह्मविद्याङ्गभूतानां गुणादीनां विचारार्थम्, तथा वेदविहितत्वं विना वक्ष्यमाणसर्वपापश्चयहेतुत्ववैधकर्माङ्गत्वादीनामनुपपत्तेश्च साक्षात्कारसाधारण्येन सकलब्रह्मविद्यासु विध्यादिकमस्तीति सर्ववेदान्तप्रत्ययस्त्रे विचार्यते, तथाच 'सर्वगृहमश्चा' इतिवदत्र व्याप्यकर्मणि द्वितीयाः, अतः सर्ववेदान्तस्यं प्रत्ययं विद्यां व्याप्य, चोदनादि, वक्ष्यमाणविधिफलादिकं प्रत्येतव्यम्, अथवा, सर्वे वेदान्तप्रत्ययाः विषयत्वेनास्य

### रिक्मः।

कृत्वा संमतम् । 'अविभक्तं च मृतेषु विभक्तमिव च स्थित'मिति गीतावाक्यात् । उपपित्तिमिति । भेदिसिद्धान्तेऽभेदोपपितम् । इतरे तु विशिष्टाद्वैते श्ररीरशरीरिणोरभेदोपपितम् । अन्तर्यामित्राद्यणोक्तः शरीरशरीरिमावः । उपासनेत्यादि । नामेत्यन्ययम् । भक्त्यमनन्तरमिति । 'यथा भक्त्येश्वरे मन' इति वाक्यात् । मनोव्यापारिवशेष उपासना । ज्ञानादिति । 'तं यथा यथोपासते' इत्यादिश्वत्या । ध्यानेति । श्रवणमननकालयोर्जायमानम् । दूरेति । दूरोत्सारिता अज्ञानं संशयो विपर्ययो अमश्च येन तस्य । संदेह इति । पूर्वपक्षस्तु स्वशास्त्रोक्तं ज्ञात्व्यमिति । दूषणमाद्वः तन्त्रेत्यादि । सम्यगिति । उक्तश्चत्रुत्तुक्तस्त सति विकद्धभाषारत्वं सम्यक्त्वम् । पूर्वोत्तरपक्षाविति । विद्याभेदः पूर्वपक्षः, विद्यात्याये चतुर्थपादेस्तीत्युक्तम् । पृथगिति । अविभागाद्वैते विषयप्रथग्वचारेपि विद्याया अद्वैतह्रपत्वात् । गुणेति । आदिना अविभागाद्वैति शास्त्रदृष्ट्या विभागदिते । गुणत्वादिप्रकारे-विद्याया वेदविद्वितत्वम् । सर्वपापेति । आदिना शिष्टादृष्टत्वम् । सर्वेति । 'सर्वगृहमश्चास्तिष्ठन्ती'त्यत्र सर्वगृहं कर्म चतुर्विधकर्मसु व्याप्यं सम्भवति । अञ्चति । स्त्रे । विद्यां साक्षात्काररूपम् । व्याप्य (व्याप्य)कर्ममृत् इति हेतोस्तां व्याप्य चोदनादि । अस्ति । स्तर्व । साक्षात्कारमात्रम्ययवाकस्वापत्य (व्याप्य)कर्ममृत् इति हेतोस्तां व्याप्य चोदनादि । अस्ति । स्यार्थमान् भिक्ष्वाचार्यः । वक्ष्यमाणेत्यादि । चोदना विदिः । अदिना फलादिकम् । आदिना अपूर्वम् । साक्षात्कारमात्रमस्यवाकस्वापत्याः । विद्यां विदिः । अप्रदिना फलादिकम् । आदिना अपूर्वम् । साक्षात्कारमात्रमस्यवाकस्वापत्याः । चोदना विदिः । स्रित्रां विद्याप्याकस्वापत्याः । स्रित्रां विद्याप्याकस्वापत्याः । स्रित्रां विद्याप्याकस्वापत्याः । स्रित्रां प्राप्ताकस्वापत्याः । स्रित्रां विद्याप्याचित्रम्यान्याः । स्रित्रां विद्याप्याकस्वापत्याः । स्रित्रां विद्याप्याकस्वापत्याः । स्रित्रां प्राप्ताकस्वापत्याः । स्रित्रां स्रित्रां प्राप्याचकस्वापत्याः । स्रित्रां स्रित्रां प्राप्ता स्रित्रां स्रित्रापत्याः । स्रित्रां स्रित्रां स्रित्रां स्रित्रापत्यायायाये स्रित्रां स्रित्रां स्रित्रां स्रित्राप्तापत्यायायायायायायायायायायायाय

## उपसंहारोऽर्थाभेदाद्विधिशेषवत् समाने च ॥ ५ ॥

नतु पूर्वसूत्रोक्तरीत्या गुणोपसंहारो न कचिद्षि प्राप्तावसर इति सिद्धम्। इर्यते चोपसंहारः। श्रीरामोपनिवत्सु 'यो वै ये मत्स्यक्तमीचवतारा' इत्यादि-नोक्तावताररूपत्वस्य श्रीरामे, 'नमस्ते रघुवर्याय रावणान्तकराय चे'त्यादिषु 'ते'

#### भाष्यप्रकाराः।

सन्तीति सर्ववेदान्तप्रत्ययम्, तथाच चोदनादिकं सर्ववेदान्तप्रत्ययविषयकमिति प्रतिज्ञा, यत्र यत्र विधिफलादिकं न श्रूयते, तत्रापि कल्पनीयमिति यावत्, कृत एतत्, अविशेषात्, चोदना-दिमत्या वेदान्तान्तरोक्तविद्यायाः सकाशादवेलक्षण्यात्, सम्भवत्येकवाक्यत्वे वाक्यभेदानौचि-त्यादित्येवं व्याख्याय, सत्रान्तराण्यप्येतसिन्नेवार्थे योजयित्वा, सर्वसिन् वेदान्ते चोदनादिसा-धनार्थमिदमधिकरणमित्याह।

तत्र साक्षात्कारसाधारण्येन विध्यङ्गीकारस्तु न युक्तः। 'नायमात्मा प्रवचनेन' 'श्रवणायापि बहुभियों न रुभ्य' इत्यादिषु दर्शनात्मकस्य लाभस्य जीवकृतसाधनासाध्यताया वरणेकसाध्यतायाश्र श्रावणेन तच्छाब्दज्ञानस्यापि दुर्लभत्वश्रावणेन च तत्साक्षात्कारस्य विधिविषयताया वक्तुमशन्यत्वात्, दर्शनस्य प्रमाणवस्तुपरतन्त्रत्वाच । नच द्रष्टव्यश्चितिवरोधः। दर्शनानुकूलव्यापारे हिशिधातोर्लक्षणया तत्र विधेश्वारिताध्येनाविरोधात्। सूत्रव्याख्यानमप्यत एवायुक्तम् । साक्षान्कारवाक्येष्ट्करीत्या विध्ययोगेन प्रतिज्ञाया वाधात्। विद्यासु वैलक्षण्यस्यापि तत्तदंशेन स्फुटतया हेतोरप्यभावाचेति दिक् ॥ ४ ॥

उपसंहारोऽथों मेद्।द्विधिकोषवत् समाने च ॥ ५ ॥ एवम्रुपासनानां द्विविधमैक्य-मिथकारभेदेनोपसंहारं च संक्षेपेणोक्त्वा तत् प्रपश्चियतुम्रुपसंहारप्रयोजनं च वक्तं स्त्रमवतारयन्ति निवत्यादि । नतु वेद्येक्येन प्राप्ते सर्वत्र सर्वगुणानाम्रुपसंहारे समाचारस्त्रोक्तेर्निरूपणप्रकार-भेदाथिकारभेदासाधारणसम्बन्धिभेदैस्तिकवारणं कर्मोपासनासाधारण्येन कृतम्, परन्त्वेतावान्

## रहिमः।

पक्षान्तरमाह अथवेति । अस्येति । विघेः । अविकारवस्त्रितिज्ञा । उत्तरत्रानुवृत्तिमाह यत्र यत्रेति । वेदान्तान्तरेति । वेदान्तान्तरमाथर्वण तदुक्तविद्यायाः । द्रष्टच्येति । विधौ तव्याङ्गीकारात् । तव्यतो वा । साक्षात्कारानुकूलव्यापारे विधिविषयत्विमत्याद्धः दर्शनानुकूलेति । तत्र विधेरिति । दर्शनानुकूलव्यापारानुकूलव्यापार इत्यर्थात् । लक्षणाशब्दस्तु दर्शनार्थकधातुप्रयोगे फले धात्वर्थत्वान्मि-अमतेन 'फलव्यापारयोधीतोराश्रये तु तिडः स्मृत' इति भूषणे लाक्षणिकार्थात् । सूत्रेति । 'सर्ववेदान्त-असयं चोदनादि अविशेषा'दिति त्रिपदिमदं सूत्रमङ्गीकृत्य व्याख्यानम् । अत एवेति । साक्षात्कारे विध्यभावादेव । उक्तेति । अव्यवहितपूर्वोक्तरीत्या । तत्तादंशोनेति । विद्यायां प्रकारतः संशय-स्योक्तवात्तत्रकारांशेन । हेतोरिति । अविशेषरूपस्य ॥ ४॥

उपसंहारोऽथा भेदाद्विधिकोषवत् समाने च ॥ ५॥ निन्वत्यादीति । त इतीति । तुभ्यमित्यर्थः । वेद्यैक्येनेति । उपसंहारसाधकेन अर्थाभेदरूपेणेति नोक्तं वक्ष्यमाणत्वात् । निरूपणेन्त्यादि । निरूपणेन प्रकारः प्रकरणं देशकालौ प्रकरणं तस्य भेदस्याधिकारः शिरोव्रतकृतः तस्य भेदः असाधारणसम्बन्धी शिष्टः तस्य भेदः । शिष्टाचारो 'योऽन्यथासन्तमात्मान'मिति श्रुत्युक्तो भेदः तैः । कर्मोपेति । कर्म च उपासना च कर्मीपासना तत्साधारण्येन । निरूपणेति । 'नामरूपधर्मविशेष-

इति युष्मच्छन्द्विषये श्रीव्रजनाथे रघुवर्यत्वादेरित्याद्याङ्क्य, तत्प्रयोजकं रूपमाह उपसंहार इत्यादिना। उक्तस्यलादिषु यः उपसंहारः, स त्वर्थस्य पदार्थस्य भगव-छक्षणस्योभयत्राप्यभेदादित्यर्थः। नन्वेवं सति मतस्ये द्यारचापादिकं पुरुषे व

#### भाष्यप्रकाशः।

विशेषो यत् कर्मणि निरूपणप्रकारभेदो निवारकः, उपासनायां तु रूपप्रकारभेदः, तथा तत्र देशोऽधिकारः, इह त्वान्तरः, तत्र सम्बन्धी बाह्यः, इह तु ध्येयत्वेनष्ट आन्तरः, तथापि तेषां गुणान्तरोपसंहारबाधकता त्विशिष्टोति तद्रीत्या यस्य कस्यचन वाधकस्य यत्र कापि सम्भवाद्व-णोपसंहारो न कचिद्पि प्राप्तावकाश इति सिद्धम्, तिहरुद्धश्र श्रीरामतापनीयेऽवतारान्तरत्वस्य दश्यस्कन्धीयाक्त्ररस्तुतौ च रघुवर्थत्वादेरुपसंहारो दश्यते, अतो न पूर्वस्रशोक्तं साधीय इत्याशक्त्रः, तिश्वस्यर्थमस्थिच् स्त्रे वेश्वस्यनिरूपणप्रयोजनं स्वयस्वपसंहारप्रयोजकं रूपमाहेत्यर्थः । सत्रं व्याकुर्वन्ति उक्तस्थल इत्यादि । तत्ततापनीये 'इति रामपदेनासों परं ब्रह्माभिधीयते', 'तयोरंक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्याविधीयते' इति शावणादक्र्रस्यापि भगवति परब्रह्मत्वज्ञानस्य तत्स्तुत्यारम्मे उक्तत्वात् तत्र योऽवतारान्तरत्वोपसंहारः, स भगवछक्षणस्य वस्तुन उभयत्राप्यमेदमनुसन्धाय । अन्यथा तत्र परं ब्रह्मेति न वदेत् । श्रयोजनाभावात् । तथाच येन ब्रह्मामेदस्तत्रानुसंहितः, तेनोपसंहारः कार्य इत्येतद्यीमित्यर्थः । अत्र पूर्वस्त्रोक्तनियमभङ्गं शङ्कते निवन्यादि । एवं स्तिति । ब्रह्मत्वेऽनुसंहिते सति । तथाचैवं मत्स्यादिषु विरुद्धर्मभावने प्राप्ते स्वार्यत्रे स्ति। वाक्षवेत्वत् पर्यत्वादि । साधिश्रेषाणामित्यत्र बहुत्रीहिः । आम्रायस्य कियार्थत्वात् । समान इति । तुल्ये । चोऽप्यर्थ । एवश्च अर्थाभेदात् समानेप्युपसंहारो कियार्थत्वात् । समान इति । तुल्ये । चोऽप्यर्थ । एवश्च अर्थाभेदात् समानेप्युपसंहारो

### रिक्मः।

पुनर्किनिन्दाशिक्तसमाप्तिवचनप्रायश्चित्तान्यार्थदर्शनाच्छाखान्तरेषु कर्मभेदः स्या'दित्यत्र नामादयः कर्मभेदकाः श्रुताः । तत्र कर्मणि निरूपणप्रकारभेदः धर्मविशेपशब्दोक्तः । 'कारीरीवाक्यान्यधीयानास्तै-तिरीया भूमो भोजनमाचरन्ति । अपरे शाखिनो नाचरन्ति । तथाग्निमवीयानाः केचिदुपाध्यायस्योद-कुम्भमाहरन्ति अपरे ने'त्येवम् । दैश्च इति । अशिक्तः अभेदे सर्वशाखाप्रत्ययमुपसंहर्तुमशक्तेनं शकुवन्तीति देशः । आन्तर इति । सद्धीरूपः । 'यद्यद्विये'तिवाक्यात् । बाह्य इति । रूपम् । एकस्यां शाखायामग्नीपोमीयमेकादशकपालमामनन्ति । एकस्यां द्वादशकपालम्, एव भिन्नं रूपं कथिमव न कर्मभिन्न भविष्यति । ध्येयत्वेनिति । 'योऽन्यथा सन्तमात्मान'मिति श्रुतेः । तद्रीत्यति । स्त्रोक्तरीत्या । यस्यकस्यचनेति । पूर्वपक्षत्वान्नामरूपस्त्रोक्तसमाहारद्वन्द्वार्थो न स्वीकृत इति भावः । गुणोपेति । तेन पूर्वसूत्रोक्तरीत्यस्य न 'दर्शयित चे'ति सूत्रोक्तरीत्यर्थः । किन्तूक्त एवार्थ इत्युक्त-प्रायम् । दृश्यति विवृण्वन्तिस्य तद्विरुद्ध इति । उपसंहारेति । 'तत्त्रयोजक रूपमाहे'ति भाष्यार्थ उक्तः । तत्तापिनीय इति । रामतापिनीय गोपालतापिनीये च । येनेति । अविकारिणा । विथेः शेषाणामिति पष्टीतत्पदकः सद्धर्मत्वाच्छेपो येषामिन्नहोत्रादीनाम् , 'यज्ञो वै विष्णु'रिति श्रुतेर्धिर्मणामिति बहुत्रीहिरित्यर्थः । आन्नायस्येति । वेदस्य विधिसहितस्य व्यतिरिक्तस्य । किया यागादिः । चोप्यर्थे इति । तत्पुक्तके समाने चेति पाठो

१. चो नास्ति।

श्रुङ्गादिकं भावनीयं स्यादिति चेत्, तत्राह विधिशेषवदिति । यथा विधिशेषा-णामग्निहोत्रादीनामग्निहोत्रत्वादिलक्षणे धर्मे समानेपि सति खखशाखोक्त-प्रकारकस्यैव करणम्, नान्यशाखोक्तधर्मोपसंहारः, एवमिहापि तत्तद्वतारो-पासकस्य तत्तद्साधारणधर्मवन्त्वेनैवोपासनम्, नान्यावतार्धमवन्त्वेनापीत्यर्थः ।

युद्धा। मत्वर्थीयो वत्प्रत्ययोऽत्र । तथाच विधिशेषोर्थवादः, तद्वैत्सत्समानं

च भवति यत्, तत्र चोपसंहार इत्यर्थः।

अत्रैवं ज्ञेंयम्। एकस्यां श्रुतौ यस्य कर्मणो यत् फलमुंच्यते, तदितरस्यां तस्यां तस्यैव कर्मणस्तदितरत् फलमुच्यते। एवं सति द्वितीयश्रुत्युक्तफलका-मनयापि तदेव कर्म कर्तव्यं भवतीति तत्फलसाधकत्वस्योपसंहारः। यथा

#### भाष्यप्रकाशः।

विधिद्योखवदिति स्त्रयोजना । तथाचात्र श्रीरामादिष्ववतारान्तरत्वं तेन तेन रूपेण तत्तत्कर्म-कर्तृत्वमित्येवसुपसंहृतम्, न तु अस्मिन् रूपे तद्र्पत्वमनेन रूपेण तत्तत्कर्मकर्तृत्वं वा, तद्प्यधि-कारभेदात्, ब्रह्मत्वानुसन्धानस्येव सुख्यत्वेन तत्र ज्ञानमार्गीयाधिकारात् । भिक्तमार्गीयाधिकारे तु मत्सादिरूपस्येव प्राधान्येन सम्बन्धिप्राधान्याकोपसंहारः । अतः पूर्वस्त्रोक्तनियमस्याभङ्गान्न त्वदुक्तरीत्या तद्भावनप्राप्तिः, न वाप्तिहोत्रादिषु शाखान्तरीयधर्मप्राप्तिरित्यर्थः ।

असिन् पक्षे गुणोपसंहारप्रयोजनं न स्फुटं भवतीत्यतस्तद्र्थ 'तसात् भारत सर्वात्मे'त्यस्य सुबोधिनीमनुसत्य व्याख्यानान्तरमाहुः यद्वेत्यादि । मत्वर्थीयो वत्प्रत्ययोऽत्रेति । वत्सद्दशः प्रत्ययो वत्प्रत्ययः । सोऽत्र मत्वर्थीय इत्यर्थः । असिन् पक्षे विधिद्योष इत्यत्र पष्टीतत्पुरुषः । समानपदमेकार्थकम् । चः सम्रुचये । एतमर्थं तथाचेत्यादिना गृहीत्वा विभजन्ते अत्रैव-मित्यादि । तत्फलसाधकत्वस्येति । श्रुत्यन्तरोक्तफलान्तरसाधकत्वस्य । उदाहरणमाहुः यथा

## रिक्मः।

मिविष्यति । समानेपि सतीति पाठः । अग्निहोत्रादीनामग्निहोत्रत्वादिरुक्षणे धर्मे समानेपीत्पर्थः । अत इत्यादि । नामरूपस्त्रोक्तनामरूपर्धमिवशेषपुनरुक्तिनिन्दाऽग्रक्तयादीनां समाहारद्वन्द्वार्थस्पोपसंहारप्रिति बन्धकस्यात्र सत्वात्पूर्वस्त्रेत्यादिः । यिकिञ्चित्रामत्वादेः प्रतिबन्धकत्वस्यानङ्गीकारात् । त्वदुक्तरीत्योत । मत्सादिषु विरुद्धधर्मभावने प्राप्त इत्युक्तरीत्या । विरुद्धधर्मभावनस्यान्यविद्वितपूर्वोक्त 'तथाचे'त्यादिप्रकाशेनोक्तत्वात् । तद्भावनमासिविरुद्धधर्माधारत्वभावनप्राप्तिः । गुणोपेति । गुणोपसंहारः प्रयुज्यतेऽनेन । 'करणाधिकरणयोश्चे'ति त्युद्ध । व स्पुटमिति । कर्मरूपे भगवित ग्राख्यधिकारैभिन्निमिन्नाग्निहोत्रेऽग्निहोत्रत्वस्य जातिरूपस्य सत्त्वादभेदेत्र नियामकेऽनिष्ट उपसंहारः प्राप्नोति, एवं दार्धन्तिके रघुवर्यस्य मत्स्यादेश्चावतारत्वेनाभेदेऽनिष्ट उपसंहारः स्यादतो न स्पुटमतोऽभेदादुपसंहार इत्यन्वयमकृत्वाऽभेदात् समानत्वेऽर्थवादवत्त्वे च नियामके च सत्युपसंहार इत्येवं स्पुटगुणोपसंहारप्रयोजकार्थम् । स्ववोधिनीमिति । (अतो धर्मचतुष्टययुक्तत्वेन गुणोपसंहारन्यायेन ताद्दशः श्रोतन्यः) । वतस्यहरा इति । मतुपो मस्य वकारे कृते वित्तस्वशो मतुर्भविति सौतः । मध्यमपदलोपी समासः । निरवकाशं बाहुलकं वा कचिदन्यदेवेति । षष्टीति । विधेरर्थवादः शेष इति । 'विधिना त्वेकवाक्यत्वा'दिति जैमिनिस्त्रादिति भावः । समुचय इति । यथा 'यद्धैश्वदेवेने'-

१. तद्वत्समानमिति पाठः ।

'यद्रैश्वदेवेन यजते, प्रजा एव तयजमानः सृजते' इसेका श्रुतिरस्य यागस्य प्रजाफलकत्वमाह । 'यद्रैश्वदेवेन यजते, अग्निमेव तत्संवत्सरमामोति, तस्मा-द्रैश्वदेवेन यजमानः संवत्सरीणा स्वस्तिमाञ्चास्त इस्याञ्चासीते'ति द्वितीया श्रुतिराह । तत्रोक्तरीतिरिति ।

भाष्यप्रकाशः ।

यदित्यादि । एते श्रुती तु तैत्तिरीयब्राह्मणप्रथमकाण्डस्थे चातुर्मास्यप्रथमपर्वभूतवेश्वदेवयागस्य फलद्वयवोधिके । तत्र प्रथमा स्फुटार्था । द्वितीयसां तु वेश्वदेवाख्यपर्वणः संवत्सराभिमान्य- प्रिप्राप्तिहेतुत्वात् तद्यागकाले तदीयसक्तवाकमध्ये 'मंवत्सरीणा'मितिमञ्चसक्तवाकाशीष्तु होता आशासीतेत्यर्थः । तञ्चोक्तरीतिरिति । एकस्य कर्मणो वाक्यद्वयेन फलद्वयश्रावणात् फलद्वय- साधकत्वस्योपसंहारः । तथाच यथा तत्र, तथा यस्याप्रपासनायां फलद्वयं श्रुतम्, यथा गोपालता- पनीये 'यं मां स्पृत्वा निष्कामः सकामो भवति, अगाधा गाधा भवती'त्यादि, 'यो ध्यायित सोऽमृतो भवती'ति च, तत्र 'तं यथा यथोपासते तदेव भवति तद्वेतान् भूत्वावती'ति वाजसनेयिश्रुतेस्तत्तत्फलदत्वस्योपसंहारः, तेन 'फलं वा कर्मसिन्धा'विति पूर्वतञ्जीयाधिकरण- रिहमः।

सादिदृष्टान्तसमुचये । तथाचेत्यादिनेति । भाष्यार्थस्तु तद्वदिति । सूत्रे सप्तम्यालुक् । तत्र चेति । तत्र अर्थवादवति चकारात्समाने । श्रुत्यन्तरेति । बृहदारण्यकस्थ 'तस्या आहुतेः पुरुषो भास्त-रवर्णः सम्भवती'ति श्रुत्यन्तरोक्तं फठान्तरं छान्दोग्योक्तफठादन्यत् । तस्य साधकत्वं तस्य । उद्देति । पूर्वोक्तदृष्टान्तोप्ययम् । तदा छान्दोग्यीयपत्राप्तिविद्यास्थायामेकस्यां 'इति तु पत्रम्यामाहुतावापः पुरुष-वचसो भवन्ती'ति फलं बृहदारण्यके तदितरस्यां 'तस्या आहुतेः पुरुषो भास्तरवर्णः सम्भवती'त्यस्यां तस्यां षष्टाग्निसमाप्तिस्थत्वे तत्सददयाम् । द्वितीयेति । बृहदारण्यकश्चत्युक्तभास्वरवर्णफळकामनया । तदेवेति । छान्दोग्यीयदेवेहींमकर्म कर्तव्यमिस्येवमेकस्यां श्रुताविसादिभाष्यार्थः कर्तव्यः । चातुर्मी-स्येति । अस्य चत्वारि पर्वाणि, वैश्वदेव-साकमेध-वरुणप्रघास-शुनासीरसंज्ञानि । स्फुटार्थेति । तत्र तत्तस्माद्यागात् । स्वीयं किञ्चिदाहुः तथाचेति । 'उपसंहारोर्थाभेदा'दित्यत्र हेतोरुत्तरान्वयित्वेपि । यथा तत्र । यथा तत्रोत्तरान्वये तथा तेन प्रकारेण हेतोः पूर्वान्वयेपि यस्यामुपासनायामित्यादिः । स्मृत्वेति । उपासनेयम् । वेदनसुपासनमिति । अत्र उपासनान्तरं वा ब्रह्मविषयकं फलविषयकं वेतिसंदेहे उपासनाप्रकरणान्तराभावात्फलविषयकं प्रतीयमानत्वादिति प्राप्ते, 'फल वा कर्मसंनिधा'विति न्यायेन निष्कामसकामत्वे फले । तयोरनित्यत्वान्नोपासनाविषयत्वम् । नित्यानित्यसंयोगप्रसङ्गात् । अस-न्निधेरुपासनान्तरम् । तस्मादुपासनान्तरम् । ब्रह्मविपयकं वेति उपासनभेदे प्राप्ते । निरूपणप्रकारभेदा-दिवाधकचतुष्टयनिवर्तकसूत्रम् । उपसंहार इति । अर्थयोर्बद्धनिरूपणाभेदवाधकचतुष्टयनिवृत्त्योरभेदा-दभावस्याधिकरणात्मकत्वात् उपसंहारस्तत्तत्फलदत्वस्योपासनाविषये ब्रह्मणि । एवं 'अगाधा भवती'-त्यत्र आदिना गाधा भवतीतिसंगृह्य फलद्भयं ज्ञेयम् । 'यं मां स्मृत्वे'त्यन्वेति तेन पूर्ववत् । तथा 'यो ध्या-यती'त्यत्र ध्यानं फलममृतं च फलद्रयम् । एतदर्थं 'यो ध्यायति रसति भजति सोऽमृतो भवति सोऽ-मृतो भवती'त्यत्र वाक्यद्वयत्वेन तावती श्रुतिरुपात्ता । अत्रैतद्विषयकं शाब्दवेदनमुपासनम् । अन्यत्पू-र्ववत् । तत्रेत्यादि । वाक्यत्रये उपासनाविषये च । तत्तरफलेति । 'यं मा'मित्यर्थाभेदान्निष्कामस-कामत्वफलदातार अगाधागाधाफलदातृत्वभाजं उपसंहारेणार्थयेत् । एव विपरीतम् । तथा 'यो ध्यायती'-त्यत्र यत्तदोर्नित्यसम्बन्धादेकविभक्तिकःवाचाभेदे आध्यात्मिकादित्रितयवेत्तरि ध्यातरि । अमृतत्वोप- यत्तु विधिशेषाणामग्निहोत्रादिधर्माणां तदेवैकमग्निहोत्रादिकर्म सर्वत्रेत्यर्थाभेदादुपसंहार इति । तन्न साधु । अग्निहोत्रादेस्तत्तच्छाखिनां खखशाखोक्तप्रकारकस्यैव करणादतिरेके प्रायश्चित्तश्रवणान्नान्यशाखोक्तधर्मोपसंहारः शक्य-

#### भाष्यप्रकाशः

सिद्धप्रयोगभेदबाधनार्थमेतत्कथनमिति मम प्रतिभाति । एवश्चासिन् पक्षे 'उपसंहारोऽर्थाभे-दा'दिति भिन्नं वाक्यम् । तत्र च पूर्वोक्ताशङ्कानिरासाय अर्थयोरभेदोऽर्थाभेद इति विग्रहः । तथाच अर्थो ब्रह्मरूपं वस्तु, निरूपणप्रकारभेदादिरूपबाधकचतुष्टयनिष्टक्तिश्च तयोरभेदमनुसन्धा-येत्यर्थः । तेन वस्त्वभेदेऽप्युक्तप्रकारातिरिक्तप्रकारेण भावने पूर्वोक्तबाधकचतुष्टयापत्तेरुक्तरीत्या भावने च तिन्नष्टतेः सुखेनोक्तशङ्कानिरास इत्यर्थः । नन्वत्र परोक्तव्याख्यानं क्रतो नाद्रियत इत्याकाङ्कायां यक्तित्यादिना तदनूद्य दृषयन्ति तन्न साध्वित्यादि । तथाच शिष्टाचारिवरो-धादिभ्यस्तनाद्रियत इत्यर्थः । नन्वयं दोषस्तवापि तुल्यः, प्राणादिविद्यासु पश्चमस्य रेतसः रिक्षमः ।

संहारः सत्तानुकूठव्यापारवत्त्वस्य भवतेरर्थस्योपसंहारः। ध्यानविषयेऽमृतत्वसम्पादकत्वोपसंहारः। विपरीत च । तेनेत्यादि । तेनेति । शाबरभाष्योक्तरीत्योदाहरणत्रयेणाभेदवाधकचतुष्टयनिवृत्त्या अभेदेनो-पसंहारहेतुभूतेन सिद्धेन । 'फलं चे'त्येकसूत्रमधिकरणं द्वितीयस्य तृतीयचरणेस्ति । अर्थस्तु, अनारभ्य श्र्यते । 'आग्नेयमष्टाकपालं निर्वपेद्धकामः । अग्नीषोमीयमेकादशकपालं निर्वपेद्धसवर्चसकामः । ऐन्द्राग्न-मेकादशकपालं निर्वपेत्रजाकाम' इति । अत्र संदेहः, किं प्राकृतेष्वाभेयादिषु फलं विधीयते, उत प्राकृते-Sन्यत् , कर्मान्तराण्येतानि । किं प्राप्तम् , प्राक्ततेषु फलविधिरिति । कुतः । विहिताग्नेयादयः प्रत्यिभ-ज्ञायन्ते । तस्मात्तेषामनुवादः फलसम्बन्धार्थ इति । एवं प्राप्ते ब्रूमः । फलं वा कर्मसन्निधौ । फल च भेदककर्मसन्निधौ श्रृयमाणं कथं अनुवादे सति न शक्यते फलं विधातुम् । विधायकस्याभावात् । नह्यविधी-यमानोभ्युपायोनु(वादको)भवतीति गम्यते । अपिच । रुक्कामेत्र विधीयमाने कामस्यानित्यत्वादाग्नेयादीनां च नित्यत्वात्सम्बन्धो नावकल्पते। एवं सर्वत्र, कस्मान्न कर्मान्तराणीति। तथाचैवं पूर्वतन्त्रीयाधिकरणसिद्धः प्रयोगस्य भेदः । तद्वाधनार्थं एतस्य सूत्रस्य कथनम् । प्रतिभातीति । सन्देहसूचकार्थेनाभेदे दोषचतु-ष्ट्रयवारकोर्थ इति निरूपणभेदादिदोषत्रयेपि 'योऽन्यथासन्तमात्मान'मित्युक्तो दोषश्चतुर्थो ज्ञेयः । रक्मौ नामरूपादिसमाहारो भेदसाधकः, चतुष्टयमात्रं नेत्युक्तम् । पूर्वतत्र एकसूत्र उक्ताधिकरणेऽसन्निधिर्भेदक उक्तः । एवं चेत्यादि । विषयवाक्यस्य दोषचतुष्ट्यवारकस्य त्रित्वे च । पूर्वोक्तेति । पूर्वतन्त्रीयप्रयोग-भेदरीत्या प्रयोगभेदशङ्कानिरासाय । अनुसमिति । निवृत्तिरभावोऽभावोधिकरणात्मेति परोक्तमभेदमा-श्रयेण ब्रह्मरूपवस्तुनानुसन्धायेति । ल्यब्लोपे पश्चमीमाश्रित्य सूत्रीयोक्तवाक्यार्थः । पक्षान्तरप्रयोजनमाहुः तेनेति । पक्षान्तरेण । श्रीरामोपनिषत्सु 'यो वै ये मत्स्यकूर्माद्यवतारा' इत्याद्यदाहरणे वस्त्वभेदेऽर्थाभेदे हेतावपि । उक्तप्रकारः सकलसूत्रभाष्योक्तप्रकारस्तदतिरिक्तप्रकारेणोपसंहारं कृत्वा भावने । पूर्वोक्तस्य अत्रैव प्रकाशोक्तस्य बाधकचतुष्टयस्यापत्तेः । चतुष्टयत्वमुक्तप्रकारेण । उक्तरीत्येति । तथाचात्र श्रीरा-मादिष्वित्यादिप्रकाशोक्तरीत्या भावने दोषचतुष्टयनिवृत्तेः । सुखेन उक्तायाः पूर्वतन्त्रीयप्रयोगभेदरीत्या प्रयोगभेदशङ्कायाः निरास इत्यर्थ इति प्रयोजनम् । दोषचतुष्टयनिवृत्तिप्रकारस्तु श्रीरामादिषु मत्स्यावता-रत्वं मत्स्यरूपेण तत्कर्म, वैवस्वतमनो रक्षणं द्वादशस्कन्धोक्तं तत्कर्तृत्वम्, अष्टमस्कन्धे सत्यव्रतस्य तत्त्वोपदेशेन रक्षाकरणं वैदाहरणं च इत्येवमुपसंहारे न निरूपणप्रकारमेदः, नाप्यधिकारमेदः । एका-

वचनः। प्राणाद्यंपासनाखिषकगुणस्येतरत्रोपसंहारे न किश्रिद्वाधकं दृश्यते इति तत्र स कर्तुं शक्यत इति चकारेण तदाद्यः संगृद्धन्ते । वस्तुतस्तु पूर्वसमु-चयार्थश्रकारः। शाखान्तरोक्तधर्मोपसंहारप्रयोजनाभावस्य 'खाध्यायस्य तथा-त्वेन'त्यत्र निरूपितत्वात्। उपसंहार्वीजमनेन सूत्रेणोक्तम्॥ ५॥

अन्यथात्वं राब्दादिति चेन्नाविरोषात् ॥ ६॥

नन्पासनासृक्तन्यायेन गुणोपसंहारो ह्यपास्यानां ब्रह्मत्वेनैक्ये सित भवति। मिथोविरुद्धानां गुंणानां शान्तत्वक्र्रत्वतपोभोगादीनामुपसंहारे क्रियमाणे खरूपाणामन्यथात्वमब्रह्मत्वं स्यादित्यर्थः। तत्र हेतुः। शब्दादिति। एकत्वैक-रसत्वादिधर्मनिरूपकश्चतेरित्यर्थः। समाधत्ते नाविशेषादिति। एकरसत्वं यथा

#### भाष्यप्रकाशः।

पष्ठस्याग्रेश्च भिन्नशास्त्रीयत्वेनोपसंहारिनश्चत्यापत्तेरित्यत आहुः प्राणाद्गित्यादि । तदाद्य इति । प्राणविद्याद्यः । तथाच तत्र तदुपसंहारेऽधिकानुप्रवेशेन संख्याया अवाधे निरूपणप्रकारभेदस्यान्वाधकत्वात् कर्मवन्य्यातिरेके प्रायश्चित्तस्य तत्राश्रवणात् सम्बन्ध्यभेदाच न किश्चिद्धाधकमिति ता विद्या अनुक्तसम्रचायकेन चेन संगृद्यन्त इति नास्तरमते स दोषः । वस्तुतस्त्वस्याः शङ्कायाः समाचारस्त्रतिचारादेवानुद्यात् पूर्वोक्तस्यार्थाभेदस्यैव सम्बच्यार्थश्चकार इत्यर्थः । ननु ब्रह्माभेद-स्यातीतपादे सिद्धत्वेऽप्यत्रारम्भे पुनस्तत्साधनप्रयोजनभूतस्योपसंहारस्यार्थादेव सिद्धेः प्राणादिविद्यासंग्रहस्यापि सिद्धेरेततस्त्रत्रं व्यर्थमिति शङ्कायामाहुः शाखेत्यादि । उपसंहारबीजमिति । उपसंहारहेतोर्वाधकाभाववैशिष्ट्यरूपं तत्तत्फलार्थत्वरूपं च बीजम् । तथाच न वैयर्थ्यमिर्थः ॥ ५ ॥

अन्यथात्वं दाब्दादिति चेन्नाविद्योषात् ॥ ६ ॥ ज्ञानमार्गीयोपासनायां सर्वगुणोप-संहारे बाधकमाशङ्क्य परिहरतीत्याशयेनाहुः नन्वित्यादि । तथाच विरुद्धगुणोपसंहारे एकरसता-रक्मिः।

धिकारित्वात् । असाधारणसम्बन्धिभेदोपि नास्ति । शिष्टाहतत्वात् । चतुर्थः श्रुतिविरोधरूपः । सोपि नास्ति । आश्रये रसेऽन्यथारूपत्वस्य श्रुत्यमीमांसितरूपत्वादिति । एवं कूर्मावतारेपि बोध्यम् । प्रकृतमन्तुसरित्ति स्म नन्वज्ञेति । प्राणिविद्येति । आदिना वाक्चश्रःश्रोत्रमनसां विद्याः । अग्निहोज्ञादेरित्यादिभाष्यसिद्धार्थमाहुः तथाचेत्यादिना । तज्ञेति । छान्दोग्यीयपत्राग्नौ बृहदाण्यकोक्तषष्ठाग्निरूपाधि-कानुप्रवेशेन संख्याया अवाधः, न तु तद्धानिरिति न्यायांशेन तिस्मिन् सित । अचाधकत्वादिति । अभेदाबाधकत्वात् । संख्याबाधस्योत्तेजकस्य सत्त्वादिति भावः । सम्बन्धिति शिष्टः । स इति । विद्यान्मेदरूपो दोषः । वस्तुतस्त्वत्यादिभाष्यार्थो वस्तुतस्त्वत्यादिः । अस्या इति । नन्वयं दोषस्तवापीन्यादिग्रन्थनोक्तायाः । समाचारेति । समाचारसृत्रस्य विचारो येन भाष्येण तस्मात् । पूर्वोक्तस्यिते । अतीतपादोक्तस्य ब्रह्माभेदस्य हेतुपत्रमिलुप्तस्य । ब्रह्माभेदस्येति । केनेति चेत् । न । 'कार्येण स्वधमैंश्रे'ति तत्रैव स्फुटम् । अतीतेति । 'न भेदादिति चेत्र प्रत्येकमतवचना'दित्यादिस्त्रेषु । शास्तेत्यादीति । उत्तरत्राप्ययं हेतुरिति भावः । उपेति । अधिकाररूपस्य । भाष्य उपसंहारशच्दो ठाक्ष-णिक इति भावः । यद्वा । उपसंहारः स्वाध्यायसूत्र उक्तः । तत्र हेतुरर्यादभेदरूपः । 'ससारमहीरुहस्य बीजाये'त्यत्र बीजपदं हेतुरिति व्याख्यानम् । सूत्रार्थस्तु एवं चेत्यादिना घोजनेत्यन्तेनोक्तः ॥ ५॥

अन्यथात्वं शब्दादिति चेन्नाविशेषात्॥ ६॥ भाष्ये। उक्तेति। उक्तसूत्रेणो-

श्रुतिबलान्निर्णीयते, तथा विरुद्धधर्मवत्त्वमपि तत एव तथेलर्थः। तेन वस्त्वेव तत्तादृद्धान्तव्यमिति भावः॥६॥

## न वा प्रकरणभेदात् परोवरीयस्त्वादिवत् ॥ ७ ॥

पूर्वसृत्रोक्ताशङ्कानिराकरणं वा विकल्पेन पूर्वोक्तात् प्रकारान्तरेण कर्तव्य-मिल्याह न वेति । तमेवाह प्रकरणभेदादिति । अत्रायं भावः । श्रुतिप्रामाण्यात् यावत्तदुक्तधर्मवद्वस्रोति मन्तव्यम् । एवं सित यादशोऽधिकारिणो याद्यवेद्यं रूपम्, तादशस्य तस्य तादक् तिक्रस्पयित प्रकरणभेदेन । तथाच ज्ञानप्रकरणे ज्ञानाधिकारिणो याद्यपूपं श्रेयम्, तादक् तसी निरूपयित 'अद्दयमग्राद्य'मिन् त्यादिरूपा श्रुतिः । भक्तिप्रकरणे तु भक्तेबहुविधत्वात् याद्ययाद्यभक्तानां याद्य-ग्यादक्तदनुभवविषयः, तादक्तादक् तिन्नस्पयित अथर्वणोपनिषदिति । अत्र दृष्टान्तमाह परोवरीयस्त्वादिवदिति । 'अस्मिन् मे लोकेऽधुक्यस्या'दिति कामवत आराग्रावान्तरदीक्षा पूर्वमुक्ता । तदग्रे 'परोवरीयसीमवान्तरदीक्षामु-

#### भाष्यप्रकाशः।

निवृत्त्या अपेते ब्रह्मत्वेऽर्थाभेदरूपहेतोस्ततो निवृत्तत्वादुपसंहार एव न स्यादिति भावः। समाधि व्याचक्षते एकेत्यादि। सिद्धमाहुः तेनेत्यादि। तथाच शब्दबलकृतनिर्णयस्योभयत्रापि तुल्यत्वात् सिद्धे ब्रह्मत्वेनाभेदे 'एकोऽहं बहु स्था'मिति श्रुत्या ब्रह्भेव स्वेच्छया 'विज्ञानमेकग्रुरुधेव विभाती'ति न्यायेन जीवप्रज्ञापराधात् तथा भातीति ब्रह्मत्वप्राधान्येनोपासनायां नोपसंहारबाध इत्यर्थः॥ ६॥

न वा प्रकरण भेदात् परोवरीयस्त्वादिवत् ॥ ७ ॥ पूर्वस्त्रे 'अन्यथात्वं शब्दा'दि-त्यंशेन यदाशिक्षतम्, तस्यैवासिन् स्त्रे प्रकारान्तरेण परिहारमाहेत्याशयेन व्याकुर्वन्ति पूर्वसू-त्रेत्यादि । विकल्पेनेत्यस्यैव विवरणं पूर्वोक्तादित्यादि । तथाच अन्यथात्वं प्रकरणभेद्राद्वा नेति स्त्रयोजना । हेतुं विवृण्वन्ति अन्नायमित्यादि । उपनिषदितीत्यन्तम् । तथाच ब्रह्मणि सर्वत्र सर्वगुणसत्त्वेपि न सर्वत्र सर्व प्रकटयतीति प्रकरणभेदेन तत्तद्वृपतदीयतत्तद्वृण-कथनादयगम्यते, तथा सति तत्तद्धिकारिणातत्तद्वुणा एव तत्र भावनीया इति स्वरूपाणामन्यथात्वाभावात् तासिंस्तसिन्नुपास्ये रूपे तदेकत्वतदेकरसत्त्रयोरनपायान्नाब्रह्मत्वम् । अत एव 'अपि संराधन'स्त्रे 'ज्ञानप्रसादेने'ति श्रुत्या ज्ञानाधिकारिणो निष्कलदर्शनम् , भक्त्यधिकारिणोऽर्जुनस्य 'अनेकबाहूदरे'ति स्मृत्या तद्दर्शनमुक्तमिति सङ्गच्छते । तसानात्र शङ्कत्यर्थः । अन्त दृष्टान्तमाहेति । एवं श्रुत्याशये विनिगमकं दृष्टान्तमाहेत्यर्थः । विषयवाक्योदाहरणेन दृष्टान्तं

## रिश्मः।

पसंहारवीजवोधकेन । अन्तव्यमिति । मननयोग्यमित्यर्थः ॥ ६ ॥

न वा प्रकरणभेदात् परोवरीयस्त्वादिवत् ॥ ७॥ इत्यन्तमिति । भाष्ये। बहुविधत्वादिति । नतु सगुणमार्गे 'मक्तिमार्गो बहुविध' इति वाक्यमिति चेत् । न । 'श्रेयोभि- विविधैश्रान्यैः कृष्णे मक्तिर्हि साध्यत' इति वाक्याद्यदा मक्तिसाधनत्वम्, तदा सगुणमक्तिमार्ग- स्याप्यदुष्टत्वमिति ज्ञापनार्थत्वात् । नेति । क्रीडार्थं न प्रकटयतीत्पर्थः । अपीति । अतीतपादेस्ति

पैयात्, यः कामयेतामुष्मिन् मे लोकेऽर्धुक स्यादिति चतुरोग्नेऽथ त्रीनथ द्वाव-थैकमेषा वै परोवरीयस्यवान्तरदीक्षे'ति पठितम् । अस्य दीक्षाप्रकरणे पठितत्वात् दीक्षां विनोक्तरीत्या व्रते तु न परोवरीयस्त्वम्, एवं भक्तिप्रकरणीयानामथर्व-णोपनिषदाद्युक्तरूपाणां न भक्तिरहितोपास्यत्वम् । ज्ञानसाधनत्वेन विष्णुस्मर-णादावपि कियमाणे भक्तित्वं नेति ।

#### भाष्यप्रकाशः।

विष्टण्वन्ति अस्मिम्नित्यादि । इदं वाक्यं तैत्तिरीयसंहिताषष्ठकाण्डद्वितीयाच्यायस्यम् । अर्थस्तु, अहीनाख्ये सोमयागे अहीनसत्रे च उपसिद्दिनसंख्यां पूर्व विधाय तेषु दिनेष्ववान्तरदीक्षा- क्षृत्रतपानस्तनसंख्यां विधत्ते, तत्रावान्तरदीक्षा द्विविधा, योऽसिन् लोके समृद्विज्ञीलं फलं कामयते, तत्याराग्रावान्तरदीक्षा, सोमक्रयदिने सायमेकस्तनम्, अपरेद्युः प्रातद्वौं स्तनौ, सायं त्रीन् स्तनान्, परेद्युः प्रातश्चरतुः स्तनान्, एवं पाने आराग्रावान्तरदीक्षा सिध्यति । सा पूर्वमुक्ता । आरं वलीवर्दप्रतोदनलोहम्, तद्वद्रग्रं मुखं यसाः सा आराग्रा । तद्रग्रे परोवरीयसीवाक्येऽन्या । तत्र विपरीतं त्रतम्, सोमक्रयणदिने चतुरः स्तनान् दुद्युः, अपरेद्युः प्रातस्त्रीन्, सायं द्वौ, परेद्युः प्रातरेकमित्येवं दिनत्रय इति । तेन सिद्धमाद्यः अस्येत्यादि । तथाच तत्तद्रिक्तमतां तथा तथोपासनापरिपाके तत्र ब्रह्मत्वस्यानुभवानाब्रह्मत्वशङ्कोदयः । अमक्तशङ्कामात्रेण तु न तत्र तद्वाध इति तेषां ब्रह्मत्वं निर्विन्नमित्यर्थः । ननु ज्ञानार्थमपि विष्णुसरणादेः कियमाणत्वात् कथं न तेषां रूपाणां मक्तिरहितोपास्यत्वमित्यत्र आहुः ज्ञानेत्यादि । इदं भक्तिहंसे प्रपञ्चितम्, अतो नात्र व्युत्पाद्यते ।

## रिहमः।

सूत्रम् । विषयेति । परोवरीयस्त्वं विशेषेण सिनोति बश्नातीति विषयस्तत्प्रतिपादकवाक्यस्योदाहरणेन । तैसिरीयेति । कचिदध्यायशब्दः यथा महीधर्यां शाखाभेदेन । उपसिहनेति । .......। अवान्तरेति । अवान्तरा दीक्षा तस्या अङ्गवते पाने स्तनानां संख्यां एकत्वद्वित्वत्रित्वचतुष्ट्वरूपां संख्याम् । समृद्धीति । अर्धुकपदार्थः । सोमेति । 'अरुणया पिङ्गाक्ष्या एकहायन्या सोमं क्रीणाति' तिहिने। यस्या इति। दीक्षायाः। तेन दीक्षारूपदृष्टमिति ज्ञायते। अस्येत्यादीति। अस्य परोवरीयसः। परोवरीयो व्रतम्, दीक्षान्तःपातित्वात् । उक्तरीत्येति । स्तनपानोक्तरीत्या । व्रते तु नेति । यतः परोवरीयसी दीक्षेति भावः । भक्तीति । भक्तिप्रकरणं 'किं भजन'मिति प्रश्ने, 'मक्तिरस्य भजनं तदि-हामुत्रफलभोगनैराद्येनामुष्मिन्मनःकल्पनमेतदेव च नैष्कर्म्यं'मिति श्रुतेः । भक्तिप्रकरणीयानां गोपाल-कृष्णगोविन्दानाम् । आदिना यजुराद्युक्तरूपाणाम् । अथर्वणशब्दः स्वार्थेण्य्रत्ययान्तः । ह्रस्वश्छान्दसः । न भक्तीति । उपासनाशेषरूपा भक्तिः । श्रीभागवते 'यद्यनीशो पारियतु'मिलादिनैकादशस्कन्ध एकादशेष्याये । एवमुपासनायाः विमृतिविषयकत्वं यत्तद्वारयन्ति, परिपक्कोपासनायाः मनःकल्पनरूप-भक्तित्वोत्तया । तथाचेति । भक्तया मनोव्यापारविशेषोपासनापरिपाके मनःकल्पनरूपत्वाद्भक्तित्वमिति तत्र भक्तिविषये ब्रह्मत्वस्य पुरुषोत्तमत्वस्यानुभवाद्विषये न अब्रह्मत्वराङ्कोदयः ब्रह्मभिन्नविभृतित्वराङ्कोदयः। विषये बह्यत्ववत् उपासकेपि भक्तत्वं प्राप्तमित्याशयेनाहुः अभक्तेति । तत्र तदिति । उपासना-विषयेऽब्रह्मः वबोधः । उपासनाङ्गभक्ताबुक्त्वा ज्ञानाङ्गभक्तावाहुः नन्वित । 'यथा यथात्मा परिमृज्यतेऽसौ मत्पुण्यगाथाश्रवणाभिधानैः । तथा तथा पश्यति वस्तु सूक्ष्मं चक्षुर्यथैवाञ्जनसंप्रयुक्त'मितिवाक्याञ्ज्ञानार्थमि-त्यादिः । तेषामिति । ज्ञानविषयाणां रूपाणाम् । ज्ञानेत्यादीति । भक्तित्वं नेति । किन्तुपासनाशे- अथवा । पूर्वसूत्रेण सर्वरूपेषु मिथः सर्वधर्माणामुपसंहारः प्राप्तः । स चैकान्तिकभक्तानुभवविरुद्ध इत्यत्र व्यवस्थितविकल्पमाह न वेत्यादिना । सर्वे-प्ववतारेषु भगवद्वतारत्वेन साधारणी भक्तिर्यस्य, स सर्वत्रोपसंहारं करोतु नाम । यस्त्वेकान्ती, तस्य खेहोत्कर्षेणान्तःकरणमेकस्मिन्नेव रूपे पर्यवसितमिति रूपान्तरमन्तःकरणारूढं न भवत्येवेति नोपसंहारसम्भावनापीति । तदेतदुच्यते न वेत्यनेन । तत्र हेतुः । प्रकरणभेदादिति । श्रुत्यादिषु तत्तद्धिकारिणमुहिश्य तत्तत्प्रकरणमुक्तम् । तेनात्र प्रकरणंपदेन अधिकार उच्यते । एवं सत्युपासकादिभ्य उक्तरीत्योत्कृष्टाधिकारादित्यर्थः सम्पद्यते । परोवरीयस्त्वादिवदिति । परसा-त्परश्च, वराच वरीयानिति परोवरीयानुद्गीथः । तथाचाक्ष्यादित्यादिगतहिरण्य-इमश्चत्वादिगुणविशिष्टोपासनाया अप्युद्गीथोपासनत्वेन साम्येपि सर्वोत्कृष्ट-

#### भाष्यप्रकाशः।

अथ पूर्वस्त्रेणेवोक्ताशङ्कानिवृत्तावस्य न तथावश्यकत्वमित्यरुच्या प्रकारान्तरेण सूत्रं व्याचक्षते अथवेत्यादि।पूर्वस्त्रज्ञेणोति। उपसंहारस्त्रेण। इत्यन्न व्यवस्थितविकल्पमाहेति। इति हेतोरसिन् स्त्रे तथाहेत्यर्थः। व्यवस्थास्त्ररूपं स्फुटीक्वविन्त सर्वेष्वित्यादि। तदेतदिति। व्यवस्थातं विकल्पनम्। तत्र हेतुरिति। व्यवस्थायां हेतुः। नन्वस्तु व्यवस्थायामधिकारभेदस्य हेतुत्वम्, तथाप्यनुपसंहार उत्कृष्टाधिकारो हेतुरिति कथं गम्यते इत्याकाङ्कायां दृष्टान्तेन गम्यते इति बोधनाय दृष्टान्तमुपन्यस्य व्याकुर्वन्ति परस्मादित्यादि। छान्दोग्ये प्रथमप्रपाठके प्रवाहणेनोद्रीथकुशलतमेनोद्रीथविद्यासमाप्तावुक्तम्। 'आकाशो ह्येवैभ्यो ज्यायानाकाशः परापणम्, स एष परोवरीयानुद्रीथः, स एषोऽनन्त' इति तदिद्यायामेवाक्ष्यादित्यादिप्रतिकोपा-र्षमः।

वमित्तत्वम् । पूर्वस्त्रचेणेति । उपसंद्यारस्त्रेण । उक्ताश्रङ्का अर्थाभेदे रघ्ववर्ये शृङ्कादिमावनाशङ्का तस्याः विरुद्धधर्माश्रयत्वमन्तरापि 'विधिशेषव'दितिदृष्टान्तवलेन निवृत्तौ । न तथेति । न मुख्यत्वेन प्रकारेण । दृष्टान्तवलेन शङ्कानिवृत्तावपि प्रकरणभेदस्य सत्त्वादिति भावः । नचामिहोत्रप्रकरणत्वेन भेदाभाव इति शङ्काम् । अस्तु, परन्तु तथावश्यकत्वं नेति । किञ्च, सौत्रादिशब्दार्थो नेत्यरुच्यापि । उपसंद्वारेति । अन्यथात्वस्त्रेणेति नोक्तम् । तत्र विरुद्धधर्माश्रयत्वेन शङ्कानिवर्तनात् । नतु तत्र प्रकरणप्राप्तिर्थथाकथिन्दिति । तेनोपसंद्वारस्त्रेऽर्थाभेदेप्युक्ताशङ्का दृष्टान्तवलेन निवृत्ता । अन्यथात्वस्त्रे साशङ्का विरुद्धधर्माश्रयत्वेन निवृत्ता । अत्र प्रकरणभेदेन निवृत्ता । पक्षान्तरे दृष्टान्तवलेन निवृत्तिपक्षे यथाकथित्रप्रकरणभेदेन निवृत्तिमाश्रित्याधिकारभेदेन शङ्का निवर्तत इति । पूर्वस्त्रे 'अन्यथात्वं शब्दा'दित्यंशेनेत्यादिप्रकाशस्त्रविरुद्धः । माष्ये । नतु प्रकरणस्य उपसंद्वारस्त्रे 'खत्वशाखोक्तप्रकारकस्त्रेवे'त्वत्र सित्नवेशेन पुनरुक्तिरित्याशङ्काहुः श्रुत्यादिष्विति । उच्यत्त इति । हेतुतासम्बन्धरूपलक्षणयोच्यते । उद्गीयित । इदं विशेषणसुद्गीविद्याविति । प्रवित्वत्व श्रास्त्राधिसुपामिति । अन्नेतरे श्रोतार इति । तथाचेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तद्भियायामिति । 'ओमित्येतदक्षरसुद्रीथसुपासीतोमिति ह्युद्वायती'त्यादिनोक्तोद्वीयवायाम् । अक्ष्यादित्यादीति । आदित्यश्च अक्षि च अक्ष्या-

स्वेनैवोद्गीथो भासत इति न हिरण्यइमश्चत्वादिगुणोपसंहारः परोवरीयस्त् गुणविशिष्टोद्गीथोपासनायाम् , एवं प्रकृतेपीति ॥ ७ ॥

संज्ञातश्चेत्तदुक्तमस्ति तु तद्पि॥८॥

एकान्त्यनेकान्तिनोरिप श्रीरामोपासकत्वादिसंज्ञा त्वविशिष्ठेलेकान्तिनो-प्युपसंहारो युक्त इत्यादाङ्कोत्तरं तु 'न वा प्रकरणभेदा'दित्यनेनैवोक्तम्। संज्ञा

#### भाष्यप्रकाशः।

सनाप्युक्ता, अतस्तत्र हिरण्यश्मश्रुत्वादिगुणसत्त्वेपि सामगतिपरंपराविश्रान्तिस्थानभूतपरोवरीय-स्त्वगुणविशिष्टोपासकस्य ते गुणा नैतसादुत्कृष्टत्वेन भानतीति न तदुपसंहारः, तथा तत्तदेका-न्तिन उपास्ये रूपे गुणान्तरसत्त्वेपि तेषाम्रुत्कृष्टत्वेन भानाभावाकोपसंहार इत्यर्थः ॥ ७॥

संज्ञातश्चेत्ततुक्तमस्ति तु तद्पि ॥ ८॥ पूर्वस्त्रे धिकारभेदेनोपसंहारानुपसंहारी व्यवस्थापिती, तां व्यवस्थामेव दृढियतुं किश्चिदाशङ्क्य परिहरतीत्याशयेन पठित्वा व्याक्कविन्ति एकान्तीत्यादि । उक्तमिति । रूपप्राधान्यवानेकान्ती, ब्रह्मत्वप्राधान्यवानेकान्ती, तयोरुक्तसं-

दित्यो अक्ष्यादित्यो आदी यस 'य एषोऽक्षिणि पुरुषो दृश्यत' इति श्रुत्युक्तसाक्षिपुरुषस सोक्ष्यादि-त्यादिः सप्रतीकः तस्योपासनाः। प्युक्ता इत्यत्र 'वष्टिभागुरिरहोप'मित्यहोपः। अतस्तत्रेति। उक्तत्वात् तत्र आदित्यरूपप्रतीके । आदिना हिरण्यकेशत्वर्सवसुवर्णत्वोदितिनामत्वानि । सामगतीति । 'त्रयो होद्गीये कुशला बमुद्यः शिलकः शालावत्यश्चैकितायनो दाल्भ्यः प्रवाहणो जैवलिरिति, ते होचुरुद्गीये वैं कुशलाः स्मो, हन्तोद्गीथे कथां वदाम इति । तथेति ह समुपविविगुः । स ह प्रवाहणो जैवलिस्वाच, भगवन्तावग्रे वदेताम्, ब्राह्मणयोर्वदतोर्वाचं श्रोष्यामीति, स ह शिलकः शालावत्यश्रेकितायनं दाल्भ्यं उवाच, हन्त त्वा प्रच्छानीति, प्रच्छेति होवाच, का साम्नो गतिरिति, खर इति होवाच, खरस्य का ग-तिरिति, प्राण इति होवाच, प्राणस्य का गतिरिति, अन्नमिति होवाच, अन्नस्य का गतिरिति, आप इति होवाच, अपां का गतिरिति, असौ लोक इति होवाच, अमुष्य लोकस्य का गतिरिति, न स्वर्ग लोक-मतिनयेदिति होवाच, खर्गं वयं लोकर सामाभिसरस्थापयाम' इति सामगतिपरम्परा तस्या विश्रान्ति-स्थानभूतः । 'अस्य लोकस्य का गतिरिति, आकाश इति होवाच, सर्वाणि ह वा इमानि भूतान्याका-शादेव समुत्पद्यन्त' इत्यादिनोक्ताकाशः । अग्रे गतिवचनाभावात् । स एव परोवरीयस्त्वविशिष्टः । 'स एष परोवरीयानुद्रीय' इति श्रुतेः । तस्योपासकस्य । श्रुतौ शिलकः नामतः शालावत्यः शलावतोऽपत्यं छान्दसो ण्यः गर्गादिभ्यो यञ्च । चैकितायनः चिकितायनस्यापत्य छान्दसः प्रत्ययोण् कचिदुत्सर्गोपि विशेषस्य बाधक इतीञं बाधित्वाण्वा । दाल्भ्यो नामतः गोत्रतो वा । प्रवाहणो नामतः । जिवलस्यापत्यं जैवििः अत इञ् । वदतां वदेतामित्यर्थः । द्विवचनस्थाने एकवचनं छान्दसम् । गतिः कारणम् । प्राणो बलम् । असौ लोकः खर्लोकः । न सर्गं लोकमितनयेदिति । खर्लोकमतीत्याश्रयान्तरं न प्रापयेत् । स्वर्गमित्यादि । अतो वयमपि स्वर्शेकं प्रति साम अभिसंस्थापयामः । स्वर्गरोकप्रतिष्ठितं साम जानीम इति । त इति । हिरण्यश्मश्रुत्वादयः । एतसात् परोवरीयस्त्वगुणात् । तदुपेति । तेषां अनिधकारोपाधिकानुत्कृष्टत्वेन भातानां धर्माणामुपसंहारः ॥ ७ ॥

संज्ञातश्चेत्तदुक्तमस्ति तु तदिष ॥ ८ ॥ भाष्ये । श्रीरामोपासकत्वादिसंज्ञेति ।

<sup>9.</sup> अत्रोद्गीथ इति पाठ । २. उक्तमिति, अविकारस्यानुपसहारिनयामकतासमर्थनादुक्तमिति श्रीहस्ताक्षरेपु पूर्वपाठः ।

तु लौकिकी, अधिकारस्त्वान्तरः। स एव बलीयानिति। संज्ञैकत्वस्य हेतोरन्व-यव्यभिचारमाह अस्ति तु तदपीति। प्रमितभेदेष्वप्युपासनेषु परोवरीयस्त्वा-दिषु संज्ञैकत्वमुद्गीथोपासनेत्यस्तीत्यर्थः॥८॥

#### भाष्यप्रकाराः।

त्रैकत्वेनोपसंहारप्रयोजनकहेतुचतुष्टयसिद्धौ रूपप्राधान्यकृताधिकारमात्रस्याप्रयोजकत्वाचथेत्याश्रङ्कोत्यादि । अधिकारस्यान्तरत्वेपि प्रमाणेष्वगणनाम संज्ञातो वलीयस्त्वमित्याश्रङ्क्य तस्य तथात्वमाहेत्यादि । अधिकारस्यान्तरत्वेपि प्रमाणेष्वगणनाम संज्ञातो वलीयस्त्वमित्याश्रङ्क्य तस्य तथात्वमाहेत्यर्थः । प्रमित्नभेदेष्वित्यादि । छान्दोग्ये 'अभित्येतदश्वरम्रद्वीथम्रपासीते'त्युद्गीथावयवं प्रणवं
प्रस्तुत्य, तस्य रसतमत्वादिगुणोपच्याख्यानपूर्वकं 'देवासुराः संयतिर' इत्यादिना, 'अथ ह य
एवायं मुख्यः प्राणत्तमुद्गीथमुपासाञ्चित्तर' इत्युद्गीथावयवप्रणविषयमुपासनमुच्यते । तथा
आदित्याक्षिपुरुवप्रतीककम्, तथा आकाशमुपकम्य परोवरीयस्त्वगुणकम् । वाजसनेयके तु
'हन्तासुरान् यज्ञ उद्गीथेनात्ययामे'ति कृत्स्नसुद्गीयं प्रस्तुत्य, 'अथ हेममासन्यं प्राणमूचस्त्वं न
उद्गाये'त्यादिना कृत्स्नोद्गीथविषयमासन्योपासनमुच्यत इति प्रकरणभेदविषयमेदाभ्यां प्रमितभेदेष्वपि तेषु सा संज्ञास्ति, उपसंहारहेतुर्विद्यावेद्ययोरभेदस्तु नास्तीति न संज्ञामात्रेणोपसंहारः

### रिक्मः।

देवदत्तेतिसंज्ञा इत्यादिप्रयोगे योगे रूढौ च संज्ञाशब्ददर्शनात्समुदायशक्तिरवयवशक्तिर्वा संज्ञेति तथा । धर्माणां जात्यतिरिक्तानां खरूपत्वमतः संज्ञात्वमपीति। शब्देन्तर्भावोपि संज्ञाशब्द इति प्रयोगात्। प्रकृते संज्ञात इति । प्रमाणभूतशब्दरूपातः । तस्येत्यादि । अधिकारस्य बलीयस्त्वं सद्धेतुत्वेनाहुः । भाष्यार्थस्त संज्ञास्त्वविशिष्टेत्युक्तभाष्यसिद्धस्य संज्ञैकत्वस्य हेतोः उपसंहारकर्ता व्यवस्थाभाववान् संज्ञैकत्वादस्यो-क्तरामोपासके साध्याभाववद्वृत्तित्वलक्षणं व्यभिचारमाहेति । भाष्ये । प्रभितेत्यादि । प्रमिताः प्रकारा येषामुपासनानां तेषु । यत्परोवरीयस्त्वं गुणः परोवरीयस्त्वादिगुणेषु । आदिनाक्ष्यादित्यप्रतीके गता हिरण्यश्मश्चत्वादयो गुणाः । सौत्रत्वात्परोवरीयस्त्वस्यादित्वम् । तत्र साध्याभाववति हेतुः सज्जैकत्वं किं साध्यामाववदित्यत आहुः उद्गीथेति । उद्गीथोपासने उद्गीथोपासकत्वरूपे साध्यामाववतीत्यर्थः । अत्यस्ति अलन्तमस्त्यन्यापेक्षया । अप्यस्तीति वा पाठः । तत् सूत्रीयं सिद्धं संज्ञैकत्वं हेत्वाभास-ह्मपं तु अस्त्यपि । अपिरुद्रीथोपासनरूपपदार्थसम्भावने । प्रकृते । तदेतदाहुः छान्द्रोग्ये अमित्यादि । उद्गीथावयविमिति । उद्गीथोऽष्टमो रसतमः तस्यातिशयरसस्य रसा अवयवा इति । प्रणवपदं अष्टरूपाभिप्रायेण । अन्यथाष्टमपदं निरर्थकं स्यात् । पत्र्वाध्याय्या'मष्टकृष्णा भवन्ती'ति सुबोधिन्यामिति प्रतिभाति । सर्वभावेषि सारसर्वभाव इत्यपि । तस्येत्यादि । तस्य प्रणवस्य । 'तस्योपच्याल्यानमेषां भूतानां पृथिवी रसं' इत्यादिश्चतेः रसतमत्वादिगुणैरुपव्याख्यानं तत्पूर्वकम् । अत्ययासेति । अतिपूर्वः अय गतौ पद्व्यत्ययः । प्रमितिति । प्रमिता भेदाः प्रकारा येषामुपासनानां तेषु । तेष्टिवति उपासनेषु । परोवरीयस्त्वादिगुणेषु च। ते च ते च ते तेष्विति विग्रहात्। तत्रापि उद्गीथोपासन उक्तरूपे साध्याभाववति एकत्वमेकवचनरुभ्यं संज्ञैकत्वस्थेत्यत्रेत्याशयेनाहुः सा संज्ञेति । एकत्वं विवक्षितम् । प्रकृत्यर्थः प्रत्ययार्थे सामानाधिकरण्यसम्बन्धेनान्वेति । 'एकं रूपं रसात्पृथ'गित्यत्रेव । संज्ञाशब्दाधिकर-

#### भाष्यप्रकाशः ।

प्रयोक्तं शक्यते, अतो न पूर्वोक्तव्यवस्थाभङ्ग इत्यर्थः । एवमन्यथात्वस्त्रेण परोवरीयःस्त्रप्रथम-वर्णकेन च वेद्यैक्यवाधकं परिहृतम्, तद्वितीयवर्णकेन संज्ञास्त्रेण च समाचारस्त्रोक्ता अधिकार-स्योपसंहारिनयमहेतुता प्रपश्चितेति चतुःस्वत्र्यां परापरिवद्यासाधारण्येन तौ निर्णातौ । एवमत्र स्वाध्यायस्त्रमारभ्य पङ्किः स्त्रैरुपसंहारप्रकारो विचारितः । तेनात्र गुणोपसंहारो विषयः । स च सर्वैः सर्वेष्ट्रपास्येषु पुरुषेषु सर्वेषां गुणानां कर्तव्यः, उत तैस्तैस्तेषु तेषु तेषां तेषामिति संशयः । तत्राद्यः पृद्यः पक्षः । मार्गभेदेन यथाधिकारं कर्तव्य इति सिद्धान्तः फलति । एवश्चात्र सामान्यतः स्वभावरूपा गुणास्तत्तत्कार्यकर्तृत्वादयश्च यथाधिकारस्रुपसंहार्यत्वेनानुपसंहार्यत्वेन विचारिताः ।

अन्ये तु, एतित्रस्रत्र्यां छान्दोग्यवाजसनेयकोक्तयोरुद्रीथविद्ययोरभेदो भेदो वेति संशयमा-पाद्य, पूर्वस्त्रे अभेदं पूर्वपक्षीकृत्य, स्त्रद्वयेन प्रक्रमभेदकृतरूपभेदात् संज्ञाया लौकिकत्वात् व्यभिचारित्वाच विद्याभेदं सिद्धान्तयन्ति ।

तत्त ताद्दशसिद्धान्तस्य प्रथमस्त्रोक्तचोदनाद्यविशेषरूपहेत्वेकदेशभूतरूपाभावे पूर्वोक्तहेत्व-भावादेव सिद्धत्वान्नात्यावस्यकमिति प्रतिभाति ॥ ८ ॥ २ ॥

### रिंमः।

णवृत्तिरेकत्वम् । संज्ञैकत्विमिति यावत् । तथाच सा संज्ञैकत्वरूपा संज्ञास्तीत्यर्थः । हेतुत्वेनान्वये व्यभिचारमित्यर्थेन्वयशब्दो नातिप्रयोजनोऽतो यत्रयत्र संज्ञैकत्वम् , तत्रतत्र व्यवस्थाभाववत्त्वमित्यन्वयस्य च्यमिचारः । उपसंहारेति । उपासनेषु नास्ति । 'उपसंहारोशीभेदा'दिति सूत्रोक्तः । अत उद्गीथोपासन उक्तरूपेपि नास्तीति भावः । इतिहेतौ । स न पूर्वोक्तव्यवस्थाभङ्ग इत्यनेनान्वयी । संज्ञामात्रेण संज्ञैक-त्वेतराकरणके सित संज्ञैकत्वकरणेन । पूर्वोक्तव्यवस्थाभङ्ग उक्तस्तं निवारयन्ति स्म न संज्ञामात्रेणेति । संज्ञामात्रेण उपसंहार उपसंहारानुपसंहारव्यवस्था न प्रयोक्तुं शक्यते, संज्ञ्या विद्यावेद्ययोरभेदेन तु उक्तव्यवस्था प्रयोक्तुं शक्यतेऽतः हेतुद्वयाभावात् । संज्ञामात्रेण न पूर्वोक्तव्यव-स्थाभङ्ग इत्यर्थः । पूर्वोक्ता वैयवस्था एकान्तिनोऽनुपसंहारो विरुद्धधर्माणामनेकान्तिन उपसंहार इति पूर्वीक्ता व्यवस्था तस्या भङ्ग इत्यर्थः। निष्कृष्टार्थमाहुः एवमन्यथात्वेति। वेद्यैक्येति। वेंद्यैकत्वे वाधकमबद्यात्वापादनं प्रकरणभेदश्च । परापरेति । परविद्याऽक्षराधिगमः तत्साधारण्येन तौ उपसंहारानुपसंहारौ वेद्यैक्यबाधकपरिहारेण निणीतौ । वस्त्वेव ताहक्कन्तव्यमिति भाष्येण 'इदं भक्तिहसे प्रपिचतमतो नात्र व्युत्पाद्यत' इति प्रकाशेन च निर्णीतौ । अपरिवद्या 'ऋग्वेदो यजुर्वेद' इत्याद्यक्तर्ग्वेदादिः तत्साधारण्येन तानुपसंहारानुपसहारौ अधिकारस्यानुपसंहारहेतुताप्रपञ्चनेन निर्णातौ । समाचारसूत्रे स्वाध्यायपदस्य वेदवाचकत्वेनापरविद्यात्र । आपाचेति । अभेदापादनं यदि संज्ञैकत्वं न स्यात्, तदा विद्यैकत्वं न स्यादिति संज्ञात इति सूत्रे भेदापादनं यदि विद्यैकत्वं स्थात्, प्रक्रमभेदो न स्यादिति प्रन्थपर्यालोचनेनापाद्य । प्रक्रमस्तु अन्यथा प्रक्रमन्ते वाजसनेयिनः । अन्यथा छन्दोगाः । 'त्वं न उद्गाये'ति वाजसनेयिनः । उद्गीथस्य कर्तृत्वेन प्राणमामनन्ति । छान्दोगा'स्तुद्गीयत्वेन तमुद्रीथमुपासांचिकर'इति । संज्ञाया इति । संज्ञातश्चेदिति सूत्रोक्तायाः । व्यभिचारित्वादिति । वाजसनेयिछान्दोगोक्तः विद्यैकत्ववान्, संज्ञैकत्वात्, रामतापिनीयोक्तार्थवदित्यत्र संज्ञैकत्वस्य हेतोः प्रकरणभिन्न उपासने साध्याभाववति उद्गीथविद्येत्युभयत्राप्येका संज्ञेति हेतुसत्त्वेन व्यभिचारित्वात् ॥ ८॥

१. मर्यादा ।

## व्याप्तेश्च समञ्जसम् ॥ ९ ॥

अथेदं विचार्यते । उपास्येषु रूपेषु बाल्यपौगण्डादिकमप्युच्यते । तथा सित विग्रहे न्यूनाधिकभाव आपततीति तत्रोक्तं सिचदानन्दत्वमनुपपन्नं स्यात् । तेषां सदैकरूपत्वात् । प्राकृतत्वे च सर्वमसमञ्जसं स्यादिति प्राप्ते, आह द्याप्ते-रिति । 'सर्वतः पाणिपादान्त'मित्यादिश्चैतेः साकारमेव व्यापकमिति । चकारात् 'सर्वरस' इति श्रुत्या रसात्मकत्वेन भक्तानां याद्दग्रूपेण, लीलारसानुभवः,

भाष्यप्रकाशः।

व्याप्तेश्च समञ्जसम् ॥ ९ ॥ अतः परं पुनर्ज्ञह्मगतानेवान्यान् धर्मान् अवस्थारूपान् विचारयतीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति अथेत्यादि । तथा सतीति । अवस्थावन्ते सति । तत्रोक्तमिति । तेषु रूपेषु श्रुत्योक्तम् । तेषामिति । ब्राह्माणां सिचदानन्दानाम् । सर्वमिति । उपास्यरूपेषु साधितं ब्रह्मत्वं तेषां ब्रह्मत्वेनोपासने श्रुतिविरोधपरिहारादिकं च । इति प्राप्ते, आहेति । एवमवतारेष्ववस्थाविशेषदर्शनेन पूर्वसाधितस्य वैयर्थ्यं तत्परिहारमाहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति सर्वत इत्यादि । क्रमेणेति । कालोपाधिक्रमेण । तथाचासामञ्जस्यं तदा स्यात्, यदि विग्रहस्य प्राकृतत्वं तसिन् विग्रहे न्यूनाधिकपरिमाणवन्त्वं च कालोपाधिजन्यं स्थात्, तत्तु नास्ति, किन्त्वावरणापसारण आकाशसेव व्यापकत्वसचिदानन्दविग्रहस्थावरणभूताया योगमायायाः

व्यासेश्व समञ्जसम् ॥ ९ ॥ ब्रह्मगतानिति । 'श्रीकृष्णो ह वै परमं दैवत'मिति श्रुतेः । 'कृष्णस्तु भगवान् स्वय'मिति स्यृतेश्च । अथेत्यादीति । अवतारस्यावतार्यैक्येप्यवतारत्वेन भिन्नप्रक्रम**्** आनन्तर्यं वायशब्दार्थः । भाष्ये । उच्यत इति । श्रीभागवते कृष्णस्य 'कौमारं जहतुर्वजे' 'ततश्र पागण्डवयःश्रितौ वर्जे इत्यादिभिः । गोपालतापिनीये 'ते होचुरुपासनमेतस्य परमात्मना गोविन्दस्या-खिलधारिणो बूही'ति मुनिपृष्टो बाब्र्णः 'एतस्यैव यजनेन चन्द्रध्वज' इत्याद्याह । यजनमवतारस्य तन्मूर्तेर्वा । बाल्यपौगण्डाद्यवस्थावतो मूर्तेरयुक्तत्वमित्याशयः । अवतारभजनं नन्दादेवीयकस्य च । कृष्णमूर्तेभेजनं मस्ताम् । 'चतुर्थी मस्तो यजन्ती'ति श्रुतेः । श्रुत्योक्तमिति । श्रुतिस्तु 'सचिदानन्द-रूपाय कृष्णायाक्किष्टकारिण' इति । रामरूपे वाल्मीकिरामायणे बाल्यपौगण्डादयोऽवस्थाः । श्रुतिस्तु 'यो वै श्रीरामचन्द्रः स भगवान्यः सचिदानन्दैकरसात्मा भूर्भुवःस्वस्तस्मै नमो नम' इति । तद्भजनं वृषध्वजस्य । तथाच श्रुतिः 'श्रीरामस्य मनुं काश्यां ज्जाप वृषभध्वजः । मन्वन्तरसदृश्लेस्तु जपहो-मार्चनादिमि'रिति । वामनरूपे वामनपुराणे बाल्यपागण्डादयः । श्रुतिस्तु 'चरण पवित्रं विततं पुराण'मिति । तद्भजनं बलेः श्रीमागवते प्रसिद्धम् । श्रीनृसिंहरूपे नृसिंहीपपुराणे नृसिंहतापिनीये 'ऋतं सत्यं परं ब्रह्म पुरुषं नृकेसरिविग्रह'मिति बाल्यपौगण्डाद्यवस्थाः । श्रुतिस्तु 'यो वै नृसिंहो देवो भगवा-न्यश्च ब्रह्मा तस्स वै नमो नमः । ॐ योऽन्यश्च विष्णुस्तस्मै योऽन्यश्च महेश्वरस्तस्मै' इति । अणुविष-येऽन्या । 'सच्चिदानन्दपूर्णात्मानं परमात्मानं परमं ब्रह्मं सम्भाव्याहमित्यात्मानमादाय मनसा ब्रह्मणैकी-कुर्या'दिति । तद्भजनं पत्रमस्कन्धेऽष्टादशे प्रह्लादः करोति । एवं श्रुत्योक्तमित्यर्थः । ब्राह्माणामिति । जीवीयव्यावृत्त्यर्थ विशेषणम् । साधितमिति । 'उपसंहारोऽर्थाभेदा'दित्यत्रार्थभेदरूपहेतुना साधितम् । श्चतीति। 'योऽन्यथा सन्तमात्मान'मिति श्चितिवेरोधः, आदिनान्यथात्वसूत्रोक्तमन्नद्यत्वम्। पूर्वेति। पूर्वे उपसंहारसूत्रे साधितस्य ब्रह्मत्वस्य। तदिति। वैयर्थ्यपरिहारमाह कालोपाधीति। कालचेष्टा भगवत्कीडा स उपाधिर्यस्मिन् ऋमे स ऋमस्तु योगमायापसारणहेतुः। कालोपाधीति। यथा कालेन पच्यते सर्वं तथा

## ताद्दग्रूपं क्रमेण योगमायापसारणेन प्रकटीकरोतीति बाल्यादिभावोपपत्ते। सर्वमुपपन्नमित्यर्थः। तेन यावदुक्तधर्मवद्वस्रोति सिद्धम्॥९॥

### भाष्यप्रकाशः।

क्रमादपसारणेन मक्तानां तल्लीलारसानुभावनार्थमिच्छया कृपया ताद्यपरिमाणकं तद्र्पं प्रकटीकरोतीति यथा व्यापकस्याकाशस्य वृद्धिहासमाक्त्वम्रपपन्नम्, तथा ब्रह्मणो रूपेष्वपि सर्व बाल्यादिभानम्रपपन्नमित्यर्थः । इदमत्र भगवता व्यासेन समझसपदकथनाद्वृद्धिहासस्त्रोक्तम्भयसामञ्जस्यं सारयता, चकारेण 'लोकवत्त लीलाकेवल्य'मिति च सारयता बोधितं ज्ञेयम् । भगवतो योगमायावरणं च गीतायां 'नाहं प्रकाशः सर्वस्य योगमायासमावृतः । मृदोऽयं नाभिजानाति लोको मामजमव्यय'मिति स्वयमेवोक्तमिति नात्र शङ्कालेशः । सिद्धमाहुः तेनेत्यादि । एवं व्यास्यादिना सामञ्जस्यसाधनेन यावदुक्तधर्मयुक्तं तत्सदृशं वा शुद्धं केवलं ब्रह्मवेति सिद्धम् । तथाचोपास्यरूपेषु प्रतीयमानानां नित्यानामेव बाल्यपौगण्डादिधर्माणां परिमाणानां तत्तल्लीलानां चावरणतद्भञ्जन्यप्रतीतिविषयत्वेनाविरोधमवधार्य भक्तिमार्गीयेण तेऽप्युपसंहार्या इत्यर्थः । तथाच बाल्यादिभावो विषयः । उपपद्यते, न वेति संशयः । पूर्वपक्षसिद्धान्तौ स्फुटौ ।

रामानुजानां मते इदं पूर्वसैव शेषः।

द्याङ्करे भास्करे च मते तु 'अभित्येतदश्वरमुद्रीथ'मित्यत्र श्रूयमाणे सामानाधिकरण्ये-ऽध्यासापवादपर्यायविशेषणपश्चाणां मध्ये को वा युक्त इति संशये, अध्यासपक्ष एकसिन् शब्दे लक्षणापत्त्या, द्वितीये च एकस्य निष्टत्तेरदृष्टायाः कल्पनापत्त्या, तृतीयस्य चाप्रसिद्ध्या असंगतत्वं अयाणाम् । अतो विशेषणपक्षो युक्त इति सिद्धान्तितम् ।

तदकाण्डताण्डवं प्रतिभाति । तन्मते प्राणादीनां यथायथमत्रह्मत्वेन ब्रह्मकार्यत्वेन च तत्र ब्रह्मदृष्टिवत् प्राणादिदृष्टेरप्यध्यस्तत्वेन अञ्ज्जारे उद्गीथदृष्टेरपि तथात्वे विशेषामावादिति ॥ ९ ॥ रिक्षः।

याद्याद्यपुपं कालेन स्यादित्येवं कालोपाधिजन्यम् । उपपन्नमिति । करकादिप्रवेशादनुपपन्नम् । व्रह्मण इति । व्यापकस्य रूपेषु प्रवेशादित्यर्थः । तत्सद्दशमिति । यावदुक्तधम्युक्ताकाशसद्दशं वेत्यर्थः । इदं पूर्वस्येति । इदं स्त्रं पूर्वस्य सर्ववेदान्तप्रत्ययधिकरणस्य । सामानाधीति । अक्षरोद्रीय-शब्द्योः । लक्षणेति । प्रतिमादिषु विष्ण्वादिबुद्धध्यासः, एविमहाप्यक्षरे उद्रीयबुद्धिरध्यस्यते, उद्रीये वाक्षरबुद्धिरिति । तत्राध्यासे तावत् या बुद्धिरितरत्राध्यस्यते तच्छव्दस्य लक्षणावृत्तित्वं प्रसच्येतेत्यं लक्षणापत्या । द्वितीय इति । अपवादपक्षेऽपवादो नाम यत्र कस्मिश्रिद्धस्तुनि पूर्विनिविद्ययां मिथ्याबुद्धौ निश्चितायां पश्चादुपजायमाना यथार्था बुद्धिः पूर्विनिविद्याया मिथ्याबुद्धिर्निवर्तिका भवति । यथा दिग्मान्तिबुद्धिर्दिग्याथार्थ्यबुद्ध्या निवर्तते, एविमहाक्षरबुद्ध्योद्वीयबुद्धिर्निवर्तते, उद्गीयबुद्ध्या वा-क्षरबुद्धिरिति । अत्र फलामावः । मिथ्याज्ञानिवृत्तिः फलमिति चेत् । न । पुरुषार्थोपयोगानवगमात् । न कदाचिदप्योङ्कारदोङ्कारबुद्धिनिवर्तेत, उद्गीयाचोद्वीयबुद्धिरित्येवमेकस्या बुद्धेनिवृत्तेरदृष्ट्यायः अदृष्टप्रासाया बुद्धेः कल्पनापत्त्येत्यर्थः । तृतीयस्येति । पर्यायपक्षस्य अक्षरोद्रीथश्चव्ययोरेकत्वमनतिरिक्तार्थवृत्तित्वम् । यथा द्विजोत्तमो न्राह्मणो मूदेव इति । तदा शब्दयोरुक्तारणं न स्यात् । एकेनैव विविद्धिनार्वार्यसमर्पणात् । नच हौत्रविषये चाध्वर्यविषयेऽक्षरे ओङ्कारशब्दवाच्ये उद्गीयप्रसिद्धिरस्ति येनानितरिक्तार्थं न स्यादित्येवमप्रसिद्ध्वा । विद्योष्पणेति । व्यासेरिति सूत्रोक्तहेतोः । सर्ववेदसाधारण्यात् ।

नतु ब्रह्मधर्मत्वेन ते सर्वे निला वाच्याः, ते च तत्तद्भक्तविशिष्टाः, तत्र चैक-स्थैव भक्तस्य पौर्वापर्येणानेकलीलासम्बन्धित्वं श्रूयते, तथाच पूर्वलीलाया निल्य-त्वेन तत्सम्बन्धिभक्तस्यापि तथात्वं वाच्यम्, एवं सति तस्यैवाग्रिमलीलासम्ब-म्धोऽशक्यवचनः, तथा वचने तु पूर्वलीलाया निल्यत्वं भज्येत, निल्यत्वे त्वग्रिमली-लासम्बन्धिनो भिन्नत्वं स्थात्, तचानुभवतदावेदकमानविरुद्धमिल्यत उत्तरं पठित । सर्वाभेदाद्न्यत्रेमे ॥ १० ॥

लीलामध्यपातिनां सर्वेषां पदार्थानां ब्रह्मणा सहाभेदात् ब्रह्मणश्चेकत्वात्

#### भाष्यप्रकाशः।

अग्रिमस्त्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । 'अनुच्छित्तिधमें'तिश्रुत्या ब्रह्मधर्माणामनुच्छेदश्रा-वणाद्धस्त्रधर्मत्वेन ते सर्वे बाल्यादयो नित्या ध्वंसाप्रतियोगिनो वाच्याः, ते च लीलानां तत्त्रक्रा-नुभावनार्थत्वात्तत्क्रीडोपयोगिमक्तविशिष्टाः, तत्र कृष्णोपनिषद्येकस्येव मक्तस्य पौर्वापर्यणानेकली-लासम्बन्धित्वं 'यो नन्दः परमानन्दो यशोदा स्रक्तिगेहिनी'त्यादिना श्रीनन्दादिवृन्दापर्यन्तानां स्रह्मप्रथनानन्तरं 'सोऽवतीणों महीतले, वने वृन्दावने क्रीडन् गोपगोपीसुरेः सहे'ति तैः सह क्रीडाकथनाच्छूयते, लीलासम्बन्धित्वे चोक्तरीत्या मक्तस्यापि नित्यत्वं वाच्यम्, एवं पूर्वली-लातत्सम्बन्धिनेन्यत्वेन पूर्वलीलावेशिष्ट्यस्यापि नित्यत्वं सति तस्यवाग्रिमलीलासम्बन्धो-ञ्यक्यवचनः । तस्येवाग्रिमलीलासम्बन्धवचने त्वेकस्य युगपदिरुद्धलीलाद्वयाग्रमवसाग्रक्यवचनतयाग्रिमानुरोधे पूर्वलीलानित्यत्वं मज्येत, पूर्वलीलानुमकर्त्तः सक्तशाद्भिक्तलं सात्, तच्यम्ववचनतया अग्रिमलीलासम्बन्धिनो मक्तस्य पूर्वलीलानुमकर्तः सक्तशाद्भिक्तलं सात्, तच्यमिन्यत्वं लीलास्यानुमविरुद्धम्, लीलानुमविरुमक्तेक्यावेदक्रमणप्रमुता या कृष्णोपनिषत्यश्रुति-स्तिद्धस्द्धं चेति लीलानित्यत्वे मक्तमेदप्रसङ्गादुकश्रुतिविरोधः, मक्तामेदे च लीलानित्यत्वभङ्गाद-सुन्द्धस्त्रं चेति लीलानित्यत्वे मक्तमेदप्रसङ्गादुकश्रुतिविरोधः, मक्तामेदे च लीलानित्यत्वभङ्गाद-सुन्द्रिक्षित्रस्त्रीतिवरोध इत्युमयतःपान्ना रज्जरित्यान्नङ्गायाग्रुपसंदारद्विध्ये प्राप्ते तिनवन्यव्यग्रक्तरं स्त्रं पठतीत्यर्थः।

सर्वा भेदादन्यन्ने मे ॥ १० ॥ व्याक्कर्वन्ति लीलेत्यादि । ब्रह्मणा सहा भेदादिति । 'तसाम भिन्ना एतास्तु आभिर्भिन्नो न वै प्रश्वः । भूमावुत्तारितं सर्व वैक्रण्ठं खर्गवासिन'मिति रिक्षः ।

सर्ववेदव्याप्यक्षरमिह मा प्रसञ्जीत्यत उद्गीथशब्देनाक्षरं विशेष्यते । अकाण्डेति । काण्डं रहः तद्भिन्नं ताण्डवं व्यापारविशेषः । विशेषेति । अध्यस्तत्वपक्षे विशेषणपक्षे च तथा ॥ ९ ॥

अनुच्छित्तीति। न उच्छित्तिर्येषां धर्माणां तेऽनुच्छित्तयः अनुच्छित्तयो धर्मा यस्येति विग्रहातथा। तथाचेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म लीलासम्बन्धित्व इति। एवं सतीति भाष्यं विवृण्वन्ति
स्म एवं पूर्वेति। तथा वचन इति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तस्यैवेत्यादि। विरुद्धेति। अधिकारियोग्यायोग्यत्वाम्यां विरुद्धा ठीलात्तासां द्वयं तस्यानुभवस्तस्थेत्यर्थः। नित्यत्व इति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म
पूर्वेत्यादि। तचेत्यादिभाष्यं विवण्वन्ति स्म तचेत्यादि। लीलास्येति। मत्त्युपमर्ददशायामक्षरे लीनतयाऽभेदमनुमविवृणां ठीलास्थानामनुभवविरुद्धम्। कृष्णोपेति। सा पूर्वोक्ता। उक्तेति। साप्येषा।
सर्वाभेदादन्यत्रेमे ॥ १०॥ तस्मादिति। एता भक्ताः। तत्र श्रीराधाजित्सदूर्पम्।

९. धर्मवस्वेन ।

## पूर्वलीलातोऽन्यत्रोत्तरलीलायामंपीमे पूर्वलीलासम्बन्धिन एव त इत्थर्थः। अन्नेदमाकूतम्। 'रसो वै स' इति श्रुत्या 'सर्वरस' इति श्रुत्या च सर्वरसात्म-

#### भाष्यप्रकाशः।

कृष्णोपनिषच्छूतौ संवीसां ब्रह्माभेदश्रावणेन तन्यायेनान्येषामि पदार्थानां तथात्वात् । नन्वस्तु भक्तानां ब्रह्माभेदः, तथापि पूर्वोक्ताशङ्कायाः कथं निवृत्तिरित्याकाङ्कायामभेदस्वरूपं व्याक्विन्ति अत्रेदमित्यादि । प्रकाशाश्रयाधिकरणे स्वरूपधर्माणां ब्रह्माभेदस्तादात्म्यरूपो मेदिविरुद्धसम्य- निर्णातः, तत्र परिच्छिन्नकार्यकर्तृत्वस्य मेदिनिर्णायकत्वेन सिद्धानन्दरूपत्वस्य चाभेदिनिर्णायकत्वेन मेदात्यन्ताभावरूपस्याभेदस्थाभावात् । तसां च सम्पदि स्वाश्रयाविनाभृततः प्रविष्टमिति ब्रह्मा विनाभृता ब्रह्मात्मकाः सिवदानन्दरूपाः स्वरूपधर्मा इति सिद्धम् । 'असद्वा इदमग्र आसीत् , ततो वै सदजायतः तदात्मान् स्वयमकुरुतः, तसात् तत् सुकृतसुच्यत इति, यद्वैतत् सुकृतम् , रसो वै स' इति श्रुतौ च 'सोऽकामयते'त्यादिना पूर्वानुवाक उक्ता या सृष्टिस्तां 'असद्वे'त्यादिना असाधुत्वेन प्रदृश्ये, 'ततो वै सदजायते'त्यनेन विवश्चितस्य प्रकटितस्य साधुत्वसुक्त्वा, तत्र हेत्वाकाङ्कायां 'तदात्मान'मित्यादिना ततो विशेषमाह । तत्र हि 'प्रजायेये'ति द्वितीयाकारादुच-नीचभावः, अत्र तु स्वयमेव परिणत इत्ययं परिणामः सुकृतरूप इति । ननु तत्रापि 'वद्ध स्या'मिति पूर्वोकारात् स्वस्वैव परिणामे कथमस्थेव सुकृतत्वम् , न तस्वेत्याकाङ्काद्वायामेतस्य सुकृत-त्वहेतुमाह 'यद्दै तत् सुकृतम् , रसो वै स' इति । वैशब्द उक्तशङ्कानिवृत्यर्थः । एवकारार्थो वा । तथाच यदेतत्सुकृतं स वै निश्चयेन रसः सर्वसारभूतं आनन्दः । तदेवाशे परिचाययति 'रसप्

रक्षिः।

श्रीयमुनाजित् तुरीयं तत्त्वम् । श्रुतिरूपाः आत्मत्वेन प्रतिपादकत्वेन च । ऋषिरूपाः सायुज्यमुत्तयेति चतुर्यूथविभागः । अक्षरविषय आहुः भूमाविति । वैकुण्ठं सचिदानन्दात्मकम् । भक्तानामिति । पूर्वोक्तयूथचतुष्टयवदक्षरस्यापि कीडायां भक्तत्वमिति । अक्षरानन्दो लक्ष्मीः । भक्तत्वेन सर्वोपादानम् । मक्तिर्मार्गे इति । ब्रह्माभेदः कार्यकारणवस्त्वैक्यमर्षणेन । पूर्वोक्तेति । आभासोक्ताशङ्कायाः । प्रकाद्योति। गतपादे इदमधिकरणम्। भेद्विकद्धेति। तेनाभेद इत्यत्र विरोधे नन्ध उक्तः। प्रत्ययोत् अजन्तोऽभेदशब्दः । भेदविरुद्धेत्यत्र भेदो विरुध्यते यया कर्न्या । कर्मणि क्तः । नश्यत इति नञ् कर्मणि क्तोन्वयार्थः । तेन योगरूढः शब्दः । भेदविरुद्धा संपत् तादात्म्यमर्थः । स्वाश्रयेति । तादात्म्यरूपं रूट्या प्रविष्टम् । ब्रह्मात्मका इति । अभेदो ब्रह्मणा भेदविरुद्धसम्पद्रप् इति ब्रह्मा-त्मकाः । असाधुत्वेनेति । असच्छब्दं समाकर्षाधिकरणोक्तरीत्या खार्थात्प्रच्याच्यासाधुजन्यां ताम-साधुत्वेन प्रदर्भ । तत इति । असाधुसृष्टेः । तन्त्रेति । असाधुसृष्टौ । द्वितीयेति । 'बहु स्या'मि-तीच्छाकाराद्वितीयाकारात् । उचेति प्रशन्दार्थः । तत्रापीति । असाधुसृष्टौ । भाष्यस्थां श्रुर्ति व्याकु-र्वन्ति स्म वैद्राब्द इति । 'रस शब्दे', 'रस आखादने' तयोराखादनार्थस्याग्रिमग्रन्थानुरोधाद्वहणम् । तदाहुः सर्वसारेति । 'सर्वरस' इति द्वयमुक्तम् । द्वयं समुदितं दशरसरूपम् । रसो जलं 'ऊर्जे त्वे'-त्युक्तम् । 'पुष्णामि चौषधीः सर्वाः सोमो भूत्वा रसात्मकः' । रसः शुक्रम्, तदात्मकत्वेनेत्यर्थः । तदुक्तं 'रसी गन्धरसे स्वादे तिक्तादौ रसरागयोः । शृङ्गारादौ द्रवे वीर्थे देहधात्वम्बुपारदे' इति । रसः सारः । यथा छान्दोग्ये 'एषां भृतानां प्रथिवी रसः । पृथिव्या आपो रसोऽपामोषधयो रस ओषधीनां पु**रुषो** 

१. ळीळायाः समीपे । २. सर्वेषाम् ।

कर्त्वं ब्रह्मणो निर्णीतम् । तथाच यस्य रसस्य ये विभावानुभावादिरूपाः, तैः स रसः सम्पद्यते । आतानवितानात्मकतन्तुभिः पट इव । अतस्तत्तादात्म्यं रसस्येति सर्वाभेदो निष्पत्युह इति ।

ननु विरुद्धदिक्षयोरेकजातीयभाववतोर्भक्तयतिशयेन युगपदेकजातीयली-लासहितभगवत्प्रादुर्भावे भगवतो व्यापकत्वेनैवं प्रादुर्भावस्योपपन्नत्वेपि लीला-पदार्थीनामव्यापकत्वाद्यगपदाविर्भावोऽनुपपन्नः। भक्तयोः सृमानत्वाद्गक्तिमार्ग-

#### भाष्यप्रकाशः।

द्येवाय'मित्यारभ्यानुवाकसमाप्तिपर्यन्तम् । तथाच पूर्वसृष्टौ सचितोरेव प्राधान्यम् , नानन्दस्य , इह त्वानन्द एव तत्तद्व्य इति तस्याः सकाशादिस्मन्यं विशेष इत्यर्थः सिद्धः । एवं 'सर्वरस' इति श्रुतौ च सर्वरसात्मकत्वेन । तेनैताभ्यां ब्रह्मणो रसात्मकत्वं निर्णीतम् । तेन यत् सिद्धं तदाहुः तथाचेत्यादि । विभावानु भावरूपा इति । आलम्बनविभावरूपा भक्ताः, उद्दीपनविभावरूपा क्रत्वाद्यः, अनुभावाः कटाक्षवेणुवादनाद्यः, तेषां सर्वेषामेवं तादात्म्यरूपे अभेदे निर्विमे लीलास्थानां भक्तानां ब्रह्मात्मकत्वेन नित्यत्वात् पूर्वोत्तरलीलासम्बन्धित्वं निर्विमम् , लीलानां च ब्रह्मधर्मत्वान्नित्यत्वम् , एवं सर्वेषां नित्यत्वे युगपत्सर्वलीलानुभव आपतित, स च 'अङ्गसङ्गं किरिष्यामी'त्यादिश्रौतप्रयोगान्यथानुपपत्यवगतभगविद्ख्लामिद्धा तत्सामध्यमिदिम्ना च निवारणीयः, न तु भक्तानुभवादेरनित्यत्वं स्वयं कल्पनीयम् , ब्रह्मणो मनोवागगोचरत्वस्यानिरुक्तादि-श्रुतिसद्धत्वात् । इद्मन्न बोधसौकर्यार्थम्रक्तम् । उत्पत्तिपक्षस्याप्येकदेशत्वेनादरणात् । वस्तुतस्तु यथा लीला सम्पद्यते, तत्प्रकारकं सर्वं ब्रह्मेच । तथेव लीलापि । 'यदेकमन्यक्तमनन्तरूपं विश्वे पुराणं तमसः परस्ता'दिति श्रुतेः । 'यथा मुवर्ण सुकृतं पुरस्तात् पश्चाच सर्वस्य हिरण्मयस्य । तदेव मध्ये व्यवहार्यमाणं नानापदेशैरहमस्य तद्व'दित्येकादशे भगवद्वाक्याच उपपत्तिपक्षस्येव मुख्यत्वात् । तच प्रागेवोपपादितमिति न किश्चिदनुपपन्नमित्यर्थः । अत्रैव किश्चिदाशङ्का प्रिहरन्ति नन्वित्यादि । सामञ्चस्यादित्यन्तम् । मादुर्भाव इति । विचार्यमाण इति शेषः ।

## रक्मिः।

रसः पुरुषस्य वाग्रसो वाच ऋग्रसः ऋचः सामरसः साम्न उद्गीथो रसः स एष रसाना रसतमः परमः पराधों ऽष्टमोयमुद्गीय' इति । तेने त्यादि । सर्वरसत्वेन यत् उपष्टन्धं दशरसरूपं सिद्धम् । यतु 'सर्वरसः स्मृतो वाद्यमाण्डमेदे ऽवधूलक' इति विश्वः । तत्तु लौकिकरू दिमात्रात् । सिद्धान्ते योगयोगरू दिमात्र-सत्त्वात् । 'महानामश्चिन'रिति वाक्योपष्टन्धो दशविधरसस्तदात्मात्मा । सर्वेषु रसेषु । वस्तुतस्तु दशविधरसातिरिक्तं न जगत्, किं तरामन्ये रसा इत्याशयेन व्याकुर्वन्ति सम ये विभावेत्यादिना । अत्र स्वगतपरगतरसः पुष्टिमार्गे भक्तिसंविलतो भगवान्फलिति अधोक्षजस्यालम्बनत्वेपि भक्ता आलम्बन-विभावरूपत्वेनोक्ताः । तत्याविषयत्वात् । उदीपनेति । कारणरूपाः । ऋत्वादयः समानाः । आदिना चेष्टा देशश्च । अनुभावाः कार्यरूपाः । कटाक्षेति । आदिना युगलगीतोक्ता हारहासादयः । अङ्ग-सङ्गमिति । भविष्यत्रयोगोत्र । भाष्ये । निःप्रत्युह इति । 'आविर्भावतिरोभावौ शक्ती वै सुरवैरिण' इति वाक्यं त्रश्चस्कूपनिविष्ट इवार्थाभेदेपि द्रष्टव्यम् । 'अविभक्तं च मृतेषु विभक्तमिव च स्थित'मिति-गीतावाक्यात् । विरुद्धदिक्कयोरिति । प्राचीप्रतीचीदक्षिणोत्तरा विरुद्धा दिक् सहानवस्थानात् ।

१. विभावानुभावरूपा इति प्रकाशपाठः ।

## भाष्यप्रकाश-रिक्-परिकृहितम् ।

विरोधापाताद्विनिगमकाभावाचैकन्न आयया प्रदर्शयतीति च न वक्तं १ शङ्काप्येताभ्यां सूत्राभ्यां निरस्तेति ज्ञेयम् । ब्रह्मणो व्यापकत्वाष्ठीलायाः सहाभेदात्तथात्वादेकसी भक्ताय यथा ब्रह्मणा सह लीलापदार्था आविः तथैव तदैवान्यत्रापि भक्तसमानदेश आविभेवन्तीति सर्वसामञ्जस्यात् ॥ १० ।

ननु व्यापकत्ववत् पूर्णानन्दैश्वर्यवीर्यादयोपि धर्मास्तेषु प्रतीता भवेयुः नचैवमस्ति, दुःखसम्भावनायां प्रभुमेव प्रार्थयन्ति यतः, एवं सित व्यापकत्वमपि न वक्तुं दाक्यम्, तुल्यत्वात्, अत उत्तरं पठित ।

#### भाष्यप्रकाराः।

इति चाङ्केति। लीलासम्बन्धिपदाथीव्यापकत्वकृता शङ्का। तथात्वादिति। व्यापकत्वात्। तथाच तेपि व्यापका एव। परिच्छिन्नत्वप्रतीतिस्तु तेन तेन प्रकारेण ततस्ततो मायापसारणाद्धि- रुद्धधमीश्रयत्वस्य साधितत्वाचेति न किमप्यनुपपन्नमित्यर्थः। तेन सह्पप्रधानस्य भक्तिमा- गीयस्य तक्तिलीलासम्बन्धिनां भक्तादयो गुणाः सर्वेऽप्युपसंहरणीया इति बोधितम्।

अन्ये त्वत्र छान्दोग्यवाजसनेयिकौशीतिकनां ज्येष्ठचश्रेष्ठचादिगुणका प्राणविद्येका, भिन्ना वेति संश्ये, भिन्नेत्याशङ्क्य, छान्दोग्यवाजसनेयिनोर्गुणाधिक्येपि रूपाभेदादिद्येक्ये कौशी-तिकनामपि विशष्ठत्वादिगुणोपसंहारं सिद्धान्तयन्ति ।

तदस्मन्मते समाचारस्रत्रे निरूपणप्रकारभेदस्य प्रायश्चित्ताद्यनुनायकत्वे उपसंद्वारानुगुण्यस्था-पनादुपसंहारस्रत्रेऽर्थाभेदकथनाच सिध्यतीत्युपेक्षितं बोध्यम् ॥ १०॥

### रहिमः।

विरुद्धा दिक् ययोर्भक्तयोः । भिक्तिमार्गेति । भगवति मायाङ्गीकारो न भिक्तमार्गे । 'प्रवर्तते यत्र रजस्तमस्तयोः सत्त्वं च मिश्रं न च कालविकम' इति द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायवाक्यात्, मायाङ्गीकारे
भिक्तमार्गविरोधापातात् उभयोरन्यतरस्य मायया प्रदर्शने विनिगमकस्य प्रमाणस्याभावाचैकत्र माययेत्यादि । ब्रह्मणो व्यापकत्वादिति । स्त्राभ्यामित्युक्तम् । तत्र प्रथमस्त्रीयो निरासप्रकारः ।
अभेदादिति द्वितीयस्त्रीयो निरासप्रकारः । प्रकृते । तेन तेनेति । देशत्वेन कालत्वेन । उपलक्षणमे
तत् । ततस्तत इति । आश्रयात् । भाष्यो । आविरिति । देशे इति योजनीयम् । आधुनिकमके
तु देशेन सहाविर्भवन्तीति ज्ञेयम् । 'अक्षरात्मकत्वे हृदयस्य जात' इति 'लीला च हृदये सदे'तिवाक्याभ्याम् । सर्वेति । सर्वशब्दान्नित्यलीलावादसुवर्णस्त्रोक्ता अष्टाविशतिदोषास्तत्परिद्वाराश्च मत्कृतभकिमातिण्डफलप्रकरणे योजिता अत्र ज्ञेयाः । 'अनागत'मिति वाक्यात् । प्रकृते । ज्येष्ठ्येति ।
'यो ह वै ज्येष्ठं च श्रेष्ठं च वेद ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च स्वानां भवति प्राणो वै ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्चे त्येष्ठयश्रेष्ठचादिगुणका प्राणविद्या । गुणेति । वशिष्ठत्वादिगुणाधिक्ये । विश्वष्ठत्वाद्दीति । वाजसनेयकानां 'यो ह वै वशिष्ठं वेद वशिष्ठः स्वानां भवति'इति श्रुतिरत्र । आदिना 'यो ह वै प्रतिष्ठां वेद
प्रतितिष्ठति स मे प्रतितिष्ठति दुर्गे चश्चुवै प्रतिष्ठा । यो ह वै सम्पदं वेद सप्रस्मै पद्यते यं कामं
कामयते श्रोत्रं वै सम्प'दिति । एवं वशिष्ठत्वादिगुणोपसंहारम् ॥ १० ॥

नन्वित्यादीति । तेषु भक्तेषु । प्रार्थयन्तीति । यथा श्रीगोवर्धनप्रसङ्गे आसारपीडिताः प्रार्थयन्ति स्म ।

१. नेति नास्ति ।

## आनन्दाद्यः प्रधानस्य ॥ ११ ॥

पूर्णानन्देश्वर्याद्यः प्रधानस्य धर्मिणो ब्रह्मण एव धर्माः । लीलापदार्थास्तु ब्रह्मधर्मत्वेन व्यापका उच्यन्ते । व्यापकस्य धर्मिणोऽनागन्तुकधर्मस्य व्यापकत्व-नियमात् । न हि धर्मेषु पूर्णानन्द्रत्वाद्यः सम्भवन्ति । धर्मित्वापत्त्या धर्मत्व-व्याहतेः । अत एवाच्र प्रधानपद्मुपात्तम्, गुणभावेन लीलापदार्थानामाविर्भाव इति ज्ञापियतुम् ॥ ११ ॥

#### भाष्यप्रकाशः।

अगनन्ददाद्य प्रधानस्य ॥ ११ ॥ अग्रिमस्त्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । व्याक्कंनित पूर्णत्यादि । व्यापकत्वनियमादिति । अयं नियम आकाशपरिमाण आत्मचेतनायां च स्फुटः । नच पूर्णानन्देश्वर्याद्यभावे तेषु ब्रह्मत्वस्थीपचारिकत्वापिति शङ्क्ष्यम् । तत्र तदनाविर्मावेनेवोपपत्तः । नच तत्र को हेतुरिति शङ्क्ष्यम् , लीलेच्छाया एव तथात्वात् । नच तिहं विशेषतो निर्वाच्यमिति वाच्यम् । विदिताविदितान्यत्वानिरुक्तत्वादिश्वतिभिरेव तिन्वारणात् । नच तथापि संशयो न निवर्तते इति चेत् , न निवर्ततां नाम, तथापि 'भिद्यते हृदयप्रन्थि'रिति श्रुतेभगवद्द्यनान्तरमेव तिन्वचत्तरित यथाश्रुतमिति मन्तव्यमिति दिक् । स्वव्याख्यातस्थार्थस्य व्यासाश्यगोचरत्वायाहुः अत एवेत्यादि । एतेन तेषु स्वरूपानन्दांशभूतजैवानन्दसत्त्वेपि मगवद्दानेन तद्धमाश्यभूतानां भजनानन्दैश्वर्यादीनां तेषु प्राकटथेपि न गुणभावनिद्यत्तिरित्यपि ज्ञापितम् । अयमेवार्थः पृष्टिप्रवाहमर्यादायां 'स्वरूपेणावतारेणे'त्यादिकारिकासक्त इति बोध्यम् । तेन भगवदसाधारणनिरङ्कश्चनरकर्वत्वादयः सर्वेशितृत्वादयश्च मकेषु नोपसंहर्तच्या इति बोधितम् । एवं त्रिस्त्र्या मिक्तप्रकरणीया भगवद्धमी विचारिताः ॥ ११ ॥

### रिक्मः।

अानन्दाद्यः प्रधानस्य ॥ ११ ॥ पूर्णेत्यादीति । धर्मिण इति । प्रधानादिशन्दाः परवाचकाः । प्रस्थानस्वाकरे व्युत्पादितम् । अतो न योगरूख्या त्रिगुणवाचकत्वम् । आकाशोति । आकाशो व्यापकः । अनागन्तुको धर्मः परममहत्परिमाणम् । एवं आत्मा व्यापकः । चेतनानागन्तुको धर्मः । 'सोऽश्रुत' इति श्रुतौ भक्तप्रधान्यमुक्तं तत्समाधानायाद्वः एतेनेति । तेिःचति । भक्तेषु । स्वरूपेति । 'एतस्थवानन्दस्यान्यानि मृतानि मात्रामुपजीवन्ती'ति श्रुतेः । जैवानन्दे सर्वात्मभावोपि निविष्ट इति तमनुसन्धायाद्वः भगवद्दानेनेति । तद्धमेति । स्वानन्दधर्माश्रमूतानाम् । सर्वात्मभावव्यापारकेण भगवद्दानेन प्रकटानां भजनानन्दैश्वर्यवीर्यादीनां तेषु प्राकट्योपि 'श्रुक्तं भगैः स्वेरितरत्र चाधुवै'रिति वाक्यात्प्राकट्यम् । अपिशन्दात् 'सोऽश्रुत' इत्युक्तस्वातच्ये स्वाभाविकगौणभावनिवृत्तिनेत्यर्थः । भक्तिति । मिक्तमार्गस्य स्वप्राप्टयर्थं कृतत्वातद्वयर्थ्यपरिद्वाराय प्रकटितेषु वाल्यपौगण्डादिषु नवधामिक्तसूप्योगिषु तिरोहितेषु च विश्वरूपप्रदर्शनाध्यायोक्तधर्मेषु । पूर्वसूत्रे सचिदानन्दत्वं समर्थितम् । द्वितीयस्त्रे हीलापदार्थानां व्यापकत्वसमर्थनेन 'नैश्चिन्त्यं वाचि पूर्वव'दिति सुवोधिनीकारिकाया माहात्म्यज्ञान्त्राकट्याचृतीयस्त्रे हीलानां गौणभावनाविर्माव इति भक्तिप्रकरणीया इत्यर्थः । प्रकरणं तामसम् । तत्रापि प्रमाणप्रकरणे टिप्पण्यां 'रक्षां चक्तुः सश्कृते'स्यस् सुवोधिन्याः ॥ ११ ॥

## प्रियशिरस्त्वाचप्राप्तिरुपचयापचयौ हि भेदे ॥ १२ ॥

नन्पासकस्य प्रियत्वादिप्रकारकज्ञानक्रममादाय वियत्वादिधर्माणां शिर-स्त्वादिरूपत्वमानन्दमयाधिकरणे निरूपितमिति लीलास्थानामपि प्रियत्वादि-ज्ञानस्य सत्त्वादन्नापि खरूपोपासकस्य प्रियशिरस्त्वादिधर्माणामुपसंहारः कार्ये इत्याशङ्क्य परिहरति प्रियशिरस्त्वाद्यप्राप्तिरिति । चित्तशुद्धितारतम्यहेतुकं प्रि-यत्वादिज्ञानं लीलास्थानां चित्तशुद्ध्यपेक्षाऽभावान्न सम्भवतीति न तेषामन्नोप-संहारः कार्य इत्यर्थः ।

#### भाष्यप्रकाराः।

प्रियशिरस्त्वाद्यप्राप्तिरुपचयापचयौ हि भेदे॥ १२॥ आनन्दमयविद्यायामानन्दादयो धर्मा ब्रह्मासाधारणा इति सिद्धम्, तत्प्रसङ्गेन तद्विशेषणानि विचारयतीत्याशयेन स्त्रमवतारयन्ति नन्पास्तकस्येत्यादि । उक्तित्रस्त्रणां साकारत्वन्यापकत्वादयो भक्तसाधारणाः, पूर्णानन्दैश्वर्यादयस्तु भगवदसाधारणा इति भगवद्धर्मरूपेष्ठ भक्तेष्ठ न त इति स्थितम् । तथा सत्यानन्दादय इव प्रियशिरस्त्वादयोपि तत्र पठितत्वात् तदसाधारणा इति प्रियंदीनां शिरस्त्वादिरूपत्वमानन्दमयाधिकरणे अन्नमयादिष्प्रपासनाकथनेनोपासकस्य ज्ञानक्रममादाय निरूपितम् । तेन लीलास्थानां भगवति प्रियत्वादिज्ञानस्य सत्त्वात्, भक्तिमार्गीयोपासने तेषां पुरुषविरुद्धत्वभानेऽप्यसाधारणत्वात् प्रियत्वादिषु शिरस्त्वादिके अधिके श्रीतत्वाद्भाविते दोषाभावात् तेषाप्रपसंहारः कार्य इत्याशङ्क्य परिहरतीत्यर्थः । सत्रं तात्पर्यकथनप्रस्तेन न्याकुर्वन्ति चित्तशुद्धीत्यादि । अत्र प्रधानस्यतेतपदं पूर्वस्त्रादनुवर्तते । तथा च चित्तशुद्धितारतम्येन मासमाने प्रधानस्य भदेः, हि यसाद्धेतोः, उपचयापचयौ प्रमोदमोदरूपावानन्दोपचयापचयानुपासकस्य भासेते, लीलास्थानां तु ब्रह्मतादात्त्म्यस्य पूर्वाधिकरण उक्तत्वात् तादशां चित्ते तारतम्यभानस्य कृत्राप्यतुक्तत्वात्तदमावेन भगवित तदवयवेषु च यत् प्रियत्वादिज्ञानम्, तिक्रपितानां प्रियशिरस्त्वादीनामप्राप्तिः, प्राप्तिरेव न सग्प्रवतीति भक्तिमार्गे तदनुसारिणा सहरोपासकेन तेषास्रपसंहारो न कार्य इत्यर्थः ।

## रिंमः।

पिति भक्तसाधारणाः । भगवदिति । भक्तेष्वदानदशायामसत्त्वादसाधारणाः । सांकर्यभावायोक्तम् । तदसाधारणा भगवदसाधारणाः । प्रियत्वादीति । भाष्ये प्रियत्वादिप्रकारकज्ञानसेत्यत्र ज्ञाने प्रियत्वादेः प्रकारस्य प्रियद्वादस्य साधाण्ज्ञानं प्रियत्वादेक्क्तम् । आश्रङ्काप्रन्थत्वाद्वा । भिक्ति-मार्गीयेति । एकादशसुन्नोधिन्या प्रमिषे स्थित्वा यथायोग्यकरणस्योपासनारुक्षणत्वम् , अत्र तु मनोव्यापारविशेष उपासना । चित्तेति । उपासनानां चित्तशुद्धिहेतुत्वं पूर्वमुक्तम् । तारतम्यं संशयभ्रमप्रमाजनकत्वेन । प्रधानस्य स्वावयवैस्तामसचित्तेन भेदे भासमान इत्यथः । पूर्वेति । आनन्दमयाधिकरणे । तारतम्याभावेपि नित्यक्रीडास्थानां सात्त्वकृतामसज्ञानं फरुप्रकरणस्थानामिवाद्वः भगवति तद्वयवेषु चेति । भगवत्त्वेन ज्ञानं सात्त्विकम्, एकत्वेन ज्ञानात् । अवयवित्वेनान्वयव्यानं तामसम् । अस्थावयवा इति भेदवत्त्वेन ज्ञानात् । प्रियत्वादिज्ञानमिति । सिद्धान्त-वयवज्ञानं तामसम् । अस्थावयवा इति भेदवत्त्वेन ज्ञानात् । प्रियत्वादिज्ञानमिति । सिद्धान्त-

१. तेषामिति मुळे पाठः ।

अथवा । नन्वानन्दमयोपासनामथर्वणोपनिषदुक्तपश्चरात्राद्यागमोक्तप्रका-रेण कुर्वतः पुरुषरूपे पक्षाद्यपसंहारस्यायुक्तत्वादानन्दमयाधिकरणे तद्रूपस्यैवो-क्तत्वात् पुरुषरूपः कथमानन्दमयः । तथात्वे वा कथं नोक्तोपसंहारः । अपरं च । मोदप्रमोदयोरुपचितानुपचितानन्दरूपयोर्युगपत्सक्त्वेन देशभेदेनापि भिन्नत्वान्नित्यानन्दैकरसे ब्रह्मणि तादृशरूपकथनमनुपपन्नमित्याशङ्क्य परिहरिन प्रियशिरस्त्वादीति । यद्यथर्वणोपास्यात् प्रियशिरस्त्वादिविशिष्टस्य भेदः स्यात्, तदा तद्पाप्तिः स्यात्, नच तथेति प्रियशिरस्त्वादिकसुपासनामार्गीयस्यांथ-वीणकादेरुपसंहार्यमेवेत्यर्थः। चित्तशुद्धितारतम्यहेतुकं प्रियत्वादिज्ञानमिति पक्षे

#### भाष्यप्रकाशः ।

असिन् पक्षे उपासनामार्गीयस्य तदुपसंहारपक्षोऽर्थादेवायाति, तथाप्यानन्दमयवाक्ये-Sथर्वणोपनिषदि च सदानन्दत्वस्रोक्तत्वादुभयप्राधान्येनोपासकस्य निर्णयो न सिध्यतीत्यतः सूत्रं प्रकारान्तरेण व्याख्यातुमवतारयन्ति अथवेत्यादि । उक्तविधस्योपासकस्य पुरुषरूपविरुद्ध-पक्षाद्यपसंहारस्यायुक्तत्वादानन्दमयवाक्ये च पुरुषस्य विधामात्रमेव गृहीतम् । तच स्नीत्वव्यवच्छे-द्रार्थत्वेनापि युज्यते इति पक्षिरूपसेवोक्तत्वात् पुरुषरूपः कथं सः । अतः सोपासना एतदुपनि-षदुक्तरूपेण न युक्ता । अथ ब्रह्मत्वस्थाविशिष्टत्वादेतदुपनिषदुक्तस्थाप्यानन्दमयत्वेऽत्रापि पक्षिरूपस्य सन्तात् कथं न पक्षाद्यपसंहार इत्येका शङ्का । अपरं चेत्यादिनोक्ता मिथ्यावादिकृता द्वितीया । देशभेदेनेति । दक्षिणोत्तरभेदेन । तादृशरूपकथनमिति । भेदयुक्तरूपकथनमानन्दमयवा-क्येऽनुपपन्नमित्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति यदीत्यादि । तथाचास्य सूत्रस्य तर्कगर्भत्वेनापि व्याख्यातुं शक्यत्वात्, वाक्यद्वयेष्युक्तस्य ब्रह्मण ऐक्येन विरुद्धधर्माश्रयत्वेन च पूर्वाशङ्कोक्त-स्रोभयरूपत्वस्य पक्षिरूपत्वस्य वा अदुष्टत्वादुपासकस्यात्र तदुपसंहारो न दुष्ट इति भावः । नतु

रीत्यात्रैव पूर्वमुपपादितम् । उपासकेति । ज्ञानक्रममत्र प्रियत्वादिमात्रविषयकज्ञानक्रमम् । विभूतित्वादन्येषाम् । प्राप्तिरेचेति । प्राप्तिनैव संभवतीत्यन्वयः । भाष्ये एवकारार्थस्य प्रतियोगि-त्वाभावात् । निर्णय इति । नच निषेधमुखेन निर्णय इति शङ्क्यम् । पक्षिरूपेणोपासनामार्गीयो निर्णयो नेत्याशयात् । उक्तविधस्येति । निन्वत्यादिभाष्योक्तविधस्य । आनन्दमयाधिकरण इ्त्यादिभाष्यविवरणं आनन्दमयवाक्ये इति । सामान्यप्रकारकजिज्ञासाया विशेषप्रकारकजिज्ञा-साजनकत्वाद्वाख्यानम् । 'आत्मैवेदमग्र आसीत्पुरुषविघ' इति वाक्ये 'को ह्यवान्यात्कः प्राण्यायदेष आकाश आनन्दो न स्या'दिति विषयवाक्ये । विधा तु 'अन्वयं पुरुषविध' इति श्रुतौ । अय प्रकाशः पक्षिरूपस्यैवेति भाष्यीयैवकारव्यवच्छेद्यार्थः । पक्षिरूपस्यैवेति तद्रपस्यैवेतिभाष्यव्याख्यानम् । एतदिति । तित्रीयोपनिषदुक्तानन्द्मयरूपेण । अविशिष्टिष्टिति । अथर्वणोपनिषदि मुण्डके 'आनन्दरूपममृतं यद्विभाति'। पञ्चरात्रागमे 'आनन्दमात्रकरपादमुखोदरादिः'। आदिना मन्नशास्त्रागमः तत्रत्यानन्दः। अत्र स्तुत्या मयडर्थत्वं बोध्यम् । एवं तैत्तिरीयानन्दमयादविशष्टत्वात् । अत्रोक्त इति । आथर्वण-पञ्चरात्रोक्तः । अत्रापीति । आथर्वणपञ्चरात्राद्युक्तेषु पुरुषविधानन्दमयेषु पक्षिरूपस्य निषेवामा-वेन सत्त्वात् । तर्केति । अन्यथाज्ञानं तर्कः । वाक्येति । आथर्वणे पत्र्वरात्राद्युक्ते च । उक्तस्येति ।

<sup>9.</sup> यद्यपि । अथर्वणोक्तोपास्यात् । २. उपासनामागीयस्यापीतिपाठः ।

परोक्षवादपक्षेपि तत्र भेदाभावान्मोद्यमोद्योर्न त्वदुक्तरूपत्वमित्यर्थः। ब्रह्मधर्मा एव भिन्ना इत्युपासनार्थ तानादाय शिरःपाण्यादि निरूप्यत इति तत्रैव निरू-पितमस्माभिः। ययप्यानन्दमयाधिकरण एवास्यार्थस्योक्तत्वान्नेयं शङ्का सम्भवति,

#### साध्यप्रकाशः।

मोदप्रमोदयोरुक्तरूपत्वे मेदस्तु सिद्ध एवति कथं तदमाव इत्यत आहुः चित्तेत्यादि । अपिः सम्रुचये । तथाच माध्ववर्णिकस्त्रत्रव्याख्याते मोदप्रमोदयोः परिनिष्ठितापरिनिष्ठितानन्दपक्षे । तयोत्ताद्यात्वज्ञानस्य चित्तञ्जद्वितारतम्यहेतुकत्वेन स्वरूपाभेदकतया ब्रह्मणि भेदाभावात्तथा। 'वस्तु-तस्तु परोक्षवादोऽय'मिति प्रतिज्ञाय, 'तत्र निरुपिशीतिरेव द्युख्ये'त्यादिना व्युत्पादिने परोक्षवाद-पक्षे च रसात्मके स्वरूपे तदात्मका एव भावा मक्तानां हृदि तथा स्फुरन्तीति ताद्यप्रतितेस्तद्भावहेतुकत्वेन रसरूपे ब्रह्मणि भेदाभावान्योदयमोदयोनीपचयापचयरूपत्वमिति । अयं अर्थः स्त्रतात्पर्यम् । तथाच भेदाभावाद्यथा सङ्कर्षणस्वरूपोपवर्णने 'किरीटसाहस्त्रमणिप्रवेकप्रोद्योतितोद्दाम-फणासहस्त्र'मितिवदुचित उपासनामार्गीयस्य तदुपसंहारः, भक्तिमार्गीयस्य तु परोक्षवादोक्तरीत्या प्रियत्वादेरेवोपसंहार इति भावः । ननु मा भ्रुतामानन्दोपचयापचयो स्वरूपनिष्ठो, तथापि प्रियादीनां शिरस्त्वादिभावनं तु विरुद्धमेवति कथं तदुपसंहार्यमित्यत आहुः ब्रह्मोत्यादि । तन्त्रेच निरूपितमिति । तस्मिन्नेव वर्णके 'पुरश्चके द्विपद' इति श्रुतिविचारे 'भक्तानामलौकिकदेहस्थिन्यर्थमन्नमयादिरूपस्तत्र तत्र प्रविश्वति, जीवे त्वानन्दमय' इति निरूपितम् । तथाच जीवे पश्चरूपमनमयादिरूपसत्र तत्र प्रविश्वति, जीवे त्वानन्दमय' इति निरूपितम् । तथाच जीवे पश्चरूपमनमयादिरूपसत्र तत्र प्रविश्वते यथाधिकारं प्रियादिरूपेण भासन्त इत्युपासनायां त

तैत्तिरीयोक्तस्थान्वयपुरुषविधस्य पक्षिरूपस्य ब्रह्मणः पूर्वतचिद्वितीयाध्यायोक्तदर्शपूर्णमासामेदवदैक्येन । पूर्वेति । भाष्ये पूर्वाशङ्कोक्तस्य । तद्भाव इति । भेदाभावो ब्रह्मण उभयत्र । परिनिष्ठितेति । ब्रह्म विपश्चित् । 'मात्रवर्णिकस्त्रव्याख्यात' इत्युक्तत्वात् । 'मोदः पक्षः प्रमोदः पक्षः'। अत्र विपश्चित्त्वं विविधभोगचतुरत्वम् । इत्थं च पुरुष आनन्दमय इति मोदप्रमोदाभ्यां भोगः । पक्षी आनन्दमयः । इति पक्षाभ्यां भोग इति उभयपक्षे । तथोरित्यादि । मोदप्रमोदयोः ताद्दशत्वं तौ पक्षाविवेमौ मोद-प्रमोदौ पश्यन्ति जनाः इति न्युत्पत्त्या सिद्धं महाभाष्ये । रुढोय शब्द इति मनोरमायाम् । तस्य ज्ञानं तस्य 'मनसैवानुद्रष्टच्य'मिति श्रुतेश्चित्तस्य शुद्धिः सात्त्विकत्वादिः तत्तारतम्यं तद्धेतुकत्वेन ब्रह्मणि सात्त्विकचित्तेन गृहीते भेदाभावात् । तदुक्त गीतायामष्टादशाध्याये 'सर्वभृतेषु येनैक भावमन्ययमीक्षते । अविभक्तं विभक्तेषु तज्ज्ञानं विद्धि सात्त्विक'मिति । अधुना परोक्षवादे तत्रानन्दमये भेदाभावात् इति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म बस्तुतिस्त्विति । विपश्चित्सूर्यः सूर्यविपश्चित्त्वकारणं विपश्चित्त्वस्याघोक्षजेऽ-निश्रयाद्वस्तुतः पक्षः । 'परोक्षवादो वेदोय परोक्षं च मम प्रिय'मिति वाक्यात् । च्युत्पादित इति । आनन्दमयाधिकारणे व्युत्पादिते । परोक्षवादपक्षे चेत्यत्र चकाराध्याहारः, अपेः पूर्वं व्याख्यानान् । रसात्मक इति । दशरसात्मके । उपबृहणसिद्धत्वात् । तथिति । अभिन्नत्वेन । तद्थे इति । परोक्षवादे च तत्र भेदाभावादिति भाष्यार्थः । सूत्रस्य तात्पर्य तत्प्रतीतीच्छयोचरितत्वम् । तेनेति होषः। अयमर्थ इति पाठः तद्थे इत्यत्र मूलपुस्तके। सङ्कर्षणेति। तृतीयाप्टमाध्यायेस्ति। स्वरूप 'य वासुदेवाभिधमामनन्ती'त्युक्तम् । लदुपिति । पक्षिरूपत्वोपसंहारः । ब्रह्मेत्यादीति । एवकारोऽवयवयोगव्यवच्छेदकः । लानिति । भिन्नान् शिरस्त्वादिवर्मान् । तिर्ध्यक्षेत्रेते । आनन्दमया-

तथापि गुणोपसंहारप्रसङ्गे मिथ्यावादिन आपाततः शङ्का सम्भवतीत्याचार्यणो-कत्वा निरस्ता ॥ १२ ॥

ननूपास्यरूपस्याविरुद्धा एव गुणा उपसंहर्तव्याः, न तु विरुद्धाः, तथाच पुरुषरूपे पक्षादि विरुद्धमिति न तृदुपसंहार्यमित्याशङ्क्षणह ।

इतरे त्वर्थसामान्यात् ॥ १३ ॥

इतरे पुरुषक्षे विरुद्धत्वेन ये भासमाना धर्मास्तेऽप्युपसंहर्तब्याः, तत्र विरोधव्यवच्छेदज्ञापनाय तुशब्दः । तत्र हेतुरर्थसामान्यादिति । अर्थः पदार्थ आनन्दमयत्वलक्षणस्तस्य समानत्वादेकत्वादिलर्थः ॥ १३॥

#### भाष्यप्रकाशः।

उपसंहायीः । भक्तिमार्गीयस्य तु तेषु भेदभानात् तेन तत्र नोपसंहार्या इति पूर्वोक्ताधिकारनियता वर्णकद्वयसिद्धा व्यवस्थेत्यर्थः । ननु यद्यानन्दमयाधिकरणे अयमर्थः स्त्रकारेण सचितः स्वात्, पुनरत्र किमिति वदेदित्याशङ्कायामाहुः यद्यपीत्यादि । इयमिति । मोदप्रमोदविषयिणी । तथाचैतदर्थं पुनः कथनम् । अती न दोष इत्यर्थः ॥ १२ ॥

इतरे त्वर्थसामान्यात् ॥ १३ ॥ नन्वेवं पश्चद्यस्वीकारे की हेतुरित्याकाङ्कायां इतरादिस्त्रत्रयप्रणयनमेव हेतुरिति स्चयन्तः पूर्वग्रुपसंहारपश्चे हेतुं वदतीत्याशयेनावतारयन्ति ननुपास्येत्यादि । व्याकुर्वन्ति इतर इत्यादि । ननुपसंहारस्त्रे एवायं हेतुः सिद्ध इति पुनः कथनस्य किं प्रयोजनमत आहुः तन्नेत्यादि । तन्नेति । परस्ररूपे । तन्नेति । उपसंहारे । तथाच ब्रह्मत्वप्राधान्येनोपासने सम्बन्धि ब्रह्मैव । सदानन्दप्राधान्येनोपासनेपि 'तयोरैक्यं परं ब्रह्में रित वाक्याद्भक्तेर्गीणत्वाच सम्बन्धि ब्रह्मेव, पुरुषत्वादिकं तु न प्रधानम्, अतस्तकोपसंहार-नियामकमित्येतत्सारणाय तदुक्तिरित्यर्थः ॥ १३ ॥

धिकरणे तस्मिन्नेव वर्णक इत्यर्थः । अवयवेति । अवयवाश्च तेऽमिन्नाः । एवकारः शिरस्त्वादि-धर्मव्यवच्छेदकः । यथाधीति । सात्त्विकादिचित्तकत्वाद्यनतिक्रम्य । अव्ययीभावः । त इति । भिन्नाः शिरस्त्वादिधर्माः । भेद्भानादिति । 'अन्तरा मृत्रप्रामव'दिति सूत्रे वक्ष्यमाणभेदभानात् । 'भक्तया जानाति चाव्यय'मिति श्रुत्येवार्थो भेदः । 'अविभक्तं च मूतेषु विभक्तमिव च स्थित'मिति ब्रह्मस्वरूपपरगीतायाः । तेनेति । तेन भक्तेन । तन्त्र पुरुषोत्तमे । पूर्वोक्तिति । 'नवे'ति सूत्रवर्णको-क्ताधिकारनियता। न दोष इति। पुनरुक्तिदोषो न।। १२॥

इतरे त्वर्थसामान्यात् ॥ १३ ॥ पक्षद्वयेति । पुरुषरूपे पक्षिरूपोपसंद्वारानुपसंद्वार-पक्षद्वयस्त्रीकारे । 'स वया रस्यस्जते'ति तृतीयाष्टके पुरुषविधान्वयस्य पक्षिस्रष्टृत्वोक्तेरेकरूपस्य हय-ग्रीवावतारवद्विरुद्धत्वात् । अर्थामेदस्य मेदप्रतिबध्यत्वादस्य हेतोभेदरूपप्रतिबन्धकप्रतिबन्धकत्वेनो-तेजकलाद्धेत्वन्तरमिलाहुः । तथाचेति । अस्ति पुरुषान्वयपक्ष्येकत्वम् , परन्तु तत्र पुरुषो ब्रह्मा तृती-याष्ट्रके 'प्रजापतिरकामयते'त्युपक्रम्य 'स वया स्यस्जते'त्युक्तेः । तथाच ब्रह्मस्वे ब्रह्मा स्वं आत्मा यस्य पश्चिणस्तस्मिन् पश्चिणि ठीठानां गौणमावेन धर्मिणः प्राधान्येनोपासने सम्बन्धी अन्वयी ब्रह्मा प्रजापतिरेव, नतु अन्यः । पुरुषत्वादिकं छीलारूपमप्रधान'मानन्दादयः प्रधानस्वे'ति सूत्रभाष्यादतः ब्रह्मप्रजापत्योरभेदात्। 'ब्रह्मन्धुंसि चे'ति सूत्रात्। तत् अव्ययम्। सः अर्थाभेदो न उपसं-

अथानन्द्रमयाधिकरण उक्तप्रकारेण ये प्रियत्वादिधर्माः, तेषामेवोपसंहारः कार्यः, न तु पुरुषरूपे पक्षादीनामपीत्यग्रिमं पठति ।

## आध्यानाय प्रयोजनाभावात् ॥ १४ ॥

आनन्दखरूपस्य यावन्तो धर्मा भिक्तमार्गीयाः परोक्षवादेन उच्यन्ते प्रियत्वप्राधान्यादयः, तेषां सर्वेषां ध्यानमासमन्तात् ध्यानम्, तद्र्थं ये धर्मा उपयुक्ताः, त एवोषसंहर्तव्याः, नान्ये । तत्र हेतुः । प्रयोजनाभावादिति । ध्यान-पदार्थस्य तावद्भिरेव सिद्धेरिधकोपसंहारे तथात्वादित्यर्थः ॥ १४॥

#### भाष्यप्रकाशः।

आध्यानाय प्रयोजनाभावात् ॥ १४ ॥ तर्हि भक्तिमार्गेषि परसैवोपासत्वात् तत्र कृतो नोपसंहार इत्याकाङ्कायामनुपसंहारपक्षे हेतुं वदतीत्याशयेनावतारयन्ति अथेत्यादि । उक्तप्रकारेणेति । परोक्षवादोक्तरीतिकरसात्मकतया । एतस्य पदस्य उपसंहारः कार्य इत्यनेनान्वयः । सत्त्रं व्याकुर्वन्ति आनन्देत्यादि । ध्यानपदार्थस्येति । भक्तिमार्गीयस्य तस्य । शेषस्तु निगद्व्याख्यातः ॥ १४ ॥

### रहिमः।

हारिनयामकः । अर्थाभेदस्य हेतोर्नामरूपसूत्रोक्तप्रकरणाधिकारकृतभेदप्रतिबध्यत्वादस्य हेतोर्भे-दरूपप्रतिबन्धकस्य प्रतिबन्धकत्वेनोत्तेजकत्वात् । तदुक्तिरिति । अर्थाभेदिमन्नस्यार्थसामा-न्यरूपस्य हेतोरुक्तिः । यथा घटपटकुड्यकुस्लानि अर्थसामान्यहेतुज्ञून्यानि तत्र द्रव्यत्वेनाभेदात् परस्पर-मुपसंहारः प्राप्तः नामरूपादिभेदेन प्रतिबद्धो न भवति । यत्र तु नीलो घटो द्रव्यमित्यत्राप्यर्थाभेदो-भेदप्रतिबध्योऽर्थसामान्यरूपोत्तेजकहेतुमित । परस्परमुपसंहारः नामरूपादिभेदकेन न प्रतिबद्धो भवति । तथा रामोपनिषदि राममत्स्यकच्छपा अर्थसामान्यरूपहेतुज्जून्यास्तत्र नामरूपादिभेदेन प्रतिबद्ध उपसंहारो न भवति । यत्र तु वासुदेवसङ्कर्षणपक्षिपुरुषहयप्रीवेष्वर्थसामान्यहेतुमत्सु अर्थाभेदः भेदप्रतिबध्यः उत्तेजकिविशिष्ट इति सिद्धम् । भाष्ये । आनन्देति । पूर्वतत्रे आकृतौ शक्तेः ॥ १३ ॥

आध्यानाय प्रयोजना भावात्।।१४॥ तहीति। अन्यथात्वस्त्रे उपासनाप्रसङ्गे विरुद्धभर्मा- श्रयत्वस्योक्तत्वादुपासनाकाले । अथेत्यादीति । भिन्नप्रक्रमेऽथशब्दः पुरुषोत्तमविचारात् । तेन बाध्य- बाधकभावोत्तेजकमपीयदविध । कार्य इति । वेदत्वात्कार्यः । इत्यग्निमिति । इति हेतोरनुपसंहारार्थमप्रिमं स्त्रं पठतीत्वर्थः । एतस्येति । नच वक्ष्यमाणभाष्यविरोधः । उपसंहारेपीदं करणमिति करणान्तरिनेषध- परत्वात् । आनन्दोत्याद्दीति । 'आनन्दादयः प्रधानस्ये'ति सूत्रमनुवर्तते । आनन्दादय इत्यस्य विभक्तिविपरिणामेनान्वयः । आनन्दाद्दीनामिति । प्रधानस्येत्यस्यर्थः आनन्दस्वरूपस्येति । रसरूपत्वस्य मोदप्रमोदाम्यां सिद्धेः किमिति प्रश्नः । प्रियविषयकेत्यादीति । सर्वेषामित्यन्तेन भाष्येणानन्दादीना- मित्यस्यर्थः । उपसंहतेच्या इति । उपसंहारस्त्रादुपसंहारोप्यनुवर्तते इति भावः । यथासम्भवमन्वयः । भिक्तमार्गीयस्येति । ज्ञानमार्गे सर्वतः पाणिपादादीनां ध्याने प्रकृतोपयोगाभावेन विशेषणम् । अङ्गो-पासनाप्रक्रमाद्धानमुक्तम् । एकैकाङ्गेषु मनोनिवेशनस्य ध्यानत्वात् । द्वितीयस्कन्धेऽवताराणामप्यङ्गत्वोक्तेः । यथा हासं राम इति ॥ १४ ॥

## अन्येषामनुपसंहारे हेत्वन्तरमप्याह । आत्मशब्दाच ॥ १५॥

'प्रियमेवे' त्यादिना परोक्षवादेनोक्तानां प्रियप्राधान्यादीनामेव भावना कार्या, न तु यथाश्चतानां शिरः पक्षादीनाम् । तेषामविवक्षितत्वात् । तत्र हेतुरात्मशब्दा-दिति । 'आनन्द आत्मे' त्यनेन पूर्वोक्तानां प्रियप्राधान्यादीनां रसात्मकानामात्मा स्वरूपमानन्द इत्युक्तम् । अग्रे 'रसो वै स' इति वक्ष्यमाणत्वात् तस्य च स्थायिभा-

#### भाष्यप्रकाशः।

आत्मशब्दाच ॥ १५ ॥ स्त्रमवतारयन्ति अन्येषामित्यादि । नतु प्रयोजनाभावेपि अस्रस्रूरूपरताया अविशिष्टत्वात् पक्षाद्युपसंहारे को दोष इत्याकाङ्क्षायां हेत्वन्तरमप्याहेत्यर्थः । व्याक्विन्ति प्रियमेवेत्यादि । तन्त्र हेतुरिति । अविविधितत्वे हेतुः इत्युक्तमिति । तसादिति शेषः । तथाच यथात्रमये इदमा परिदृश्यमानबोधनाङ्कोकिकदृष्टौ पक्षादीनामविविधितत्वम् , तथात्र आनन्दपदसमिन्याहतेनात्मपदेन प्रियादिखरूपस्यानन्दत्वेन बोधनाङ्कृतिहृष्टौ पक्षादीनामविविधितत्वमेव दोष इत्यर्थः । न च समाचारस्त्रेत्र अधिकारभेदस्यानुपसंहारिनयामकत्वेन सिद्धत्वात् तेनेव तित्तस्त्वावेतयोः सत्रयोः किं प्रयोजनिमिति शङ्क्ष्यम् । समाचारस्त्रत्रोक्तानां निरूप्णप्रकाराधिकारसम्बन्धिनामानन्दमयविद्यायामैक्यात् तन्नेदृष्ठतानुपसंहारस्य भक्तिमागीयोपासने वक्तमशक्यत्वात् तदर्थमेतयोहेत्वोः सत्रकृता निर्देशात् । नन्वाकारपूरकावयवप्रायपाठे प्रविष्ट आत्मशब्द आकारे तात्पर्यरहित इत्यत्र किं मानमित्यत् आहुः अग्र इत्यादि । आनन्दमयविवरणे 'आत्मानं स्वयमक्रुरुते'त्यादिना आत्मन एव प्राकत्वे 'रसो वै स' इति रसरूपताया वक्ष्यमाणत्वात् रसस्य च निरुपधिप्रियात्मरूपस्थायिभावात्मकत्वात् तस्यैव परस्थात्मनो विवरणाय प्रपाठकप्रवृत्त्या

आत्मश्राब्दा ॥ १५ ॥ अप्याहेति । नामभेदादिः प्रतिबन्धकोपिपदार्थः । अधोक्षजत्वं च प्रतिबन्धकम् । उपासनाऽनिषयत्वं च प्रतिबन्धकम् । प्रियमेवेत्यादिति । 'तस्य प्रियमेव शिर' इस्त्र प्रियमेवेत्यादिः । आनन्दादय इत्यनुवर्तते । भावनेति । 'तस्माच्छ्रीकृष्णमार्गस्थो निमुक्तः सर्वछोकतः । आत्मानन्दसमुद्रस्थं कृष्णमेव निचिन्तये'दिति । 'तमेव धीरो निज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत श्राह्मण' इति च । छोकिकेति । छोकिकपुरुषे वैराजत्वेन देवदत्तशिर एव शिरः द्यौरूपं दक्षिणोत्तर-पक्षावन्तिरक्षरूपौ इदं चरणं पुच्छं परिदृश्यमानौ पादौ पृथिवीरूपाविति । दृष्टावित्यर्थः । भिक्तिन्दृष्टाविति । प्रियमोदप्रमोदात्मश्रह्मसु प्रीतिः धर्मो भक्तिः मोदप्रमोदौ आनन्दिशेषौ भक्तेपारौ (आनन्द) आनन्द आत्मा चाधारः ब्रह्म उद्दीपनं व्यभिचारि वा । ब्रह्मानन्दो भक्तेराधारः । एवं भक्तौ दृष्टो । द्रोष इति । पक्षाद्यपसंहारे दोषः । अनेन रसात्मकानामिति प्रियप्राधान्यादीनां निशेषणं भाष्ये व्याख्यातम् । आत्मा स्वरूपमिति भाष्यमि । आत्मा व्यापकः । स्वस्य रसस्य रूपमानन्द इत्यर्थकम् । आनन्देति । तैत्तिरीये तथा । रसस्तपता दशरसरूपता । तस्य चेति भाष्यार्थमादुः रसस्य चेति । निरूपधीति । फठदत्वाद्यपाधिश्र्न्यः प्रिय आत्मा तेन निषयेण रूप्यते व्यवहियते या रतिस्तद्रप्रस्थायिभावात्मकत्वात् । तस्यैवति । रसस्येव । शेषं पूर्यन्त एवाभासोक्ताश्रङ्कां वारयन्ति सम उपक्रमोति । उपक्रमोऽत्रात्मनो रसस्य च । आदिनानन्दमयत्वं तत् । तात्यर्थे । स्वेषां आकार-पूर्तावयवप्रायपाठे प्रविष्टत्वेप्यनाकारे तात्यर्थे छिङ्कं कारणं व्रिविधात्मप्रसिद्ध्या कारणम् । आत्मोप-पूर्तावयवप्रायपाठे प्रविष्टत्वेप्यनाकारे तात्त्यर्थे छिङ्कं कारणं व्रिविधात्मप्रसिद्ध्या कारणम् । आत्मोप-

वात्मकत्वात्तस्यैवानन्द्मयत्वाच । प्रियविषयकलीलामध्यपातिभक्तज्ञानप्रकाराणा-मपि रसात्मकत्वेनानन्द्रूपत्वात् तेषामुपासना तृत्त्तमाधिकाराभावाच्छिरःपक्षा-दिरूपेण कार्येति भाववती श्रुतिस्तथा न्यरूपयत् । एतेन यत्परम्परासम्बन्धेऽप्युपा-स्यत्वं तद्रस्य महत्त्वं कियद्वधि वाच्यमिति ज्ञाप्यते । एवं सत्युपासनामागीयो-पास्यं विभूतिरूपम्, न तु मूलरूपम् । 'यन्न योगेने'ति वाक्यादिति ज्ञेयम् ॥ १५ ॥ इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे प्रथमं सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणम् ॥ १ ॥

भाष्यप्रकाशः।

तस्यैवानन्दमयत्वाचोपक्रमादिकं तात्पर्यिलिङ्गमेव मानमित्यर्थः । नन्वेवं सित श्रुतौ पक्षादिह्रपत्वं किमित्युक्तम्, अत आहुः पियविषयकेत्यादि । तथाच न सर्वथा तत्र निस्तात्पर्यः, अपि तु मुख्याधिकारिणः प्रति तथेत्यर्थः । नन्भयोः परस्वह्रपपरत्वे तुल्ये कथमधिकारवैलक्षण्यावगति-रित्यत आहुः एतेनेत्यादि । आत्मपदस्यानन्दस्वह्रप एव तात्पर्येण यत्परम्परासम्बन्धेपि पक्षादिविशिष्टानन्दमयस्योपास्यत्वम्, तस्य सम्बन्धिनो महत्त्वं कियदविध वाच्यमिति तदिप्रमया 'यतो वाच' इति श्रुत्यापि ज्ञाप्यते । एवं तस्योत्कर्षे सित उपासनामार्गीयोपास्यं विभृतिह्रपम्, न तु मूल्रूपम् । 'यन्न योगेन सांख्येन दानत्रततपोऽध्वरेः । व्याख्यास्वाध्यायसंन्यासेः प्रामुयाद्य-त्वानपी'त्येकादशस्कन्धे भगवता केवलेन भावेन स्वप्राप्तिं प्रक्रम्येतरनिषेषकथनादग्रे च रसभाववतामेव प्रशंसाया उक्तत्वात् । तथाचैवंविधवाक्यैरेव वैलक्षण्यावगितिरत्यर्थः । एवं चतुःस्व्या प्रियशिरस्त्वादिधर्माणासुपसंहारानुपसंहाराविधकारभेदेन विचारितौ । एवञ्चात्र बोध-सौकर्यार्थमवान्तराधिकरणव्यवस्था कृता । वस्तुतस्तु पञ्चदशस्त्रोणानेनाधिकरणेन विधैक्यवेधैक्य-योरुपसंहारहेतुप्रयोजनयोः परिवद्यासु तद्वाधकपरिहारतद्व्यवस्थयोरानन्दादीनामसाधारणत्वेनानुप-

रिश्मः।

निषद्यक्तरीत्याऽन्नमयो बाह्यात्मा, प्राणमयमनोमयावन्तरात्मा, विज्ञानमयानन्दमयौ परमात्मेति । तत्र खावयवरूपाकारेणापि विशिष्टः । ननु ठिङ्कं कथं मानमिति चेत् । न । आत्मरसानन्दमयानां मानाधि-दैविकत्वेन मानत्वात् । पक्षादिरूपत्वमिति । धर्मिणोक्षजत्वात् सोर्थो न कृतः । प्रियविषयक-ठीठामध्यपातिमक्तानां विज्ञानमयपदवाच्यानां विश्वच्देनोक्तानां विविधज्ञानरूपज्ञानप्रकाराणामपि मोदप्रमो-दरूपपक्षात्मकत्सात्मकत्वेनानन्दरूपत्वात् । उत्तमाधिकारः श्रीभागवतप्रथमस्कन्धे त्रयोदशाध्यायैरुक्तः । तथेति । पक्षादिरूपत्वेन । तृतीयाया छक् । तन्नेति । पक्षादिरूपत्वे । निस्तात्पर्यो ग्रन्थः । तथेती-ति । निस्तात्पर्यो ग्रन्थः इत्यर्थः । उभयोरिति । पृष्टिमार्गे विज्ञानमयानन्दमययोर्भक्तभगवतोः । परस्व-रूपपरत्वे पृष्टिमार्गीयफठपरत्वे । यद्वा । स्रूपपक्षादिविशिष्टयोः स्रूपपरत्व आत्मपरत्वे इत्यर्थः । यत्परम्परतेते । यदित्यव्ययं यस्येत्यर्थः । सम्बन्धिन इति । अध्याससम्बन्धिनोऽभेदसम्बन्धिनो वा । एवंसतीतिभाष्यं विश्वण्वन्ति स्म एवं तस्येति । तस्येति । आनन्दमयस्य । उपास्मनामार्गीयेति । एतेन भक्तिमार्गीयं विज्ञानमयभक्तरूपोपास्मपि ज्ञेयम् । तस्यास्मात्मिकादित्रितयवि-दाश्रयत्वात् । यन्नेति भाष्यं विश्वण्वन्ति स्म यन्नेति । इतरेति । सत्सङ्गेतरस्याः खाध्यायो वेदस्तदु-कोपासनाया निषेधकथनात् । रस्यभावेति । अधिकारिणाम् । एवंविधेति । उपास्मजनीयप्रतिपादकैः । तथा चोपासना पक्षिविषया । भजनं रसरूपभगवद्विषयकम् । विद्येक्येति । चतुःस्त्रया प्रतिपादितयोः । उपसंद्वारेति । 'उपसंद्वारोऽर्थामेदा'दित्यत्र । उपसंद्वारस्य हेतुः अर्थाभेदरूपः

### भाष्यप्रकाशः।

संहारस प्रियशिरस्त्वादीनां व्यवस्थयोपसंहारस च निर्णयात्, सर्वप्रपश्चातीतः सर्वम्रपसंहत्यैवमेकः कारणरूपश्च भवति, प्राणाख्यां च कलां सुजत इति बोधितम् ।

दाङ्कराचार्यास्तु, अन्यथात्वादित्रिस्त्रे अधिकरण उद्गीथिवद्याम्, व्याप्तथेत्वस्त्रे अधिकरणे च तदीयशेषम्, सर्वामेदेत्येकस्त्रे च प्राणिवद्याम्, आनन्दाद्य इति स्त्रे च ब्रह्मधर्माणामेवोपः संहाराज्ञपसंहारौ विचार्य, आच्यानादिद्विस्त्रे 'इन्द्रियेम्यः परा ह्यथी' इत्यादिके, 'सा काष्टा सा परा गति'रित्यन्ते काठकवाक्ये अर्थादीनां ततस्ततः परत्वप्रतिपादने प्रयोजनाभावात्, 'सा काष्टा सा परा गति'रित्यनेन पुरुषविषयकाद्रश्रदर्शनाच तस्यैव परत्वं प्रतिपाद्यत इति सिद्धान्तमाहुः।

भास्कराचार्या अप्येवमेव वदन्ति ।

तत्र परिवद्याविचारं विहाय प्रथमत एवोद्गीथप्राणविद्याविचारे बीजं न पश्यामः । युक्तं तु परिवद्यासु विचार्यमाणाखानुषिक्किती तद्विचारस्थापि सिद्धिरिति । अतीतपादान्ते ब्रह्मण एव धर्माणां विचारात् । समन्वयेषि पूर्वमानन्दवाक्यान्येव विचार्य पश्चात् प्रतीकवाक्यविचारादिति । एवमाध्यानाधिकरणविषयवाक्येषि अर्थादीनामिन्द्रियादिन्यः परत्वप्रतिपादनं न निष्प्रयोजनम् । तक्तद्विष्ठताप्रतिपादनस्यैव प्रयोजनत्वात् । अन्यथा विषयत्यागेन्द्रियनिग्रहयोरनास्थायां 'इन्द्रिये-रिद्मः।

समानं च । अन्यथात्वादित्रिसूत्र्योपसंहारस्य प्रयोजनं तादृक् तादृगुणविशिष्टत्वेनोपासनम् । एवसुप-संहारहेतुप्रयोजनयोरित्यर्थः । 'व्याप्तेश्चे'ति द्वाभ्यां स्त्राभ्यां परिवद्यास्वक्षराधिगमियत्रीषु उपासनाबाधकं पौगण्डादिकम्, तस्य परिद्वारः 'सर्वतः पाणिपादान्त'मितिश्चतेः 'साकारमेव व्यापक'मिति । तस्य । किंच द्वितीयसूत्रे तद्यवस्था तयोनिंखत्वभङ्गानुमततदावेदकमानविरोधयोर्व्यवस्था, सर्वाभेदाव्यवस्था। एवं तद्धाघकपरिहारतव्यवस्थयोरित्यर्थः । आनन्दादय इति सूत्रार्थ आनन्दादीनामिति । प्रियेति सुत्रार्थमाहुः प्रिचिद्दारस्त्वेति । व्यवस्थयोपसंहारस्य चतुःसूत्र्या च निर्णयादित्यर्थः । अधिकरण-समाप्तावानन्दमयस्रोक्तेः मक्तिविषयस्य जगत्कर्तृत्वमाहुः सर्वप्रपञ्चेति । 'असद्रा इदमप्र आसी'-दित्यत्रेदमर्थी जगत्तस्यासत्त्वेनोक्तेः । 'आनन्दाद्भेव खल्विमानि मूतानि जायन्ते । आनन्देन जातानि जीवन्ति । भानन्दं प्रयन्त्यभिसंविशन्ती'ति श्रुतेः । प्राणाख्यामिति । 'एतस्माजायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि चे'ति श्रुतेः । भाष्य आनन्दमयादीनां निरूपणात् उपासनाप्रकरणाचानन्दमयादिशिरः-पुरस्कारेण विरूपणं प्रियशिरस्त्वादिसूत्रात्कृतम्, न त्वात्मपुरस्कारेण । उपासनायामात्मनोऽदृश्यत्वात् । तत्र प्रथमाधिकरणे प्रियकला तदादिसञ्चत्वेन प्राणकला प्राणमयशिरः । यद्यपि भाष्ये आनन्दमया-दीनां निरूपणम्, न शिरोमात्रस्य निरूपणम्, तथापि प्रियशिरस्त्वादिसूत्रे शिरोमात्रप्रहणसूचितशिर-आदिध्यानम् । एकैकाङ्गध्यानस्य 'आध्यानाये'ति सूत्रे सिद्धत्वात् । तेनान्नमयादिपञ्चापि ज्ञेयाः । अत्र पादार्थसंगमनाय आनन्दमयस्य प्राणधर्मी विचारितः, प्राणमय इति तैत्तिरीये उपसंहृत्यानन्दमयो-पासना । वेदे 'वायुवै' क्षेपिष्टा देवते'त्युक्तेः । 'त्वमेव प्रत्यक्षं ब्रह्मासी'ति तैत्तिरीये । अतो वेदोक्तधर्म-वत्त्वेनोपासना कार्यो । कलापदान्मदुक्ता प्राणकला स्मृतानन्दमयप्रसङ्गेन प्राणमयः तत्प्रसङ्गेन प्राण-कुछेति । तदीयेति । 'अमित्येतदक्षरमुद्रीथमुपासीते'त्यत्राक्षरोद्रीथशब्दयोः सामानाधिकरण्ये श्रयमाणे शेषं विशेषणपक्षम् । पुरुषेति । 'पुरुषान्न परं किञ्चित्सा काष्ठे'त्यादिना पुरुषविषयकेत्यादिः । न्तु परस्य शाब्दापरोक्षविषयस्य विद्याविचार इत्यत आहुः अतीतेति । तथाच धर्मद्वारिकैव परवि-द्येति भावः । समन्वय इति । प्रथमाध्याये पञ्चमाधिकरण-आनन्दवाक्यानि । पश्चादिति ।

## आत्मग्रहीतिरितरवदुत्तरात् ॥ १६ ॥ ( ३-३-२. )

तैत्तिरीयकेऽन्नमयादिनिरूपणे पुरुषविधत्वं तेषां निरूप्य, 'तस्यैष एव शारीर आत्मा यः पूर्वस्ये'ति सर्वत्र निगद्यते । तत्रानन्दमयपर्यन्तं शारीरात्म-त्वकथनाङ्गवति संशयः । शरीराभिमानी जीव एव कश्चित्, उत ब्रह्मैव । तत्र शारीरपदाजीव एव भवितुमईति । तथा स्त्यानन्दमयस्यापि ब्रह्मत्वं

नोपपद्यते । उच्यते च भार्गव्यां विद्यायां 'अन्नं ब्रह्मेति व्यजाना'दिलारभ्या-

#### भाष्यप्रकाराः ।

विषयाकृष्टै'रिति स्मृत्युक्तप्रणाड्या तैः प्रवलानर्थप्रसङ्गात् । ज्ञाते तु तत्तवियामकतया तेषां तत्तत्परत्वे तत्त्यागनित्रहादिमिः पुरुषनिष्ठपरत्वप्रतिपत्तिसौकर्यमिति तस्यैव मुख्यप्रयोजनत्वादिति ।

रामानुजाचार्यास्तु, आध्यानादिस्त्रद्वयमग्रिमं च स्त्रद्वयमानन्दाद्यधिकरणस्यैव शेषत्वे-नाहुः । तत्र प्रियशिरस्त्वादीनां ध्यानार्थत्वमेव, न तु सर्वदा आनन्दमयप्रतीतावनुवर्तन्त इत्या-ध्यानसूत्र आहुः । अग्रिमे तु 'अन्योऽन्तर आत्मानन्दमय' इत्यानन्दमयस्य आत्मशब्देन निर्दे-शादात्मनश्र शिरःपक्षपुच्छाद्यसम्भवात् प्रियशिरस्त्वादयस्त्वस्य सुखप्रतिपत्त्यर्थं निरूपणमात्रमि-त्याहुः । इह तु विभूतिरूपे तथा वर्तन्त इति मुख्याधिकाररहितानां आनन्दमये ध्येयाः, मुख्या-धिकारिणां तु विभूतौ ध्येयाः, न तु पुरुषोत्तम इति विशेषः । आत्मगृहीत्यादिस्त्रद्वये तु 'अन्यो-Sन्तर आत्मानन्दमय' इत्यत्रात्मपदेन परमात्मैव गृह्यते । इतरवत् । 'आत्मा वा इदमेक एवाम आसीत्, स ऐक्षत लोकानुसूज' इत्यैतरेयवत् । कुतः । उत्तरात् । 'सोऽकामयत बहु स्या'मिति वाक्यात् । अवधारणं च 'तसाद्वा एतसा'दिति पूर्ववाक्यस्थमाद्वः । तदसाकमपि संमतम् ॥ १५॥ इति प्रथमं सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणम् ॥ १॥

आत्मगृहीतिरितरवदुत्तरात् ॥ १६ ॥ पूर्वाधिकरणे भक्तिमार्गीयाणां प्रियशिर-स्त्वाद्यनुपसंहारे 'आनन्द आत्मे'त्यात्मशब्दप्रयोगो हेतुत्वेनोक्त इति तत्प्रसङ्गेनानन्दमयप्रकरणस्थ-मात्मशब्दयुक्तवाक्यान्तरं विचारयतीत्याशयेनैतद्धिकरणविषयादिकमाहुः तैत्तिरीयक इत्यादि । भवति संदाय इति । असिन् वाक्ये भवति संशयः । पूर्वपक्षमाहुः तत्रेत्यादि । इदं हि वाक्यं प्राणमयमारभ्यानन्दमयपर्यन्तं पठ्यते, तत्र तस्य प्राणमयादेः, एष एव शारीरः शरीरा-मिमानी आत्मा इत्युक्ते, क एष इति शङ्कायां 'यः पूर्वस्ये'त्युच्यते । तत्रापि पूर्वपूर्विचारे सर्वेभ्यः पूर्वोऽन्नमयोऽस्तीति तस्य यः शारीर आत्मा स सर्वस्येति सिध्यति, तदिममानी च जीव एव लोके दृश्यते । तथा सति स एवानन्दमयस्थाप्यभिमानित्वेनायातीति तस्थापि त्रक्षत्वं रहिमः।

'अन्तस्तद्धर्मा' द्यधिकरणेषु प्रतीकस्य सूर्यादेः 'अथ योन्तरादित्ये हिरण्मयः पुरुषो दृश्यते 'इत्यादीनि वाक्यानि तेषां विचारात् । तत्त्वियामकेति । तेषां तेषामिन्द्रियादीनां नियामकतया तेषामर्थादीनां तत्तत्परत्वे तत्तन्नियामकपरत्वे, तत्त्यागः प्रतिकूळस्य विसर्जनं अन्यविषयेभ्यो निग्रहः । आदिनानुकूळस्य सङ्गल्यः । पुरुषेति । पुरुषे निष्ठा भक्तिर्यस्य तत्परत्वस्य प्रतिपत्तिज्ञानं तस्याः सौकर्यमिति । तस्यैव प्तिपत्तिसौकर्यसैव । अस्येति । उपासकस्य । अवेति । द्वितीयसूत्रस्थम् । 'तस्माद्वा' इत्यत्र वै अव-ष्रारणे ॥ १५॥ इति प्रथमं सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणम् ॥ १॥

आत्मगृहीतिरितरवदुत्तरात् ॥१६॥ प्रसङ्गरूपामधिकरणसङ्गतिमाहुः पूर्वेति । उच्यते

नन्दमयपर्यन्तं 'आनन्दो ब्रह्मेति व्यजाना'दिखन्तया श्रुत्या ब्रह्मत्वमित्युभयतः-पाशा रज्जुरिति प्राप्ते, आह ।

इतरवजीववदात्मगृहीतिरात्मग्रहणम् । 'तस्यैष एव शारीर आत्मे'ति यत्त-दुत्तरात् । 'यः पूर्वस्ये'ति सर्वत्रोक्तत्वात् सर्वेभ्य उत्तर आनन्दमयस्तसाद्धेतोरि-स्यर्थः । अन्नमयादिषु सर्वेष्वानन्दमयस्यैवोक्ततत्तच्छरीराभिमानित्वात् तथा । एतद्यथा तथानन्दमयाधिकरणे प्रपश्चितमसाभिः ।

अथवा। 'अन्घोऽन्तर आत्मे'त्यन्नमयाद्ग्यत्र सर्वत्रोक्तत्वात् पूर्वपूर्वनिरू-पितो यः, स इतर इत्युच्यते। तथा च, 'यः पूर्वस्ये'ति श्रुत्येतरवत् पूर्वनिरू-पितवत् प्रकृतस्याप्यात्मग्रहणं कथनं यत्तदुत्तरादिति पूर्ववत्॥ १६॥

### भाष्यप्रकादाः।

नोपपद्यते । नचात्रक्षत्वमेवास्त्विति वाच्यम् । उच्यते च भागव्यां विद्यायामन्नाद्यानन्दान्तानां न्रक्षत्वम् । अत उभयथापि श्रुतेविरोधादत्र निर्णयो दुर्घट एवेति पूर्वः पक्ष इत्यर्थः ।

सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति इतरविद्यादि । जीवविदिति । शारीरपदसमिभव्याहाराजीववत् । तथाच 'यः पूर्वसे'ति सर्वत्र कथनात् सर्वेभ्यः पूर्वो योऽनमयस्तस्य पूर्वमाकाशादिसृष्टिजनकस्य परस्येव ब्रह्मण उक्तत्वात्तत्स्वरूपवोधनार्थमेवानन्दमयस्योक्तत्वाच्छारीरपदसमिभव्याहारमात्रेण जीवशङ्का न कार्या, किन्तूपक्रमादिकं विचार्य ब्रह्मव तत्रात्मत्वेन बोध्यमित्यतदर्थमुत्तरादित्यु-क्तमित्यर्थः । नचाभिमानित्वे जीवत्वं स्थादिति शङ्क्ष्यम् । सर्वात्मकत्वात् । अन्यस्यान्यसिन्न-भिमानस्यैवाध्यासरूपत्वेन जीवत्वापादकत्वात् । पुरुषविधब्राह्मणे उपकान्तस्यात्मनो 'ब्रह्म वा इदमग्र आसी'दिति ब्रह्मत्वं निगमयित्वा, 'तदात्मानमेवावेदहं ब्रह्मासी'ति श्रावणेन तथावसा-यादिति । तदेतत् सारयन्ति एतदित्यादि ।

नतु तिसानेव प्रकरणे 'शारीर आत्मे'तिवत् 'अन्योऽन्तर आत्मे'त्यप्यात्मग्रहणमसीति कमात्मशब्दमत्र सत्रकारोऽनुसन्धत्त इति न विनिगमनेत्यतो व्याख्यान्तरमाहुः अथवेत्यादि । य इति । प्राणमयादिविज्ञानमयान्तः । तेन यत् सिद्धं तदाहुः तथाचेत्यादि । 'यः पूर्वस्थे'ति 'असन्नेवे'त्यनुवाकस्थया श्रुत्या पूर्वनिरूपितानां प्राणमयादीनामिव यत् प्रकृतस्थानन्दमयस्थापि पूर्वसम्बन्ध्यात्मकथनम् , तत् उत्तरात् पूर्वव्युत्पादितरीत्या 'अन्योऽन्तर आत्मे'त्यनुक्त्या च आनन्दमयादित्यर्थः । एवमप्यन्तरात्ममानन्दमय एव परिसमाप्यत इति निव्योज आत्मा स एवति 'शारीर आत्मे'त्यत्रापि स एव परामृष्यत इति वाक्यविनिगमनाभावेपि आनन्दमय एव सर्वत्र शारीर आत्मे'त्यश्रार्थस्य न व्याहतिरित्यर्थः ॥ १६ ॥

## रिमः।

चेति भाष्यं विवरीतुमाहुः नचेति । उभयतःपाशा रज्वर्थमाहुः उभयथापीति । जीवत्वे च ब्रह्मत्वे च । ब्रह्मत्ववोधकश्चितिवरोधः । 'शारीर आत्मे'ति श्चितिवरोधः । तस्मात् । भाष्ये । यत्तदिति । इति यत् तत् उत्तरादिलर्थः । तथिति । आनन्दमयस्य ब्रह्मत्वात् । प्रकृते । एतिसद्धार्थमाहुः तथाचेलादि । एतिहलादिभाष्यमवतारियतुमाहुः नचाभीति । किमिति । शारीरशब्दत्वेनान्तरशब्दत्वेन वा प्रकारेणेति प्रश्नः । श्चुत्येति । 'असन्नेव स भवति असद्भाति वेद चेत् । अस्ति ब्रह्मति चेद्वेद सन्तमेनं ततो विद्वरिति । तस्येष एव शारीर आत्मा । यः पूर्वस्ये'ति श्चुत्या । 'असन्नेव' त्यस्या उपन्यासस्तु द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायोक्तं तप तपे'ति वचनाज्ञयाऽसत्त्वे प्राप्ते आनन्दमयस्य तन्निरासाय । वाक्योति । वाक्ययोर्त्रन्योन्तर आत्मे'त्यस्य 'शारीर आत्मे'त्यस्य च विनिगमनाभावेपीलर्थः ॥ १६ ॥

## अन्वयादिति चेत् स्यादवधारणात्॥ १७॥

ननु सर्वत्र 'अन्योऽन्तर आत्मे'ति श्रुला प्रलेकमन्नमयादीनां भेदनिह्मपणाच्छारीरपदाच भिन्नो भिन्नो जीव एवात्मा शारीराभिमानी सर्वत्रोच्यते,
आनन्दमयेपि तथोक्तियां, सा त्वानन्दमयस्य ब्रह्मत्वेन व्यापकत्वेन सर्वन्नान्वयात् सर्वेषु शारीरेषु सम्बन्धादित्याशङ्क्ष्य, तिन्नरासायोक्तेऽर्थ उपपत्तिमाह
स्यादिलादिना। स्यात् । आनन्दमय एवोक्तसर्वशरीराभिमानी भवतील्यर्थः ।
तत्र हेतुरवधारणादिति। 'एष एवे'लेवकारेणेतरनिषेधपूर्वकमानन्दमयस्यैवात्मत्वनिर्धारणादित्यर्थः ॥ १७॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे द्वितीयमात्मगृहीत्यधिकरणम् ॥ २॥

#### भाष्यप्रकाशः।

अन्वयादिति चेत् स्यादवधारणात् ॥ १७ ॥ अत्र भाष्यमितरोहितार्थम् । तथाचाभमयादीनां चतुर्णामाध्यात्मिकानां विभूतिरूपत्वात् तच्छरीरमत्राकृतसत्त्वात्मकम् । तत्र य
आनन्दमयांशः प्रविष्टः, स तदिममानी । तेन तदािधमौतिकेष्वसदािदशरीरस्थेषु पश्चकोशेष्विषे
स एवािभमानी । तेन 'आध्यात्मिकस्तु यः प्रोक्तः सोऽसावेवािधदैविक' इति न्यायेनैकस्यैव
कार्यद्वयकर्तृत्वाञ्जीवोिष तदिमिन्नत्वेन सिध्यति । एवमभेदे उपसंहते सति 'सर्व सहेत परुषं
सर्वेषां कृष्णभावना'दित्युक्ता सेवाङ्गभूता शिक्षा सुखेन सिध्यति । तेन विचारदशायां 'सर्वभूतस्थितमेकमेव चिन्तये'दिति बोधितम् । श्रद्धाख्यकला च बोधिता ।

अन्ये तु, ऐतरेयवाक्ये परमात्मैवोच्यते, न तु हिरण्यगर्भ इत्याहुः।तदपि युक्तम् ॥ १७॥ इति द्वितीयमात्मग्रहीत्यधिकरणम् ॥ २॥

## रिक्मः।

अन्वयादिति चेत् स्यादवधारणात्॥ १०॥ अतिर इति। श्रुलेखन्त एको हेतुः। स्यादिति। आनन्दमय एवोक्तर्सवशरीराभिमानी भवतीति स्यादिखर्थ इत्यर्थः। आनन्दमयस्यै-चेति। एवकारेणान्नमये 'अयमात्मे'त्यनेनानन्दमयस्य आत्मत्वम् । 'तस्माद्धा एतस्मा' दित्यस्यामत्मान्दमय इति । आत्मन आनन्दमयत्वस्थानन्दमयधिकरणेन सिद्धेः । प्रकरणान्न सत्यज्ञानात्म-कत्वम् । तिरोहिते सत्यज्ञाने तु स्त एव । एवमितरोहितार्थमित्यर्थः । एतेनेति । अन्वयपदात् व्यापकत्वेन । एकमेवेति । अवधारणव्याख्यानश्चतावेकत्वस्य विवक्षितत्वादिति भावः । चिन्तये-दिति । 'आध्यानाये'ति सूत्रवासनायाः । उपासनाया वा । श्रद्धेति । श्रद्धाकळा विज्ञानमयिशरः । छान्दोग्ये षष्ठे प्रपाठके तु 'द्योः कळा'इत्यादिषु द्रष्ट्च्या । दिवि जळदर्शनात् । 'श्रद्धा वा आप' इति श्रुतेः । 'समुद्रः कळा' इति वा । सामुद्रं जळं सूर्यनिपीतं मिष्टं जातमिति । बोधितेति । इतरव-त्यदेन व्यज्ञनया बोधिता । आनन्दमये प्राणधर्मस्येव तिद्वधायिका आपोत्रानन्दमयधर्मत्वेन स्मृता 'अत्रिवृत्कताः । तद्धर्मत्वेनानन्दमयोपासना । अन्नमय इत्यत्र 'आपो वा अन्न'मिति श्रुतेः। ऐत्तरेचेति । 'आत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीन्नान्यत्विज्ञन मिषत्स ऐक्षत ठोकानम् जते'ति वाक्ये । युक्तमिति । आत्मनः परमात्मत्वाद्यक्तम् । 'विशिष्टं शुद्धान्नातिरिच्यत' इति नैयायिकोद्धोषात् । सूत्राणां सारव-दिमात्मुखत्वाच ॥ १० ॥ इति द्वितीयमात्मगृहीत्यधिकरणम् ॥ २ ॥ २ ॥ ३३ म० सू॰ र०

# कार्याख्यानादपूर्वम् ॥१८॥ (३-३-३.)

तैत्तिरीयके पत्राते। 'तसाद्वा एतसादात्मन आकादाः सम्भृत' इत्युपक्रम्य महाभृतसृष्टिमुक्त्वा, आम्नायते 'पृथिव्या ओषधयः, ओषधीभ्योऽम्नम्, अम्नात् पुरुषः, स वा एष पुरुषोऽम्नरसमय'इति। एतद्ग्रेऽम्नस्योत्पत्तिस्थितिलयहेतुत्वमुक्त्वा, 'येऽम्नं ब्रह्मोपासत'इत्युच्यते। भृगुवरुणसंवादे च 'अम्नं ब्रह्मोति व्यजाना'दित्युच्यते। तत्र 'स वा एष पुरुषोऽम्नरसमय' इत्यनेन पूर्वोक्त एव पुरुष उच्यते, उत तद्भिम्न क्ति भवति संदायः। किमन्न युक्तम्। पूर्वोक्त एवति। यतः पूर्वोक्तस्यैव 'स वा इत्यनेन प्रत्योभम्नानं प्रतीयते। तत्र ब्रह्मत्वेनोपासना कार्येत्यभिप्रायेण ब्रह्मस्त्यत इति प्राप्ते, आह कार्योख्यानादपूर्वमिति। पूर्वस्यामकार्यस्य पुरुष-

्याख्यानात्, 'स वा एष' इत्यनेनाग्रिमश्रुतिभिर्ब्रह्मत्वेन प्रतिपिपाद्यिषितमञ्चरू-पमेवोच्यते, न तु पूर्विमित्यर्थः। 'स वा एष' इति प्रत्यभिज्ञानमिति यदुक्तम्, तन्न । 'अन्नात् पुरुष' इत्यन्तेनाधिभौतिकतन्निरूपणात्। 'स वा एष' इत्यनेनाध्यात्मिकतन्नि-रूपणादुभयोश्च भेदात्। अत एव संद्यायाभावायाह । वै निश्चयेन एष वक्ष्यमाणः पुरुषः स आध्यात्मिकत्वेन प्रसिद्धोऽन्नरसमय इति । अन्यथा ब्रह्मात्मकतपोल-क्षणसाधनेनाधिकारे सम्पन्ने 'अन्नं ब्रह्मोति व्यजाना'दिति न वदेत्। नैचातद्पि

भाष्यप्रकादाः ।

कार्याख्यानादपूर्वम् ॥ १८॥ अन्नमयादीनां कोशातिरिक्तत्वं बोधियतुमनुत्रसङ्गेन वदतीत्याशयेनाहुः तैस्तिरीयके इत्यादि। एतद् य इति। 'अन्नाद्धे प्रजाः प्रजायन्त' इत्यप्रिमानुवाके। संशयमाहुः तन्न स वेत्यादि। तथाच 'अन्नात् पुरुष' इति हेतुहेतुमद्भावश्रावणात् पूर्वोक्त एव अन्नजन्य एव, उत अन्नस्य ब्रह्मत्वेनोपास्यतायास्तपसा ब्रह्मत्वेन ज्ञानस्य चाग्रे वक्ष्यमाणतया ताहशान्यरसमयत्वात् पूर्वोक्तपुरुषतो भिन्नो विभूतिरूप इति संशय इत्यर्थः। पूर्वोक्त एवेत्यादि-पूर्वपक्षस्तु स्फुटः। सिद्धान्तं वक्तं स्त्रं व्याकुर्वन्ति पूर्वस्यत्यादि। एतेन कार्यस्य आख्यानात् कथनात्। ल्यब्लोपे पश्चमी। कार्यस्याकथनं कृत्वा अपूर्वं अग्रे उच्यमानं अतिरिक्तम्, न तु तदिति स्त्रयोजनात्र स्फुटीकृता।

अत्रायमाशयः । अन्नमयश्लोके यदि कार्यभूतस्यानस्य न्नहात्वेनोपासनाय न्नहाधर्माः स्तुत्यर्थमुच्येरन्, तदा 'अन्नाद्वा' इत्यादिना पूर्व तातुक्त्वा अग्रे 'सर्व वे तेऽन्नमामुवन्ति येऽनं न्नह्योपासते' इति सफलमुपासनमात्रं वदेत् । न्नह्यत्वेनोपासनस्य तावतेव सिद्धेः । न तु तद्ग्रे पुनरपि 'अन्न हि भूतानां ज्येष्ठ'मित्यादिना भूतजनकत्वतद्वर्धकत्वाभ्यां धर्माभ्यां 'अतिति रिद्धः ।

कार्याख्यानाद्पूर्वम् ॥१८॥ कोद्यातीति । विमूतित्वम् । हेतुहेतुमदिति । अन्नं हेतुः, पुरुषो हेतुमान् । कार्यकारणमावश्रावणात् । प्रत्यिभज्ञानमिति । तत्ताइदन्ताप्रकारकं ज्ञानम् । अतिरिक्त-मिति । अपूर्वत्वेन प्रसिद्धातिरिक्तम् । तस्य परमतत्वेन छौकिकभाषात्वेन सूत्रे विवक्षणात् । आत्मप्रकाशरू-'पम् । 'धर्मी यस्यां मदात्मक' इति वाक्यात् , न तु पूर्वपुरुषरूपं प्रसिद्धं वा पूर्वमित्यर्थः । पूर्वपक्षोक्तमनुव-दिन स्म अन्नमयश्लोक इति । निरस्यन्ति स्म पूर्वस्येति भाष्याश्यात् । तदेति । तानिति । बद्धधर्मान् ।

<sup>9.</sup> न च तदिप, नवा तदिप इति पाठौ । २. उपासकरूप इति यावत् ।

तत्तथात्वेन स्तृयत इति वाच्यम् । श्रुतेः प्रतारकत्वापत्तेः । आनन्द्मयान्तमेवमेव निरूपणाच । अत एवास्याप्यात्माग्रे निरूपितो 'यः पूर्वस्ये'ति । स त्वाधिदैविक आनन्द्रमयः।

भाष्यप्रकाशः।

भृतानि सततं व्यामोती'त्यन्नमिति भृतव्याप्तिनोधकं निर्वचनं स्चयेत् । नापि 'अद्यतेऽित्त च भृतानि तसादनं तदुच्यत' इति निरुच्यात् । प्रयोजनाभावात् । एवं सत्यपि यदेवं पुनिर्विक्तिः, तेन पूर्वोक्तात् कार्यरूपादन्नादेतं व्यवच्छिनित्त । अग्रिमप्रपाठके न्नह्मात्मकेन तपोरूपेण साधनेन तसिन् न्नह्मत्वेन ज्ञानं भृगोर्विक्तः, न तु साधनं विना । तेनासानस्य पूर्वसाद्वेलक्षण्यमवश्यं वक्तव्यम् । मैत्रायणीये 'विश्वभृद्धे नामेषा तन्भगवतो विष्णो'रिति भगवत्तनुत्वश्रावणात् । वृहन्नारायणोपनिषदि चान्नग्रुपत्रम्य 'स वा एष पुरुषः पश्चधा पश्चात्मा येन सर्विमिदं प्रोतं पृथिवी चान्तरिक्षं चे'त्यादिना व्यापकत्वश्रावणाच । एवमन्नयोविलक्षण्ये सिद्धे 'अन्नात् पुरुष' इत्यत्र य उच्यते, स भौतिक एव, पूर्व तस्यैव सिद्धत्वात् । यः पुनस्तदग्रे 'स वा एष पुरुषोऽन्नरसमय' इत्यनेनोच्यते, स आध्यात्मिक एव । अन्नसारभूतत्वात् । अत एव मध्ये निश्चयार्थकस्य 'वै' इत्यस्य कथनम् । नच प्रत्यभिज्ञाचोधकयोः 'स एष' इत्यनयोविलेशः शक्यः । 'स' इत्यस्य 'स गजा तोयनीव्या भवः' 'कला च सा कान्तिमती एष' इत्यनयोविरोधः शङ्क्यः । 'स' इत्यस 'स राजा तोयनीच्या अवः' 'कला च सा कान्तिमती कलावत' इत्यादाविव प्रसिद्धार्थकतया 'एष' इत्यस्य वक्ष्यमाणार्थकतया चोपपत्तेः प्रत्यमिज्ञाया निश्चेतुमशक्यत्वात् । नच तौल्यं शक्क्यम् । तदेतत्पदाभ्यां प्रसिद्धवक्ष्यमाणपरामर्षे पूर्वोक्तिनिरुक्ति-लिङ्गाभ्यासानां सामञ्जस्यस्थान्यथा तद्नुपपत्तेश्च प्रमाणत्वेन तिन्नरासात् । प्रत्यभिज्ञापक्षे तुञ्जनकस्थान्नस्य कार्यतया अन्नुह्मणो न्नह्मत्वेन ज्ञानं तपसा वदन्त्याः श्रुतेः प्रतारकत्वापित्तिरिति दोषसम्भवात् । प्रशंसामात्रार्थतायास्तत्र वक्तमशक्यत्वात् । आनन्दमयज्ञानपर्यन्तं तपोरूपसाध-ननिरूपणाचात्रेव तथा वक्तमशक्यत्वात् । किश्च । यदि भौतिक एवान्नमयः स्थात्, तदा रहिमः।

निरुच्यादिति । निर्वचनं कुर्यात् । भाष्यीयहेत्वाशयपूर्वकं 'स वा एष' इत्यादिसाध्यभाष्याश्च-यमाहुः विश्वभृदिति । 'पृथिवी वा अन्न'मिति श्रुतेः । पश्चात्मेति । पश्चमहाभूतात्मा । अन्न-सारेति । 'पुरि शेत' इति पुरुषः कीटादिः सोऽन्नसारः, नत्वन्नम्, तथा दर्शनाभावात् ।' एवं भाष्योक्तहेत्वाश्चयमुक्त्वा साध्याश्चयमाहुः नचेति । देहलीदीपन्यायेनोभयहेत्वन्विय । पूर्वोक्त-हेतुग्रन्थेन न शङ्क्य इत्यर्थः । स्वीयभाष्याश्चयमाहुः स इत्यस्येति । स प्रसिद्धः राजा दशरथः । तोयं नीवी मुर्यादा यस्या भुवः । कान्तिमृती सा प्रसिद्धा । कलावतश्चन्द्रस्य । वक्ष्यमाणेति । भाष्ये वक्ष्यमाणोऽर्थोऽन्नरसमयरूपः । अदाक्येति । त्यदादीनां पूर्वपरामशकत्वमात्रत्वाभावात् । तौल्य-मिति । सुन्दोपसुन्दन्यायेनोभयत्र निश्चयाशक्त्या प्रसिद्धार्थस्यापि निश्चेतुमशक्त्या तथा । निरुक्तीति । 'अद्यतेऽत्ति च मूतानी'त्यन्ननिरुक्तिः । तपोरूपसाधनसाध्यत्वं ब्रह्मत्वेन ज्ञाने लिङ्गम् । अन्नाभ्यासः पूर्वीक्तः । प्रमाणत्वेनेति । अनुपलब्धेः प्रमाणत्वं प्राचां मते । तन्निरासस्तौल्यनिरासः तस्मात् । नचान्तरिति भाष्याशयमाहुः प्रत्यभिज्ञापक्ष इति । तज्जनकस्येति । विषयविषया प्रत्यभिज्ञा-जनकस्य । वद्रन्त्या इति । 'स तपस्तस्वा अन्नं ब्रह्मेति व्यजाना'दिति श्रुतेः । कार्यत्याऽब्रह्मत्वेपि प्रशंसान्नस्थेत्यत आनन्दमयप्रशंसेत्यादिभाष्याश्यमाद्धः प्रशंसेति । तन्त्रेति । श्रुतौ अर्थवादत्वापत्त्या तथा । तदेवाहुः आनन्देति । अञ्जेव तथेति । अन्नमये तत्प्रवाहपठिते प्रशंसामात्रार्थतायाः । तथेत्य-

## अथवा। वाजसनेयिशाखायां 'आत्मेत्येवोपासीते'त्युपऋम्य 'तदेतत्प्रेयः पुत्रात् प्रेयो वित्तात् प्रेयोऽन्यसात् सर्वसाद्नत्तरतरं यद्यमात्मे'ति। एतद्येऽन्यस्य प्रियत्वं

#### भाष्यप्रकाशः।

आनन्दमयस्य एतदात्मरूपत्वं न वदेत् । वदित तत् । अतः कार्यरूपाद्वैलक्षण्यमस्यावगन्तव्यम् । नचैवमपि आधिदैविकाद्भेदस्तु वर्तत एवेति किमनेन प्रयासेनेति शङ्क्ष्यम् । 'आध्यात्मिकस्तु यः प्रोक्तः सोऽसावेवाधिदैविक'इति द्वितीयस्कन्धे आध्यात्मिकाधिदैविकयोः स्वरूपभेदनिवारणेन तद्मावात् । अभिलापभेदस्य तु पाचकपाठकवत् कार्यभेदप्रयुक्तत्वेन स्वरूपाभेदकत्वात् । तस्मादाध्यात्मिकाधिदैविकयोरन्नमयानन्दमययोः कार्यभेदेन विभूतिविभूतिमद्भावादेव भेदः, न तु स्वरूपतः । धर्मधर्मिणोस्तादात्म्यरूपस्याभेदस्य पूर्व साधितत्वात् । अयमेव न्यायः प्राणमयादिष्वपि द्रष्टव्यः । तेनानन्दमयविद्यायां पश्चाप्यन्नमयादयः कोञ्चातिरिक्ताः, तेषु चत्वारो विभूतित्वेनोपास्याः, आनन्दमयः पुरुषोत्तमस्तु ताद्दश्विभृतिमत्त्वेनोपास्य इत्येतदर्थन्विति बोधितम् । तेन विशेषतो वैष्णवानां समीपे आसीनत्वं द्रष्टव्यमिति ज्ञापितम् ।

एतस्य विचारस्य पूर्वशेषत्वादर्थस्य प्रागिप व्युत्पादितत्वाच नात्यन्तमावश्यकतेत्यरुच्या प्रकारान्तरेणैतत् व्याकुर्वन्ति अथवेत्यादि । विषयादिकमाहुः वाजसनेयीत्यादि । वाजसने-

स्मात्षष्ठचालुक् । वैलक्षण्यार्थं पुनराहुः किञ्चेति । एतदात्मरूपत्वमिति । एतसान्नमयसात्मा इदंपदवाच्यस्तेन रूप्यते आत्मित्वेन व्यवह्रियत इत्येतदात्मरूपत्वम् । वद्ति तदिति । 'तस्यैष एव शारीर आत्मा यः पूर्वस्ये'ति श्रुतिर्वदति तत्, एतस्य अन्नमयस्य आत्मा इदंपदवाच्योऽन्नमयनिरूपण आत्मत्वेनोक्तः, तेन रूप्यते आत्मित्वेन व्यवह्रियते इत्येतदात्मरूपत्वम् । न च पूर्वभाष्यानन्दमया-धिकरणयोर्विरोधः । 'आनन्द आत्मे'ति श्रुत्युक्तात्माभेदेन 'तस्यैष' इस्रत्रात्मनो नेतुं युक्तत्वान्न विरोध इति । नतु 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन' इति श्रुत्युक्त आत्मा, 'तस्यैष' इति श्रुतौ 'आनन्द आत्मे'ति श्रुतौ तु प्रतीकगतो यः कश्चिदिति चेत् । न । अप्रसिद्धेः । तथाचान्नमये मूलात्मान्यात्मा न प्रसिद्धः । प्राणमये आकाशस्यात्मनाध्यासाख्यसम्बन्धः । 'आकाशशरीरं ब्रह्मे'ति श्रुतेः । आकाशाभिन्नो बाह्या-त्मेत्यर्थः । आत्मोपनिषदा नात्मपदे लक्षणा । मनोमये आदेशस्यात्मना प्रतिपाद्यतासम्बन्धः । आदेश-प्रतिपाद्याभिन्न आत्मेत्यर्थः । सर्वस्यात्मत्वेनादेशस्याप्यात्मत्वान्न लक्षणादेशपदे । विज्ञानमये योगस्या-त्मना साध्यसाधनभावसम्बन्धः । 'भक्तया प्रसन्ने तु हरी तं योगेनैव योजये'दिति निबन्धात् । मूमत्वेन साधनत्वात्तेन रूपेणाभेदः आत्मना । खखरूपसाधनाभिन्न आत्मेत्यर्थः । ठिङ्गभूयस्त्वाधिकरणे सर्वा-त्मभावस्य भूमत्वं योगस्तदन्तर्गत इति सुष्टु अभेदान्वयः । अस्येति । आध्यात्मिकस्य । अत एवे-सादिभाष्याश्यं विवरीतुमाहुः नचैवमित्यादि । भाष्यार्थस्तु अत एवेति । आध्यात्मिकत्वादेव । अस्यापीति । अन्तानन्दमयसापि । अग्रे अत्रैवाग्रे । सं त्विति । 'यः पूर्वसे'ति निरूपितः । अत्राशङ्कते स्म नचैवमित्यादिना । वर्तत इति । आध्यात्मिकस्य ज्ञेयः । अनेनेति । आधिदैविक-शून्येनोपासनाविचारप्रयासेन। तद्भावादिति। वैयर्थ्यापादकस्य किमनेन प्रयासेनेति प्रश्नस्याभावात्। कार्य भेदेति । प्राणमयमनोमययोराध्यात्मिकयोः कार्यं शरीरधारणं सङ्कल्पादि च । आधिदैविकान-न्दमयकार्यं प्रेरणम्, वेदान्तप्रसिद्धम्। तादृशभेदप्रयुक्तत्वेन। स्वरूपेति। पाचनकाले पाठनकाले एकस्य स्वरूपाभेदकत्ववदिति बोध्यम् । पूर्वमिति । प्रकाशाश्रयाधिकरणे । अध्यमिति । कार्याख्यानसूत्रन्यायः ।

## भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृंहितम्।

निराकृत्य 'ईश्वरो हि तथा स्यादात्मानमेव प्रियमुपासीते'ति पद्यते। अन्नात्मीपाधि-कत्वात् सर्वत्र प्रियत्वस्यात्मपदेन जीवात्मन एव प्रियत्वेनोपासना विधीयते, उतेश्वरपदात् परमात्मन इति भवति संशयः। किमन्न युक्तम् । जीवात्मन एवेति । कुतः। यथा पुत्रादेरात्मौपाधिकप्रियत्वोक्त्या जीवात्मन एव प्रियत्वमु-च्यतेऽन्यत्र श्रुतौ, तथेहापि 'प्रेयः पुत्रा'दित्यादिकथनाज्ञीवात्मैव भवितुमईतीति प्राप्ते, आह कार्याख्यानाद्पूर्वमिति । इतः पूर्वमान्नायते 'प्राणन्नेव प्राणो नाम भवति वदन् वाग् 'रूपं पश्यक्षश्चः श्रुण्वञ्छोत्रं मन्वानो मनस्तान्यस्यैतानि कर्म-नामान्येवे'ति । तथाच प्राणनवदनादिकार्येः कृत्वा प्राणवागादित्वेनैकस्यैवात्मन आख्यानात् कथनादपूर्वम्, पूर्वं तु पुत्रवित्ताद्यभिमानदशायां 'न वा अरे पत्युः कामाय पतिः प्रियो भवती'त्यादिना यत्प्रियत्वेनोच्यते, तस्माद्गिन्नमात्मशब्दवा-

#### भाष्यप्रकाशः।

यिशास्त्रायामिति । तस्यां बृहदारण्यके पुरुषिवधन्नाह्मणे । संशयं तद्वीजं चोक्त्वा पूर्वपक्षमाहुः जीवेत्यादि । अन्यन्नेति । मैत्रेयीन्नाह्मणे । यद्यपि मैत्रेयीन्नाह्मणेपि न्नह्मैव प्रतिपाद्यत इति वाक्यान्त्रयाधिकरणे निर्णीतम्, तथाप्यापाततो निरुपिधिप्रयत्वं जीवे भासते इति पूर्वपक्षे तदादृतम् । सिद्धान्तं वक्तं स्त्रे कार्यराख्यानं कार्याख्यानमिति तृतीयासमास इत्यिभिप्रेत्य कर्मनामकथनादित्यर्थः सिध्यतीति तत् व्याक्कविन्त इत इत्यादि । अपूर्वमिति । पुत्राद्यभिमान-दशायामिमानित्वेन प्रतीयमानात् प्रतीचो भिन्नम् । तदेतिदृष्टण्यन्ति पूर्वं त्वित्यादि । यदिति । जीवात्मरूपं वस्तु । आत्मश्च द्वाच्यमन्त्रेति । 'आत्मानं प्रियम्रुपासीते'तिवाक्ये

#### रिश्मः।

'यः पूर्वस्ये'ति सर्वत्र श्रावणात् । प्राणमयस्यादिः प्राणमयादिः अन्नमयः प्राणमय आदिर्ययोः मनोम-यविज्ञानमययोः तौ प्राणमयादी, प्राणमयादिश्च प्राणमयादी च प्राणमयादयस्तेषु । सिद्धमाहुः तेने-त्यादि । पूर्वोक्तवेदनमुपासनं यद्यपि, तथाप्यात्मत्वात्सर्वेषां विशेषतः 'मद्भक्ता यत्र गायन्ति तत्र तिष्ठामि नारदें'तिवाक्याद्वैष्णवाना'मेतमानन्दमयमात्मानमुपसंकम्ये'त्यत्रैतच्छब्दात्समीपतरवर्त्यानन्दमयः 'आसी-नः संभवा'दिति सूत्रादासीनः इत्येवं विशेषमुपासनायामनुसन्धायाहुः तेनेति । भागवी वारुणी विद्ये-यम् । पूर्वेति । विषयवाक्यमुपनिषत् भाष्यादसन्दिग्धं मन्येतेति । विद्याद्युपाधिना । अतः पूर्वस्य जन्मा-द्यधिकरणस्य शेषत्वम् । पूर्वीधिकरणस्य वा । तेनाधिकरणान्तरत्वभक्षकत्वमिति भावः । प्रागपीति । आनन्दमयाधिकरणेपीत्यर्थः । उपासनाप्रकरणे विचारस्यास्मारणाञ्चात्यन्तमिति । तद्वीजमिति । हेत्-तृतीयान्तहेतुपञ्चम्यन्तपदाभ्यां संशयबीजम् । इत इत्यादीति । विषयवाक्यात्पूर्वं पुरुषविधबाह्मणे । अस्येति। अकुत्स्नस्य । प्राणनादिकियाविशिष्टस्य । 'मेने सन्तमिवात्मान'मितिवाक्योक्तस्य । कर्मकृतानि नामानि कर्मनामानि । अभिधाविषयकर्मणो नामानि वा । 'कर्मणा जायते जन्तु'रितिवाक्योक्तस्य । एवकारेण रूपनामव्यवच्छेदः क्रियते । तथा च पुरःस्फूर्तिकस्य कार्याख्यानात्साध्यत्वेनाख्यानात् यागस्य स्वर्गपर्यन्तं स्थित्यर्थमपूर्वमित्यस्यार्थस्य विचारेपि वेदान्तीयकर्मविचारः । अन्तरात्मपरत्वे तूप-लक्षणेन षोडशापि ज्ञेयाः । तथाचेति । पुराणे परमतलैकिकीभाषाभ्यां हेतुभ्यां पूर्वीत्त्रसदर्भसिद्धार्थे च अपूर्वमित्यन्तः सूत्रार्थं इत्यर्थः । आत्मन इति । कर्मविशिष्टात्मरूपस्य, नित्यस्याफलमनुवर्तमानस्य । वेदान्तीयकर्मानन्तरं तदीयापूर्वं वक्ष्यमाणभाष्योक्तमाद्वः पुत्रादीति । अहं पुत्रीति पुत्राभिमानः ।

च्यमत्रेखर्थः । लोके हि प्राणवायुवागिन्द्रियादीनामेव तत्तच्छब्दवाच्यता, न तु जीवस्य, अत एवाग्रे श्रुतिराह 'ईश्वरो हि तथा स्या'दिति । अत एव 'प्रेयोऽन्यसात् सर्वसाद्न्तरतरं यद्यमात्मे' त्याह । अन्तरो जीवात्मा, ततोऽप्यतिशयेनान्तरमन्त-रतरं पुरुषोत्तमस्वरूपमेव भवितुमईतीति । एतेन विग्रहस्यैवात्मरूपत्वं सिध्यति । तेनाविकृतत्वपरमानन्दत्वाद्योपि धर्मा उपसंहर्तव्याः ॥ १८ ॥

ननु विग्रहे चश्चःश्रोत्रादीनां वैलक्षण्यप्रतीतेरात्मनश्चैकरसत्वादुक्तकर्मना-मवत्त्वं ब्रह्मण्यनुपपन्नमित्याशङ्क्योत्तरं पठति ।

#### भाष्यप्रकाशः।

आत्मशब्दवाच्यम् । नतु प्राणनादिकार्ये जीवस्थापि प्रयोजकत्वात् कार्याख्यानमात्रेण प्रत्यगात्मातिरिक्त आत्मात्रोच्यत इति कथं निश्चेयमित्यत आहुः लोके हीत्यादि । अत एवेति ।
जीवभिन्नत्वादेव । अत एव प्रेय इत्यादि । ईश्वरत्वादेव प्रेयोऽन्यसादित्यादिकं श्रुतिराह ।
तदेव च्युत्पादयन्ति अन्तर इत्यादि । तथाचेश्वरत्वान्तरतरत्वाभ्यां लिङ्गाभ्याग्रपष्टब्धेन तेन तथेत्यर्थः । नतु भवत्वेवम् , तथापीदानीं तिद्वचारस्य किं प्रयोजनमत आहुः एतेनेत्यादि । एतेनेति ।
प्राणनादिकार्यग्रक्त्वा 'ईश्वरो हि तथा स्या'दिति तत्तत्सर्वरूपताख्यानेन । एवमेतत्साधनस्थापि
प्रयोजनमाहुः तेनेत्यादि । उपसंहर्तव्या इति । अवतीर्णे खरूपेऽनुसन्धेयाः । तथाचैतदर्थमिदमत्र विचारितमित्यर्थः । तेन पूर्वोक्ते अनावश्यकतामात्रं न वर्णकान्तरकथने बीजम्
किन्त्वेतद्पीति बोधितम् ।

अन्ये तु इद्मेकसूत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य अत्र प्राणविद्याशेषं विचारयन्ति । मोजनारम्भ-समाप्त्योराचमनीयाखप्सु प्राणवासोदृष्टिः कर्तव्येति ।

तत्र नासाकमादरः । तासामग्रुख्यविद्यात्वेन तद्विचारस्य प्रासङ्गिकत्वात् । विद्यान्तरं मध्ये विचार्य दूरिश्वतस्य पुनरत्र स्मृतौ बीजानुपलम्भाचेति ॥ १८॥

## रिशमः।

प्रतीचो जीवात् । भिन्नमात्मशब्दवाच्यम् । न हि जीवो वदन् वाग्मवित अनुक्तेः, किन्तु छान्दोग्यीाष्ट्रमोपदेशविषयः । आत्मदाब्देति । अपूर्वं प्रकाशाश्रयात्मशब्दवाच्यम् । 'धर्मो यस्यां मदात्मक'
्ति वाक्यात् । अभिधातात्पर्याम्याम् । प्रयोजकेति । 'जीव प्राणधारण' इति धातुपाठात्प्राणनादिप्राणकार्ये परम्परया जीवस्य कारणत्वात् । तेन तथेति । आत्मपदेन अन्तरो जीवात्मेत्यादिः ।
प्राणनादीति । अन्तर्यामित्राह्मणोक्तस्यात्मनो विग्रहत्वकथनेनेत्यप्येतेनेत्यस्यार्थो बोध्यः । एतदिति ।
नित्यविग्रहवत्त्वसाधनस्य । एतदपीति । विग्रहस्यैवात्मरूपत्वम् । प्राणविद्येति । प्राणवासो
दृष्टिरूपम् । भौजनस्यारम्भसमास्योः । प्राणवास इति । 'आपोमयः प्राण' इति श्रुतेरप्सु प्राणवासः ।
नरेति । प्राणविद्यास्थितस्य ॥ १८ ॥

## भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृंहितम्।

# समान एवं चाभेदात्॥ १९॥

चोऽप्यर्थे । तथाचैवमपि सति श्रोत्रचक्षुरादिवैलक्षण्यप्रतीताविष सित समान एकरूप एव, न तु विषमः । तत्र हेतुरभेदादिति । चक्षुरादीनां ब्रह्मत्वेन परस्परमभेदादिलर्थः ।

अत्रेदमाकूतम् । 'तं त्वौपनिषदं पुरुषं एच्छामी'ति श्रुतेरुपनिषद्वेद्य-मेव ब्रह्मखरूपम् । ताश्च 'प्राणन्नेव प्राणो भवति वदन् वा'गिलादिरूपाः प्रतिनियतेन्द्रियग्राह्यान् अर्थान् खरूपेणैव गृह्णत् ब्रह्म तत्तच्छब्दवाच्यं भवतीति वदन्ति । तद्वाच्यता च व्यवहार्यत्वे । स च 'तदेतत्त्रेयः पुत्रा'दिलादि-वाक्यैकवाक्यतया निरुपिधलेहवतामेव व्यवहार्य इति ज्ञाप्यते । स चाविर्भूतेऽ-वताररूप एव सम्भवति। एवं सति तत्र भक्तेर्भगवद्विग्रहे तत्तद्वयवेषु भेदेन यथा यथा व्यवहियते, तथा तथेव तदेकमेवाखण्डसचिदानन्दरूपं ब्रह्मेलर्थः सम्पचते । एवंविधो लोकेन प्रसिद्ध इल्यसम्भावना स्यात्, तद्भावायाग्रे श्रुतिराह 'ईश्वरो हि तथा स्या'दिति । एतेनाविर्भूतरूपे व्यापकत्वैकरसत्वसचिदानन्दत्वाद्यो धर्मा उपसंहर्तव्याः, अनाविर्भूतेऽपीति स्थितम् । एवं सत्याविर्भावेऽनाविर्भावेऽपीश्वरः

#### भाष्यप्रकादाः।

समान एवं चाभेदात् ॥ १९ ॥ स्त्रमवतारयन्ति ननु विग्रह इत्यादि । तथाच् तरुकुसुमयोरिव स्वगतद्वैतमापतिति तत्परिहारायोत्तरं पठतीत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति चोऽप्यर्थे इत्यादि । ननु भिन्नप्रकारकप्रतीतौ विद्यमानायां कथमभेदसिद्धिरित्यतस्तद्धुत्पादयन्ति अन्ने-त्यादि । स चेति । औपनिषदः पुरुषश्च । स चेति । व्यवहारश्च । नच तस्य व्यवहारसा-प्रामाणिकत्वं शक्यशङ्कम् । वरणहेतुकतनुविवरणैकसाध्यत्वात् । 'प्रकाशवचावैयर्थ्यात्' 'आह च तन्मान्न'मिति सत्रद्वयेनातीतपादेपि तस्योपपादनात् । तदेतदभिसन्धायाहुः एवं सतीत्यादि । अत्र लौकिकयुक्तेः कौठ्यमेव श्रुत्यभिन्नेतमित्याश्चेनाहुः एवंविध इत्यादि । सिद्धमाहुः एत्रेनेत्यादि । एत्रेनेति । ईश्वरस्य तथात्वश्चावणेन ।

्एतामेव श्रुतिं हृदिकृत्य प्रकारान्तरेण स्त्रं योजयन्ति एवं सत्याविरित्यादि । तथाच, 'अजोऽपि सन्नव्ययात्मा भूतानामीश्वरोपि सन् । प्रकृतिं स्वामधिष्ठाय सम्भवाम्यात्ममायये'ति रिक्सः।

समान एवं चाभेदात् ॥ १९ ॥ भाष्ये । परस्परमिति । धर्मिधर्मयोरिति बोध्यम् । प्रकृते । स चेतीित । अत्र निरूपधीत्यादिभाष्यं गताज्ञानानामिति बोध्यम् । तस्येत्यादि । औपनिषदः पुरुषश्चेत्याकारकत्य । शक्या शङ्का यस्मिन्निति शक्यशङ्कम् । वरणेत्यादि । पुष्टिमार्गोयम् । वरणस्य स्वीयत्वेनाङ्गीकारे रूढेः । वस्तुतस्तु वृद् संभक्तौ । सर्वात्मभावो वरणम् । वेदान्ते योगात्, रूढेर-भावात् । विवरणं प्रकाशनम् । तथा च निरूपधिस्नेहवतामितिभाष्येण गताज्ञानानामिति सूचनात्तमो-मावेन विशुद्धसत्त्वज्ञानविषयत्वेन स व्यवहारः प्रामाणिक इति भावः । एवं सत्तीत्यादि । भेदेनेति । इवार्थेन । गीतायां 'अविभक्तं च भृतेषु विभक्तमिव च स्थित'मिति ब्रह्मनिरूपणे वाक्यात् । एवं सत्याविरित्यादीति। आविर्भाव इत्यादिना सूत्रार्थः । एवं चेत्यत्र सूत्रेऽन्वयादिति सूत्रान्मण्डूक्षुत्याव-

समानः । न ह्याविर्भावे काँश्चनागन्तुकान् धर्मानादायाविर्भवतीति वक्तं शक्य-मनाविर्भृतस्यापि । एवमाविर्भृतप्रकारेणैवाभेदादित्यपि सूत्रार्थः सूत्रकाराभिमत इति ज्ञातव्यम् । चकारेण विरुद्धसर्वधर्माश्रयत्वं समुचीयते । एवं साक्षादाविर्भृते भगवद्रुषे पूर्णानन्तधर्मास्तदुपासकेनोपसंहर्तव्या इति सिद्धम् ॥ १९ ॥

अथ यत्र कार्यचिकीर्षया जीवे खयमाविद्याति, तदावेद्यात्तद्धर्मा अपि केचित् तस्मिन्नाविर्भवन्ति । तत्रोपासकेनाखिलब्रह्मधर्मीपसंहारः कर्तव्यः, न वेति दाङ्कासमाधानं विकल्पेनाह सुत्राभ्याम् । तत्रादौ विधिपंक्षमाह ।

# सम्बन्धादेवमन्यत्रापि ॥ २०॥

# अन्यत्रापि जीवेऽप्येवं ब्रह्मणीवोपासना कार्या। तत्र हेतुः सम्बन्धादिति।

#### भाष्यप्रकाशः।

गीतावाक्येनास्यां श्रुताबुक्तस्येश्वरत्वस्य नैसर्गिकत्वेन तादृगाकारस्य सार्वदिकत्वात् तथेत्यर्थः। अत्र च 'विश्वतश्रक्षः''यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मित्यादिश्रुतयोप्यनुसन्धेयाः। पूर्वं चोप्यर्थे व्या- क्यात इत्यस्मिन् पक्षेऽर्थान्तरमाहुः चकारेणेत्यादि । सिद्धमाहुः एवं साक्षादित्यादि। साक्षादाविर्भृत इति । सन्त्वाद्यधिष्ठानमन्पेक्ष्य स्वरूपेणाविर्भृते।

अन्ये त्विदमेकस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्य वाजिशाखीयाप्रिरहस्यस्यबृहदारण्यकस्ययोः शाण्डिल्यविद्ययोरैकविद्यं परस्परगुणोपसंहारं च विचारयन्ति ।

तद्पि प्रथमाधिकरणीयपश्चस्रत्र्येव सिध्यतीति बोध्यम् । रूपामेदस्यैव प्रयोजक-त्वादिति ॥ १९ ॥

सम्बन्धादेवमन्यत्रापि ॥ २० ॥ एवमवतारोपासनादौ गुणोपसंहारं विचार्यावेशे तं विचारयतीत्याशयेनाग्रिमस्त्रमवतारयन्ति अथेत्यादि । 'य आत्मनि तिष्ठन् य आत्मनोऽन्तरो मात्मा न वेद यस्यात्मा शरीर'मिति श्रुत्या आत्ममात्रस्य ब्रह्मशरीरत्वेपि, 'योऽन्तर्वहिस्तनु- भृतामश्चभं विधुन्वन्नाचार्यचैत्यवपुषा स्वगतिं व्यनक्ती'त्येकादशस्कन्थे तनुभृदन्तर्वहिरशुभवि-

## रिंमः।

धारणादित्यनुवर्तते इत्याशयेन सूत्रशेषं व्याकुर्वन्ति स्म एचिमत्यादि । एचेति । अनुवृत्ते स्थले । स्वामिति । उक्तरीत्या स्वाम् । आत्ममाया पञ्चाध्याय्युक्तयोगमाया । पुराणे, अत्र त्विच्छेति ज्ञ्यम् । नैसर्गिकत्चेनेति । 'प्रकृतिं स्वा'मित्यनेन विशुद्धसत्त्वाधिष्ठानकत्वोक्तेः । वासुदेव इत्यर्थः । तथित । प्वंसत्याविरित्यादिरित्यर्थः । विश्वत इति । अत्र योगमाययौपनिषदः पुरुषश्च ज्ञेयः । आदिना 'एक सिद्धप्रा बहुधा वदन्ती'ति श्रुतिः । सत्त्वादीति । सत्त्वं वराहस्याधिष्ठानं रजो वामनस्य तमो मत्त्य-कच्छपयोः । सात्त्वकादिपुराणोक्तत्वात् । तावतीं मायां दूरीकृत्य स्वरूपेण मूलरूपेणाविर्भृते । शाणिङल्येति । पूर्वस्यां गुणाः श्रूयन्ते । 'स आत्मानमुपासीत मनोमयं प्राणशरीरं भारूपि'त्येव-मादयः । तस्यामेव शास्त्रायां बृहदारण्यके पुनः पठ्यते 'मनोमयोऽयं पुरुषो भाः सत्यस्तस्मिन्नन्तर्दृदये यथा ब्रीहिर्वा यवो वा स एव सर्वस्थेशानः सर्वस्थाधिपतिः सर्विमदं प्रशास्ति यदिदं किञ्चे'ति । तयोः । स्दिपाभेदस्थेति उपसंहारहेतोरूपसंहारसूत्रोक्तस्य ।। १९ ॥

सम्बन्धादेवमन्यन्नापि॥ २०॥ अवतारेति। सर्वदा संक्रमणम्वतारः (कार्य)कार्यकालं

## भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृंहितम्।

अयोगोलके वहेरिव तस्मिन्नावेदालक्षणः सम्बन्धोऽस्तीति, तत्त्वेन व्यपदेदााच तथेलर्थः।

अत्रैवं श्रेयम् । अयं तु जीवः, अत्राविष्टं भगवन्तमहसुपास इति जानाति चेत्, तदा न सा जीवगामिन्युपासना, किन्तु ब्रह्मगामिन्येव । तत्राखिलघर्मी-पसंहारे न किश्चित् बाधकम् । यत्र ब्रह्मत्वेनैव ज्ञात्वोपास्ते, तत्रापि 'तं

भाष्यप्रकाशः।

ध्ननपूर्वकस्वगतिव्यञ्जनेरूपविशेषकार्यसरणात् तदादिकार्यचिकीर्षया यत्र जीवे खयं भगवानाविश्वति, तदा भगवदावेशाद्भगवद्धर्मा अपि केचित्तसिकाविभविन्त । यथा इन्द्रप्रतर्दनसंवादे इन्द्रे । अत्र जीव इत्युपलक्षणम् । तेन प्रतिमाया अपि सङ्ग्रहः । गोपालतापनीये मथुरासमीपस्थवनिस्थता द्वादशम्तींरुक्त्वा, 'ता हि ये यजन्ति ते मृत्युं तरन्ति ग्रुक्ति लभन्त' इति फलग्रुक्त्वा, अप्रे 'मथुरामण्डले यस्तु जम्बृद्वीपे स्थितोपि वा । योऽर्चयेत् प्रतिमां मां च स मे प्रियतरो श्रुवि । तस्यामिषष्ठितः कृष्णरूपः पूज्यस्त्वया सदे'त्यादिमिः प्रतिमोपासनं लक्षीकृत्य सर्वेषां स्वपूजनस्थोक्तत्वात् प्रतिमायामिष्ठग्रनोत्त्या स्वावेशस्य चोक्तत्वात् । अतस्ताद्दशे जीवादावुपासकेनाखिल-त्रक्षसमींपसंहारः कर्तव्यो न वेति शङ्कायाम्, 'यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ । तस्तेते कथिता द्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मन' इति श्रेताश्वतरश्चत्या गुरुभक्तेर्देवभक्तिवदतिदिष्टत्वात् , भक्तिपारम्यस्य चास्तिलगुणोपसंहार एव सिद्धेर्गुरौ स कार्यः । अन्यत्र प्रतिमादौ तु न कार्यः, तादश्वाक्याभावादिति प्राप्ते, तत्समाधानं मार्गभेदव्यवस्थितविकल्पेन स्त्राभ्यामोहत्यर्थः । तन्त्रेति । गुरौ प्रतिमादौ च । सत्तं व्याक्चविन्त अन्यत्रापीत्यादि । प्रतिमासंग्रन्हायादुः तक्त्वेन व्यपदेशादिति । उक्तं च स्कान्दे पाण्डरङ्गमाहात्म्ये 'शिलाबुद्धिर्न कार्या च तत्र नारद कर्हिचित् । ज्ञानानन्दात्मको विष्णुर्यत्र तिष्ठत्यचिन्त्यकु'दिति । उपासनामार्गे व्यवस्थितस्य विधिपक्षस्य बीजं स्फुटीकुर्वन्ति अञ्जेवमित्यादि । एविमति । वक्ष्यमाणप्रकारान्यक्रियः।

त्वाक्रमणमावेशः । स्वगितिमिति । नूतनमार्गं प्रवर्तयतीत्यर्थः । तदादीति । आदिनोपनयनसाङ्गवेदाध्यापने । 'उपनीय तु यः शिष्यं वेदमध्यापयेद्विजः । सरहस्यं तदङ्गं च तमाचार्यं प्रचक्षतं इति वाक्यात् । रहस्यं वेदान्ताः । तानि शिक्षादीनि अङ्गानि यस्य वेदस्य स तथोक्तस्तम् । अधिष्ठानिति । अधिकस्थितिः । 'यमादिमि'रिति श्रीभागवतवाक्यात् । तस्या उक्तस्यर्थः । जीवादाविति । जीवगुरुपतिमासु । अतिदिष्ठत्वादिति । देव उपसंहतविरुद्धधर्माश्रयस्तद्धक्तिवत् उपसहतविरुद्धधर्माश्रयगुरुपत्तिमस् । अतिदिष्ठत्वादिति । येनकेनापि गुणेन भक्तिदर्शनाद्धक्तिपारम्यस्वत्यक्तम् । तदिति । उक्तायां शङ्कायां समाधानम् । सप्तमीति योगविभागात्समासः । मार्गभेदेति । मार्गावुपासामक्तिरुपौ तयोभेदेन व्यवस्थितः उपासामार्ग उपसंहारः भक्तिमार्गेऽजुपसंहार इत्येवं विकल्पस्तेनेत्यधः । आहेति । उत्तरस्याहेत्यसाक्षः । तन्नेतिति । विधिपक्षमिति । कर्तव्य इत्यत्र विधौ तव्य इति तं पक्षम् । अन्यत्रापीत्यादीति । आवेशालक्षण इति । अभेदसंसर्गात् आवेशलक्षण इत्युक्तम् , संयोगविशेष इत्यधः । सम्बन्धोस्तीत्यत्रेतिशब्दो हेतौ । हेत्वन्तरमाहुस्तत्वेनत्यादिनेत्याश्येनाहुः प्रतिमेति । ननु प्रतिमायाः ऐतदात्त्येन व्यपदेशः, नतु तत्वेन महावाक्य इत्यत आहुः उक्तं चिति । यन्नेति । सित प्रतिमायाः ऐतदात्त्येन व्यपदेशः, कर्तव्य इति पक्षस्य । एविमत्यस्मात्रकारवाचकारतीयाद्विवयन- ३४ १० ६० र०

यथा यथोपासते तथैव भवति तद्धैतान् भृत्वाऽवती'ति श्चतेर्गुर्वादौ जीवत्वबुद्धि-निषेधाच तथा। तत्र याद्द्यपासकस्तदुपासनासिद्ध्यर्थं तत्फलदानार्थं च ताद्द्यूपो भगवानाविद्यातीति च तथा॥ २०॥

यस्त्वन्तरङ्गं भगवद्गक्तं हृचाविर्भूतभगवत्कं ज्ञात्वैतद्भजनेन अहं भगवन्तं प्राप्त्यामीति ज्ञात्वा तमेव भजते, स भक्तिमार्गीय इति भक्तह्चाविर्भूते रूपे उपसंहारो धर्माणां तेन न कार्य इत्यग्रिमं पठति ।

# न वाऽविशेषात्॥ २१॥

अनुपसंहारे हेतुरविशेषादिति । अस्य भक्तभक्तत्वेन तद्भजनरसाखादनेन विस्मृततदाविष्टभगवत्कत्वेन तन्निरपेक्षत्वेन वा तदाविष्टभगवति गुणोपसंहारेऽनु-

#### भाष्यप्रकाशः

भ्याम् । जीवत्वबुद्धिनिषेधादिति । 'आचार्य मां विजानीयात्रावमन्येत किहैंचि'दित्यादि-वाक्योक्तात् तसात् । नचोक्तश्चत्या गुरौ भक्तिरेवोक्ता, नोपासनेति तदुपासनप्रकारव्यवस्थात्र न सङ्गतेति शङ्क्ष्यम् । एवं 'गुरूपासनयाशितेने'त्येकादशस्कन्धे तस्या अप्युक्तत्वादिति । अत्रैवं प्रकारद्वयेप्यभिसन्धिमात्रं न प्रयोजकम्, किन्तु ब्रह्मावेश इति बोधनायाहुः तत्र याद्दगित्यादि । आवेशस्त्वनुभावादिनावधार्यत इति नात्र काचिच्छङ्का । एवमेव श्रीजगन्नाथादौ पूजाप्रवादस्थले-प्यवगन्तव्यम् । तेन उपासनामार्गे उभयत्राप्युपसंहारः सर्वगुणानां युक्त इत्यर्थः ॥ २० ॥

न वाऽविशेषात् ॥ २१ ॥ निषेधपक्षो भक्तिमार्गे इति बोधयन्तः स्त्रमवतारयन्ति यस्त्वन्तरङ्गमित्यादि । स भक्तिमार्गीय इति । श्वेताश्वतरमन्त्रोक्तरीतिकप्रेमविश्वासयोस्त्कर्पात् स भक्तिमार्गीयः । स्त्रं व्याकुर्वन्ति अनुपसंहारे इत्यादि । क्रतो वा, क्रत्र वा अविशेष रिक्षाः ।

लुगित्साहुः वक्ष्यमाणेत्सादि। भाष्ये। महावाक्ये ऐतदात्म्येन तत्त्वेन च सिवतोरभेद उक्तः, तत्र सिवतोर्त्पासने स्तः, तत्र सत्युपासनं बाधकिमत्यन्तेनोक्तम् । अत्रेति। प्रतिमादौ सिति। ऐतदात्म्यरूपब्रह्मगामिनी। एवकारस्तु, पाण्डुरङ्गमाहात्म्यो-क्तवाक्यात्। अधुना यन्नेत्सारभ्य तथेत्यन्तेन चित्युपासनमाहुः यन्नेत्सादिना। ज्ञात्वेति। 'तत्व-मसा'दिवाक्येन जीवं ज्ञात्वा। तथेति। अखिलधर्मोपसंहारे। 'तं यथायथे'ति श्रुत्यनुसारेण कृते न किश्चिद्धा-धकम्। इदमपि किचत्रकारः तथाशब्दिनिविष्टः। प्रकृते। एवं प्रकारेति। सुबोधिन्यनुसारेण जीविवशेषं गृहीत्वोक्तप्रकारद्वये सिद्धषये चिद्धषये च। अभिसन्धीति। भमानुसन्धानस्य संघट्टनमात्रम्। सिन्धर्भग्नसंघट्टनम्। तन्न याद्दगित्याद्दीति। तथेति। पूर्ववत्। अनुभावेति। 'द्रौण्यस्रविष्ठृष्ट'मित्यत्र द्वितीयस्कन्धेस्ति। आदिना विरुद्धधर्मप्रदर्शनं शैल्यां मृतौं निम्नत्वदर्शनं यथा। भक्तिमार्ग उक्त्वा शरणमार्ग आहुः एवमेवेति। यथाश्चतं जगन्नाथवलभद्रयोरश्वावारुद्ध मक्तकार्यकरणम्। प्रकारद्वये मित्तमार्गभ्रमं वारयन्ति स्म तेनेति। उभयन्नेति। सिति चिति च। 'तेन जीवो नोपास्य' इत्युक्तं सुबोधिन्यां तद्धित्तमार्गीयमिति न तस्या विरोधः॥ २०॥

नवाऽविद्योषात् ॥२१॥ श्वेतेति । तथा गुरावित्यत्रादिष्टा भक्तिः प्रेम । अविश्वासो वाधकः । वाधकाभावो विश्वासः, सोपि तात्पर्यविषयः, यथा देवस्तथा गुरुरिति विश्वासः 'यथा देवे तथा गुरा'-वित्यत्र । तयोद्दत्कर्षो भक्तिमार्गीयत्वम्, स पुष्टिभक्तिमार्गीय इत्यर्थः । पुष्टिमार्गे भक्तसहितो भगवान्

पसंहारे वा भक्तोपासनायां विशेषाभावादित्यर्थः। अनुपसंहारस्यात्र बाधकत्वाभा-वज्ञापनाय वाशब्दः।

विशेषादिति वा। पूर्वं विहितत्वेन भगवदाकारादिषु भजनं कुर्वन्नप्युक्त-रूपभक्तसङ्गेन तद्भजनेन च पूर्वसाद्विशिष्टं रसमनुभूतवानिति रसाखादे विशेषादुणोपसंहारं स न करोतीत्यनुवादः। विहितत्वेन गुणोपसंहारपूर्वकोपास-नायां नीरसत्वेनानादरज्ञापनाय वाशब्दः। भगवद्वताररूपोपि वादरायणः प्रास-ङ्गिकेऽपि भक्तिमार्गस्मरणे तदीयरसावेशपरवशस्तद्भावस्वभावमन्कत्वान्॥ २१॥ अपिच। उपसंहारो हि तत्रानुक्तानामन्युत्रोक्तानां गुणानां तत्र सक्त्वेन

अपिच। उपसंहारो हि तत्रानुक्तानामन्यत्रोक्तानां गुणानां तत्र सत्त्वेन ज्ञानमात्रम् । उक्तरूपभक्ताय तु तद्भजनीये भक्त एवालौकिकाननुभावान् भगवान् प्रत्यक्षं दर्शयतीति न तत्रोपसंहारापेक्षागन्धोऽपीत्यत्रोत्तरं पठति ।

#### भाष्यप्रकाशः।

इत्याकाङ्क्षायां तद्युत्पाद्यन्ति अस्येत्यादि । तथाच नवमस्कन्थे 'तत्प्रसङ्गानुभावेन रन्तिदेवानुवर्तिनः।अभवन् योगिनः सर्वे नारायणपरायणा' इतिवत् तादृशस्य तथात्वेन तद्भजनरसास्वाद्नेन तद्दाविष्टभगवति गुणोपसंहारे वा 'विस्मृते'त्यादिहेतुद्वयेनानुपसंहारे वा तत्प्रसङ्गानुभावादेव भगवत्प्राप्तिरविशिष्टेति तादृशभक्तोपासनायां ताभ्यामुत्कषीपकषीभावान्नोपसंहारस्य किमपि प्रयोजनिमत्यर्थः। 'अविशेषा'दिति पदच्छेदं कश्चिन्न मन्येत, तदोक्तोऽर्थो न सिध्येदिति, तद्गिप तित्सद्धये प्रकारान्तरे हेतुं व्याकुर्वन्ति विशेषादित्यारभ्य वाश्चव्द इत्यन्तम्। तद्भजनेनेति । भगवद्वकृतिभजनेन । ननु तद्धनुवादस्य किं प्रयोजनम्, अत आहुः भगवद्वतारेत्यादि तथाच। तद्दत्कर्षवोधनाय तत्स्वभावबोधनमेव प्रयोजनिमत्यर्थः॥ २१॥

## रिकमः।

फलतीति साधनेपि तथेति । भाष्ये । इत्यग्रिममिति । इति हेतोः कार्याकार्यसाधारणमित्रमं स्त्रम् । प्रकृते । तद्भयुदिति । कुत इति प्रश्ने, भक्तभक्तत्वेनत्यादिन्युत्पादनम् । कुत्रेति प्रश्ने, तदाविष्टमगवतीति न्युत्पादनम् । कुर्वन्तीत्यर्थः । तत्प्रसङ्गेति । रन्तिदेवप्रसङ्गस्य योऽनुभावः विसर्पियशोरूपः तेन तत्पुत्राः । तथात्वेन भक्तभक्तत्वेन । तत्प्रसङ्गेति । भगवद्भक्तप्रसङ्गस्यानुभावः स्वर्गपुनर्भवाधिकः भगवत्पाङ्गिसङ्गस्य स्वर्गपुनर्भवानादरः । 'तुल्याम लवेनापि' इति वाक्यात् । ताभ्यामिति । भगव-त्युपसंहारानुपसंहारान्यां भक्तभक्तस्थोत्कर्षापकर्षाभावात् । भाष्ये । वाशब्दोऽनादर इत्याद्धः अनुपेति । अन्नेति । भक्तभक्तविषये भगवत्प्रासौ । प्रकृते । प्रकारान्तर इति । उक्तरूपभक्तसङ्गेन भगवद्भजने ।विशेषादित्यारभ्येत्यादि । विहितत्वेनेति । 'तं भजे'दिति गोपालतापिनीये । विशिष्टमिति । भक्तपूजनेन समं भगवद्भजने पुष्टिमार्गो जात इति, 'ज्ञात्वाज्ञात्वा च कर्माणि जनोऽय-मनुतिष्ठति । विदुषः कर्मसिद्धिः स्यात्तथा नाविदुषो भवे'दिति भक्तसङ्गेन भगवज्ज्ञानं जातमिति वा, विशिष्टम् । अनुवाद इति । अनुपसंहारे प्रकारानुवादः प्रकारान्तरे । विहितत्वेनेति । पूर्ववत् । निरसत्वेनेति । सात्विकत्वात्त्या । 'मुक्तसङ्गोऽनहंवादी धृत्युत्साहसमन्वितः । सिद्ध्यसिद्ध्योनिर्विकारः कर्ता सात्विक उच्यते' इति गीताष्टादशाध्यायवाक्यात् । तहीति । प्रकारान्तरकाले । तदुत्कर्वेति । भक्तमार्गोत्कर्षवोधनाय । तत्स्वभावेति । भक्तसानुपसंहारस्वभाववोधनम् ॥ २१ ॥

# दर्शयति च॥ २२॥

ननु भक्तभक्तः खसेव्येऽत्यलौकिकं वीर्यं दृष्ट्वा तदाविष्टे भगवति तत्सम्भा-रकत्वस्येन्द्रादीनामपि तदाज्ञापेक्षित्वं दृष्ट्वा द्युलोकव्यापकत्वस्योपसंहारं करि-ष्यतीत्यादाङ्क्याह ।

सम्भृतिद्युव्याप्त्यपि चातः॥ २३॥

राणायनीयानां खिलेषु पठ्यते । 'ब्रह्मज्येष्ठा वीर्या सम्भृतानि ब्रह्माग्रे ज्येष्ठं दिवमाततान, ब्रह्म भूतानां प्रथमं तु जज्ञे, तेनाईति ब्रह्मणा स्पर्धितुं क' इति । अस्यार्थस्तु-अन्यैर्हि पुरुषैः सहायानपेक्ष्य विक्रमाः संभ्रियन्ते । तेन तत्प-राक्रमाणां त एव नियतपूर्वभावित्वरूपकारणत्वेन ज्येष्ठाः । ब्रह्मधर्माणां तु

## भाष्यप्रकादाः।

दर्शयति च ॥ २२ ॥ सत्रमवतारयन्ति अपिचेत्यादि । प्रकटार्थमत्र भाष्यम् ।

अन्ये तु, 'सम्बन्धादेवे'त्यादित्रिस्त्रमिषकरणमङ्गीकृत्य, बृहदारण्यकोपान्ते 'सत्यं ब्रह्मे'-त्युपक्रम्य, आदित्यमण्डलस्थस्य अक्षिस्थस्य च ये उपासने विहिते, तयोरुपनिषदौ रहस्यनामनी उपासनशेषतयाम्नायेते । 'तस्योपनिषदहरित्यधिदैवतम्, तस्योपनिषदहमित्यध्यात्म'मिति, ते किं सङ्कीर्येते, उत व्यवतिष्ठेते इति सन्देहे, सम्बन्धिभेदाद्व्यवतिष्ठेते इति सिद्धान्तयन्ति ।

सोपि स्वाध्यायस्त्रस्यसवदृष्टान्तबोधितेन सम्बन्धिभेदेनैव व्यवस्थिति लभमानो नाधिकर-णान्तरमपेक्षत इति चिन्त्यम् ॥ २२ ॥

सम्भृतिचुव्यास्यपि चातः ॥ २३ ॥ स्त्रमवतारयन्ति ननु भक्तेत्यादि । त-त्सम्भारकत्वस्यति । वीर्यसम्भारकत्वस्य । उपसंहारं करिष्यतीति । 'तं यथा यथोपासत' इत्यत्र स्वाभिसंहितरूपेणैव स्वावनस्रोक्तत्वात् स्वैहिकपारलौकिकार्थं उपसंहारं करिष्यति । स्त्रं व्याकर्तुं विषयवाक्यम्रपन्यस्य प्रथमं तत् व्याक्चर्वन्ति राणायनीयेत्यादि । उक्तं भवतीत्यन्तम् । रिक्षाः ।

दर्शयित च ॥२२॥ प्रकटार्थमिति । भक्त एवेति । आचार्ये कृष्णदासद्वारा शिलाधारणम् । रामानुजाचार्ये बदिरकाश्रमे पर्वतात्पातेप्यभङ्गः । मध्विनजये माध्वाचार्ये । व्यासे 'अपस्यत्पुरुषं पूर्ण'-मिलादि समाधिभाषायाम् । एवं प्रकाटार्थम् । दर्शयिति भजनीये भक्त आचार्यादौ जनताऽलौकि-कानुभावान् पर्यति, मगवान् तं अलौकिकानुभावान् दर्शयतीति सूत्रार्थः । चोऽनुक्तसमुच्चये । उप-निषदादाविति । शब्दोऽयं हलन्तः । अजन्तं पदं तदा शकन्ध्वादिषु परस्त्पम् । तस्योपेति । अर्थस्तु उपनिषदशब्देनोपनिषच्छब्देन वा देवताप्रकाशकं रहस्यं नाम । अहरिति नाम । अहःशब्दः प्रकाशनाची । आदिलस्त्रपस्योक्तस्त्रपस्य नाम । । तस्येति । चाक्षुषपुरुषस्य सलस्य । अधिदेवत-मिति । देवतेव देवतं तस्मिन्निल्यिदेवतं नाम । अभिव्यापकाधारे सप्तमी । तस्येति । मुक्ताविद्यस्य पुरुषस्य सलस्य । आत्मनीलध्यात्मं नाम । उपनिषदशब्देनोपनिषच्छब्देन वा देवताप्रकाशकं रहस्यं नाम । अहमिति नाम । अहंशब्दः प्रत्यगात्मवाची । चाक्षुषपुरुषस्थोक्तस्त्रपस्य । व्यवतिष्ठेते इति । व्यवस्थितिं कुर्वाते । सम्बन्धीति । उपसंहारात् संकीर्येते इति पूर्वपक्षे तथा ॥ २२ ॥

सम्भृतिचुच्यास्यपि चातः॥ २३॥ वीर्येति । नृसिंहतापिनीयेऽमिप्तत्वनायुप्तत्वा-दिसपूत्त्वसोमपूत्त्वविष्णुप्तत्वसर्वपूत्त्वमृत्युत्तृत्वपाप्मतर्नृत्वम्रह्यातर्नृत्वभूणह्यातर्नृत्ववीरह्त्यात-र्नृत्वसर्वह्यातर्नृत्वामिस्तम्भकत्वनायुस्तम्भकत्वादित्यस्तम्भकत्वसोमस्तम्भकत्वोदकस्तम्भकत्वसर्वदेवस्त-

## भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृंहितम् ।

ब्रह्मैव ज्येष्ठमनन्यापेक्षं सृष्ट्यादि करोतीलर्थः। एवं सित ब्रह्म ज्येष्ठं येषां तानि ब्रह्मज्येष्ठानि वीर्याणि। अत्र छन्द्सि बहुवचनस्य डादेशः। किश्र, अन्येषां वीर्याणां बलविद्गमेध्ये भङ्गोऽपि भवति। तेन ते स्ववीर्याणि न सम्बिश्रति। ब्रह्मवीर्याणि तु ब्रह्मणा सम्भृतानि निष्प्रत्यूहं सम्भृतानीलर्थः। तच ज्येष्ठं ब्रह्माग्रे इन्द्रादि-जन्मनः प्रागेव दिवं स्वर्गमाततान व्याप्तवित्रसमेव विश्वव्यापकमिलर्थः। देशतो-ऽपिरच्छेद्मुक्तवा कालतोऽपि तमाह ब्रह्मोति। भृतानामाकाशादीनां पूर्वमेव जहे। आविर्वभूवेत्रर्थः। एतेन वीर्यसम्भृतिद्युव्याप्तिप्रभृतिमाहात्म्यमुक्तं भवति।

तथाच सम्भृतिश्च चुन्याप्तिश्च तयोः समाहारस्तथा। एताविष स तत्र नोप-संहरति। तत्र हेतुः 'न वाविशेषां दिति सूत्रोक्त एवेत्यतिदिशति अत एवेति। एतत् यथा तथा तत्रैवोक्तम्।

विषयवाक्योत्तराधोंक्तधर्मानुदेशेनैवं ज्ञायते भक्तस्यैहिकपारलौकिकोपयो-गिधर्मोपलक्षणार्थं द्वयोरेवोदेशः कृत इति । चकारेण दर्शनमप्युक्तं समुचीयते ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

स्त्रं व्याक्चवित्त तथाचेत्यादि । तत्रैवोक्तमिति । 'अस्य भक्तभक्तत्वेने'त्याद्यक्तरीत्या उपासनायामिवशेषात्, पूर्व 'विहितत्वेने'त्याद्यक्तरीत्या च भजनरसास्त्राद्ने एतदपेक्षया विशेषाच न करिष्यतीति तस्त्रिनेव स्त्र उपपादितम् । अयमेव स्त्रकाराशय इत्यत्र गमकमाहुः विषयवा- क्येत्यादि । तथाचोपसंहारं विनापि भक्तस्य लौकिकालौकिकसम्पादनादलौकिकानुभावदर्शनाच एतयोरिप नोपसंहारशङ्कात्रेति पूर्ववदत्रापि भक्तस्वभावस्थैवानुवादः, प्रथमाधिकारिणः शिक्षा वेति

म्भकत्वसर्वग्रहस्तम्भकत्वादिवीर्यं यस्य सम्भारकत्वं तस्य । उपसंहारमित्यनेनान्वेति । भाष्ये । इन्द्रादीनामिति । आदिना महलोंकादिस्थजनाः । तथा तत्रैव श्रुतयः 'सर्वेषां लोकं जयित स भुवर्लीकं जयित स स्वर्लोकं जयित स महर्लोक जयती'त्यादयः । तथा च इन्द्रस्यादी इन्द्रादी इन्द्र आदिर्येषां ते इन्द्रादयः इन्द्रादी च इन्द्रादयश्च इन्द्रादयस्तेषाम् । मक्तमक्ताज्ञापेक्षित्वमेकाद-शवाक्येन विष्ण्वात्मकस्याक्षरात्मकहृदयस्य भक्तभक्तस्य सर्वगे मनोनिवेशेनाज्ञापकत्वशक्तेः प्राप्तत्वात । वाक्यं तु 'विष्णो त्र्यधीश्वरे चित्तं धारयेत्कालविग्रहे । स ईशित्वमवाप्नोति क्षेत्रक्षेत्रज्ञचोदनां'-मिति पञ्चदशाध्याये । प्रकृते । राणायणीयेत्यादीति । अस्यार्थे इति । वेदसार्थः । ब्रह्मज्येष्ठत्वं स्फटियतुमन्यत्राज्येष्ठत्वं वीर्ये सम्पादनीय आहुः अन्यैरित्यादि । सहायानिति । यथा कौरवैः पाण्ड-वैश्व। सम्भियन्ते सम्पाद्यन्ते। ज्येष्ठा मुख्याः। ब्रह्मज्येष्ठेति व्याकुर्वन्ति सम ब्रह्मधर्माणामिति। धर्मा जगत्कर्तृत्वादयः। धर्माणां धर्म्यभेदान्निर्धारणे षष्ठी। सम्भृतानीति व्याकुर्वन्ति सम किश्चेति। बलवद्भिरिति । यथा यादवैर्जरासन्धवीर्यभङ्गः । त इति । अन्ये । समिति । शिशुपालस्तु विभर्ति । ब्रह्मणेलसहायेन । ब्रह्माग्र इलादि व्याकुर्वन्ति स्म तचेति । विश्वेति । विश्वस्मिन्व्यापकम् । देशत इति । वीर्यदेशभिन्नदेश इति तथा । कालतः प्रथमकालम् । अत्यन्तसंयोगे द्वितीयेति तथा। तथाचेत्यादीति। तथेति। सम्भृतिद्युव्याप्ति। 'स नपुंसक'मिति नपुंसकत्वम्। एतावित्यर्थौ । अतिदिशाति अन्यत्र हेतुसाध्यादिप्राप्तिं करोति । सौत्रचकारमेवकारार्थसमुचायकमाहुः अत एवेति । अनुपसंहारो विशेषाभावादेव । वक्ष्यमाणप्रकाशात्तु स्थानविशेषादेव । स्थानं दहरादिविद्यास्थं हृदयादि तत्र विशेष आध्यात्मिकत्वादिः तस्मात् । विषयवाक्येत्यादीति । धर्मः भूतप्रथमजत्वं तम्यान्द्रेशेन अन्यच । स्पर्धाकृतिसम्भावनायां हि तद्योग्यतानिषेधः सम्भवति । सा चावि-भूत एव भगवति सम्भवतीत्यखिलशक्त्याविभीवपूर्वकमाविभूतस्य तस्य एतया श्रुत्या माहात्म्यमुच्यत इति गम्यते । एवं सत्येतद्वाक्योक्तधमयोरेवानुपसंहार्थ-

#### भाष्यप्रकाशः ।

भावः । चकारेणोत्तरार्धोक्तधर्मसमुचयमाशङ्क्य तत्तात्पर्यमाहुः चकारेणेत्यादि । श्रुतेरनारभ्या-धीतत्वेन भक्तहृदयाविष्टभगवद्गमकत्वस्य सन्दिग्धत्वात् पूर्वोक्ते व्यासाशयो न निश्चेतुं शक्यत इति शङ्कायां विषयवाक्यतात्पर्यकथनपूर्वकं तम्रुद्धाटयन्ति अन्यचेत्यादि । तथाच तुरीयपादेन श्रुतेराविर्भृतब्रह्मविषयकत्वे निश्चिते यत् द्वयोरेवानुपसंहारकथनम्, तेन तत्र व्यासाशयो निश्चीयत् इत्यर्थः । तेनानारभ्याधीतानामप्यनुपयुक्तानां नोपसंहार इति सिद्धम् । –

अन्ये तु, इद्मेकस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्यं, अनारभ्याधीतेऽसिन् वाक्ये उक्तानां गुणानां सर्वासु विद्यासूपसंहारः न वेति शङ्कायाम्, नोपसंहारः । कृतः । विशेषात् । दहरादिविद्यासु हृद्यादिरूपस्थानविशेषादिति व्याख्यायं, स्थानस्य तद्नुपसंहारकत्वे आध्यात्मिकत्वं रिह्मः ।

सूत्रे । द्वयोरिति । सम्भृतिद्युव्यास्योः । कथमत्र भक्ते सूत्रकाराशय इत्यत आहुः तथाचेत्यादि । आभा-सोक्तरीत्या ठौकिकः सम्भारः अठौकिकं द्युव्यापनेन भगवत इन्द्रादीनां भक्ताज्ञापेक्षित्वं तयोः सम्पादनं तस्मात् । नृसिंहतापिनीयोक्तस्याप्रिपूतत्वादेरलौकिकानुभावस्य जीवत्वम् । तद्विरुद्धधर्मरूपस्य दर्शनात् । एतयोरिति । सम्भृतिद्युच्याध्योरत्र भगवति तथा । पूर्वचिदिति । रसास्वादे विशेषात्तस्य भक्तस्वभावत्वा-त्तथा। एवकारो विषयवाक्यस्थ श्रुतित्वात्। अनुवाद इति। सिद्धस्य कथनम्। प्रथमेति। जिज्ञासुत्वामा-त्सर्यश्रवणाद्रवत्त्ववतः शिक्षा धर्मानुपसंहारशिक्षा । अस्पर्धाशिक्षा वा । तत्तात्पर्यमिति । चकारस्य तात्पर्यार्थमाहुरित्यर्थः । वैयाकरणमतम् । नैयायिकमतेन चकार एवकारार्थ इत्युक्तम् । सन्दिरधेति । अनारभ्याधीतस्थात्र 'यं यं छोकं मनसा संविभाति विशुद्धसत्त्वः कामयते यांश्र कामान्। तं तं छोकं जयते तांश्र कामांस्तस्मादात्मज्ञं ह्यर्चयेद्भृतिकामः । स वेदैतत्परमं ब्रह्मधाम यत्र विश्व निहितं भाति शुभ्रम् । उपासते पुरुषं ये ह्यकामास्ते शुक्रमतिवर्तन्ति धीरा' इति मुण्डकश्चत्येकवाक्यतयार्थः कृतः । अन्य-श्रुत्येकवाक्यतायां तु सन्दिग्धत्वादित्यर्थः । स इति । भूतिकामः । पुरुषमात्मज्ञं तत्र्थं वा । अति-वर्तन्ति पुंसो रेतःकणाश्रया न भवन्तीति भावः । तमिति । व्यासाशयम् । अन्यचेत्यादीति । स्पर्धा संघर्षः । संघर्षः पराभिभवेच्छा । **सम्भवती**ति । अभावस्य प्रतियोगिनिरूपणाधीननिरूपणकत्वात् । एबेति । नचानाविभूताय नास्तिकः स्पर्धते इति वाच्यम् । ॐ । एवेत्यस्याप्यर्थकत्वात् । माहात्म्य-मिति । सम्भृतिद्युव्याप्तिरूपम् । एतद्वाक्येति । धर्मौ सम्भृतिद्युव्यास्याख्यौ । एवकारेण भूतप्रथमजत्वं व्यवच्छिद्यते । नेनु कथं सर्वादित्वस्थानुपसंहार्यत्वम् । उपसंहार्यत्वस्थान्यत्र परस्परमसाधारणत्वेन स्थितधर्मनियम्यत्वात् सर्वसाधारण्येन प्रकारेणोपसंहारायोग्यत्वादनुपसंहार्यत्वम्, न तु प्रकृतमनुपसं-हार्यत्वम्, व्यापकधर्मत्वात् । तथाचेति । तुरीयेति । उपसंहारेणार्थनिर्णायकेन । आविर्भूतेति । अपिरग्रे योज्यः । तन्त्रेति । सम्भृतिद्युव्याप्तिसूत्रे भगवद्भक्ते उपसंहारस्तन्निष्ठमगवत्यनुपसंहारे । ब्रह्मभू-तानामित्यत्र भूतानां प्रथमं ब्रह्म जज्ञ इत्यन्वयवत् ब्रह्मभूतानां 'ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मे'ित गीतोक्तानां प्रथमं जज्ञ इत्यन्वयस्यापि सम्भवात् स भगवतो ब्रह्मभूतस्य भक्तिमतो निरूपयन्त्याः श्रुतेः कीर्तनभक्तेः भक्तभक्तविषयत्वेन तद्भुर्वीकाणामप्येवं भवत्विति व्यासाशयः । तेनेति । सकलसाधारणधर्मभूतप्रथम-जत्वस्योपसंहार्यानुपसंहार्यधर्मेष्विवचारेण । दहरादीति । आदिना शाण्डिल्यविद्यादहरविद्योपकोशल-

#### भाष्यप्रकाशः।

केचन हेतुत्वेनाहुः । केचिद्ल्पत्वम् । अन्ये तु विद्याविशेषं हेत्वन्तरमाहुः । किश्च । यद्यपि तासु 'यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तहृद्य आकाशः' 'अतः परो दिवो ज्योतिर्दीप्यते' 'ज्यायान् पृथिच्या ज्यायानाकाशा'दित्यादिभिराधिदैविक्यो विभूतयोऽप्युच्यन्ते, तथापि ता माहात्म्यज्ञापनार्था इति ता एव तत्रोपसंहार्याः, प्राकरणिकत्वात्, न त्वितराः । अतो युव्याप्तिनिष्ट्तो तत्सहपठिताया वीर्यसम्भृतेरपि निष्टृत्तिरित्याहुः ।

तन्न रोचिष्णु । चुन्याप्तिरूपाया महत्या आधिदैविक्या विभूतेर्बक्षसूरूपमादायैव स्थानस्य तदाध्यात्मिकतायास्तद्न्यतायाश्च वाधकतामनादृत्योपदेशेन तिस्ति स्थानिवशेषे चुन्याप्त्युपसंहार-वाधकत्वकथनस्यायुक्तत्वात् । नच सा दिकालादीनामिव भिन्नेति युक्तम् । ब्रह्मण उभयत्राप्येक्येन न्याप्तौ भेदस्य वक्तमशक्यत्वात् । नच शब्दान्तरनिर्देशाद्भेद् इत्यपि युक्तम् । सौत्रहेतुविरोधात् । स्त्रे पूर्वस्त्रोक्तस्थानविशेषोपवन्धस्यवातिदेशाङ्गीकारात् । एतेनैव विद्याविशेषस्थाप्यनुपसंहा-रहेतुत्वं दत्तोत्तरम् ।

यत्त भामत्याम्, या काचिदाधिदैविकी विभूतिः शाण्डिल्यविद्यायां श्रुयते, तस्यास्तत्त्र-करणाधीतत्वात् तन्मात्रं गृहीष्यते, नैतावता सम्भृत्यादीननुक्रष्टमर्हति, तत्रैतत्त्रत्यभिज्ञानाभावात्, ब्रह्माश्रयत्वेन प्रत्यभिज्ञानमतिष्रसक्तम्, भूयसीनामैक्यप्रसङ्गादित्युक्तम् ।

#### रहिमः।

विद्या आधिदैविक्यः । तद् नुपेति । अनारभ्याधीतस्थोपसंहारकत्वविरोधित्वे । विरोधरूपे । विरोधो नुजर्थ इति । आध्यारिमकत्विमिति । स्थानस्येति बोध्यम् । केचनेति शंकराचार्याः भास्करा-. स्वार्याश्र । केचिदिति रामानुजाचार्याः । अन्ये त्विति । माघ्वादयः । तास्विति दहरादिविद्यासु । निचृत्तिरिति । सन्नियोगशिष्टानां सहैव प्रवृत्तिः सहैव निवृत्तिरिति न्यायेन । ता एवेति । नत्वना-रम्याधीते सम्भृतिद्युव्याप्ती उपसंहार्ये। महत्या इति । व्यापकधर्मस्य व्यापकत्वनियमान्महत्याः । तस्या धर्मत्वेनाधारमूतं ब्रह्मस्वरूपम् । एवकारो विद्वन्मण्डनोक्तत्वात् । तदाध्यात्मिकेति । द्युच्यास्या-घ्यात्मिकायाः । बाधकता उपसंहारबाधकता या परैरादता तामित्यर्थः । उपदेशोन सुत्रे सम्भृति-धुव्यास्योरुपदेशेन । तस्मिन्निति । आध्यात्मिकेऽन्यस्मिश्च । अयुक्तत्वादिति । भवता ब्रह्मस्त्रस्प-मादायानुक्तत्वेन तथा। तथाच स्थानविशेषस्यानुपसंहारहेतुत्वं न सभम्वतीतिभावः। अथ सौत्रसमा-हारिवचारेणाहुः न च सेति । व्याप्तिः । दिग्देशरूपा कर्मणि प्रसिद्धा । आदिना मन्नः तेजः द्युत्वम् । भिन्नेति । व्याप्तिः सम्भृतिभिन्ना वा । ब्रह्मण इति । उक्तब्रस्यस्य उभयत्र सम्भृतिद्यव्यास्यो-रैक्यं समाहारद्वन्द्वात् तेनेत्यर्थः । भेदे सति उभयत्र एकहेतोरसम्भवाभित्रायेणाहुः सौन्नेति । विरोधमाहुः सूत्र इति । एवकारोऽविशेषादित्यस्य व्यवच्छेदकः । तेन सम्भृतिद्युव्यास्योवीर्थत्वेपि स्वतन्त्रेच्छस्य मुनेर्वर्णनासक्तस्य पर्यनुयोगानईत्वमिति बोधितम् । एतेनैचेति । उक्तप्रकारेण । विद्याविशेषस्य स्थानघटितत्वात् । एवकारस्तु सौत्रार्थस्य व्यासाशयगोचरत्वोक्तेः । तन्मात्रमिति । सैवेति तन्मा-त्रम् । प्राकरणिकाधिदैविकविद्यामात्रम् । नत्वाधिदैविक्योरनारभ्याधीतयोः सम्भृतिद्युव्यास्योर्ग्रहणं करिष्यते । तत्रैतदिति । शाण्डिल्यविद्यायाम् । एतयोः सम्भृतिद्यव्यास्योः प्रत्यभिज्ञानाभावात् ' दहरविद्योक्ताधिदैविक्यो विभूतयस्तु प्रत्यभिज्ञायन्ते । 'अतः परो दिव'इत्याद्यक्तश्रत्योः शाण्डिल्यिन द्यास्थयोः दहरविद्यास्थस्य 'यावान्वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्हृदय आकाशः, उभे द्यस्मिन अन्तरेव समाहिते'इति श्रुतिभ्यां तत्ताइदन्ताप्रकारकज्ञानसम्भवात् । दहरविद्योक्तोयं शाण्डिल्यविद्यान त्वेन यत् कथनम्, तत्तु भक्तहृषाविर्भृतं ब्रह्माप्येवंभूतमेवेति ज्ञापनाय, अते व्यक्त एवानुपसंहारः ॥ २३॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे तृतीयं कार्याख्यानादित्यधिकरणम् ॥ ३॥

#### भाष्यप्रकाशः।

तद्पि तथा । विद्यैक्ये संधीगरूपचोदनाख्यानां चतुर्णा हेतुतायाः पूर्वम्रक्ततया केवलेन रूपैक्येन विद्यैक्यप्रसङ्गस्य वक्तमञक्यत्वादिति । एवमन्यत्रापि ज्ञेयम् ।

सिद्धान्ते तूक्तरीत्या 'सर्वभूतस्य एक' इत्येवं चिन्तिते, स आत्मत्वेन निरुपिषिप्रियत्वेन पितत्वेन च साकारः पर्यवस्यति, सम्बन्धश्र तस्यावेशरूपो यत्राधिकः, तत्राप्यधिष्ठितं तमनुसन्धार्य तद्गुणा अन्येप्युपसंहार्याः । यद्यधिष्ठान एव विशेषस्फूर्तिः, तदा तत एव फलसिद्धेरुपसंहारस्य न किश्चित्प्रयोजनमिति सिद्धम् । एवं व्याप्त्या खरूपा कला च सिद्धेति ॥ २३ ॥ इति तृतीयं कार्याख्यानादित्यधिकरणम् ॥ ३ ॥

## रहिमः।

आकाश इति । ब्रह्माश्रयत्वमाकाश इव संभृतिद्युच्यास्योरप्यस्तीति ब्रह्माश्रयत्वेन रूपेणाकाशशब्देन संभृतिद्युव्यास्योरि प्रत्यभिज्ञानमुपकोसलविद्यास्थे 'य एषोऽक्षिणि पुरुषो दृश्यते' इत्यत्रातिप्रसक्तं सत् भूयसीनामौपमन्यवादिविद्यानामैक्यप्रसङ्गात् ऐक्यप्रसङ्गमालोच्यान्यत्रैक्यमापादयेत् । ल्यब्लो-पपत्रम्यान्ते शेषः पूरणीयः । तथेति । दत्तोत्तरम् । पूर्वमिति । सर्ववेदान्तप्रत्ययसूत्रे । अशाक्येति । तथाच त्रसाश्रयत्वेन सम्भृत्यादेः प्रत्यभिज्ञानं प्राप्तमिति भावः । अन्यन्नेति । त्रसाश्रयत्वेनेत्याशङ्कान यामशक्यत्वं ज्ञेयम्, शिथिलत्वात्। नैयायिकानां घटत्वेन वह्नचमावमादाय साध्याभाववद्दतित्वं धूमेस्तु, शास्त्रान्तरत्वात् । उक्तरीत्येति । अधिकरणत्रयोक्तरीत्या । पुरुषविद्यायाः अग्रे स्पष्टत्वा-त्स्मृतया । सर्वभृतस्थः सर्ववेदान्तप्रत्ययो भवति । 'तृतीयं सर्वभृतस्थ'मिति वाक्यात् । 'सर्वं खिल्वदं न्ने ह्योपासनम् । 'सर्वभृतेषु मन्मित'रिति श्रीभागवतं चासन्दिग्धम् । 'व्यासेश्वे'तिस्रे ने पुरुषोत्तमः । 'प्रथमं महतः स्रष्ट्रि'ति वाक्यात् । 'पुरुषविद्या'सूत्रे 'द्वितीयं त्वण्डसंस्थितं' वक्ष्यते हिन्तित् इति । चिन्तितप्राये । स् इति । पुरुषोत्तमः रसरूपः, दशरसात्मकं जगदिति । आत्मत्वेनानन्दमय इति सूत्रे । निरुपधीति । समानसूत्रे पतितत्वनेत्येपि ज्ञेयम् । साकारोऽग्रिमां-धिकरणेनेति तत्कारणं साकारः । अत उक्तं पर्यवस्यतीति । सम्बन्धश्चेत्यादि । 'सम्बन्धा'दिति सूत्र उक्तम् । तत्त्रापीति । भक्तेपि । तमित्यावेशरूपं सम्बन्धम् । विद्योषेति । पूर्वभजनाद्विशेषस रसे स्फूर्तिः । तत एव अधिष्ठानभक्तादेव । उपसंहारस्येति । भगवत्युपसंहारस्य । एवं ट्यास्या खेति । 'समान' सूत्रोक्तरीया व्यास्याखकठात्रमयशिरोरूपा सिद्धेलर्थः । 'आकाशशरीरं ब्रह्में 'ति श्रुतेरीश्वरिशरः खम्, एवमवतारेपीति । किं पुनर्जीवेपि, 'छिद्रा व्योम्नीव चेत्नां इति सिद्धान्तमुक्तावलीवाक्यात् । आकाशस्य छिद्रदातृत्वात् वृद्धिहासभाक्त्वाच । मनोमये 'आकाशस्य आत्मे'ति मनोमये श्रावणम्, तस्य न ग्रहणम्, आत्मरूपस्थाकाशस्योपासनानुपयोगात् । 'अन्तर्रिक्षे कले'ति छान्दोग्ये । 'श्रोत्रं कले'ति च । 'अन्तरिक्षमाकाशः' । श्रोत्रं कर्णशष्कुल्यवच्छिन्न आकाशः ॥ २३ ॥ इति तृतीयं कार्याख्यानादित्यधिकरणम् ॥ ३ ॥

१. प्रसङ्गरूपेति पूर्वः पाठः ।

## माध्यप्रकाश-रिम-परिबृहितम् ]

पुरुषविद्यायामिव चेतरेषामनाम्नानात् ॥ २४ ॥ (३-३-४.)

तैतिरीयके, 'सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात्, स भूमिं विश्वतो श्वत्वा अत्यतिष्ठत् दशाङ्कुलम्, पुरुष एवेद् सर्वं यद्भृतं यच भाव्य'मित्यादिना पुरुषविद्या निरूप्यते । तन्नैव, 'ब्रह्मविद्यमोति पर'मिति प्रश्ने, 'स वा एष पुरुषोऽ- श्वरसम्य' इत्यारभ्य प्राणमयमनोमयविज्ञानमयानन्दमयात्मकं ब्रह्मखरूपं निरूप्यते । तत्र सर्वत्र 'स च पुरुषविध एवे'ति च प्रक्रते ।

अत्रान्नमयादिषु पुरुषसूक्ते च पुरुषपद्श्रवणाद्न्नमयादिषु सहस्नः शिन्त्वाषुपसंहारः कर्तव्यो न वेति भवति संशयः । किमत्र युक्तम् । उपसंहर्त्वयमेवित । कुतः । सर्वत्र ब्रह्मण एवोपास्यत्वाद्त्राप्युपासनोक्ते ब्रह्मत्वयुरुषत्वयो-रिवशेषाद्वियैक्यादिति मासे, उच्यते । पुरुषिवद्यायामिवेति । अन्नमयादिषु सहस्रंशिषत्वादिकं नोपसंहर्तव्यम् । कुतः । पुरुषिवद्यायां यथा पुरुषस्वरूपं निरूप्यते, न तथेतरेषामन्नमयादीनां विज्ञानमयान्तानां स्वरूपं तत्प्रकरणे निरूप्यते । अत्र हि पुरुषत्वमुच्यते । सहस्रपद्मनेकत्वोपलक्षकम् । अन्यथाक्षणं शिरोभ्यो द्वैगुण्यं वदेत् । तेन साकारच्यापकत्वमुक्तं भवति । तत्र पुरुषिवधत्वम्, स वाध्यात्मिकरूपः, तच्छरीराभिमान्यात्मा चान्य आधिदैविक उच्यते, न तथात्र । किञ्च, 'पुरुष एवेद् सर्व'मित्यादिना प्रपञ्चात्मकत्वं मुक्तिदातृत्वं वोक्त्वा, नैतावन्मात्रमस्य माहात्म्यम्, इतोऽपि महन्माहात्म्यमस्तीति वक्तुं प्रपञ्चरूपं तद्विभृतिरूपमिति 'एतावानस्य महिमे'त्यनेनोक्त्वा तत आधिक्यमाह्यम्भात्ते ज्यायाँश्च पुरुष' इति । एवमित्वैलक्षण्यात् पुरुषपद्मात्रसाधर्म्यण

भाष्यप्रकाशः।

पुरुषविद्यायामिव चेतरेषामनाम्नानात् ॥ २४ ॥ एवमनारम्याधीतानां धर्माणां मिक्तमार्गेञ्जुपसंहारम्रका उत्तमाधिकारिभिरशेषगुणपूर्णं परं ब्रह्मवोपास्यम्, न तु विभूतिरूपिमिति बोधनायोपासनामार्गे तेष्वशेषानुपसंहारमवसरसङ्गला वदतीत्याशयेनाधिकरणविषयादिकं दश्यन्ति तैत्तिरीयक इत्यादि । प्रभ इति । प्रपाठके । अविशोषादिति । भृगुविद्यायां ब्रह्मत्वस्थात्र च पुरुषविधत्वोक्तया तदाकारत्वस्थोक्तत्वेन तयोरिवशेषात् । सत्रं व्याक्कवन्तोऽत्रापि नग्नब्दः पूर्वसत्रादनुवर्तत इत्याशयेनाहुः अम्रमयादिष्वित्यादि । निरूप्यत इति । 'सहस्रशी-वें'त्यादिना निरूप्यते । अन्न हीति । पुरुषविद्यायाम् । तेनेति । सहस्रशीर्पत्वादिशावणेन । वेलक्षण्यानेष्यादुः तम्रेत्यादि । तम्रेति । अन्नमयाद्यपासनप्रकरणे । स चेति । अन्नमयादिः । वेलक्षण्यान्तरमादुः किञ्चत्यादि । सिद्धमादुः एचिमत्यादि । तथाच पुरुषविद्यायाममृतत्वस्य फलत्वेनोक्ततयान्नमयादिचतुष्टयविद्यासु यथायथमनायुर्भयाभावसर्वकामप्राप्तीनां फलत्वेनोक्ततया

पुरुषिवयायामिव चेतरेषामनाम्नानात् ॥ २४॥ उत्तमेति । दृढवैराग्यवत्त्वमुत्त-माधिकारः । दृढत्वं द्वादशाङ्गपुरुषोत्तमैकतानत्वरूपम् । हरेरिप हरित्वं वैराग्य उत्कर्षः । ताद्द्यैः । विशेषेति । विभूतीनामशेषगुणपूर्णत्वार्थं तथा । प्रश्न इति । 'सर्वे सर्वार्थवाचका' इति तथा । तश्रेखादीति । द्वेगुणयमिति । सहस्रशीर्षसु द्विगुणाश्चिसत्त्वात्तथा । द्विसहस्राक्ष इति पदं वदेत

<sup>9.</sup> इख्यम्याये इति पाठः । २. सङ्ख्रशीर्षवरवादिकमिति पाठः । ३. भक्तिमार्गेपि विशेषानुपसहारमिति पर्वः पाठः कः १९ म॰ स्॰ र॰

वेद्यत्वं वक्तं शक्यम्, नचोपसंहार इति । चकारात् 'अम्भस्यपारे भुवनस्य मध्ये नाकस्य पृष्ठे महतो महीया'नित्यादिश्चतयः, 'सर्वतः पाणिपादान्त'-मित्यादिस्मृतयश्च संगृह्यन्ते । एतेन यत्किश्चिद्धमेसाम्येपि न मूलभूतब्रह्मरूपत्वम्, अत एव न तत्रोपास्यता तथात्वेनेति ज्ञापितम् । अत एव भृगूपाख्यानेऽन्नमया-दिब्रह्मज्ञानेपि जिज्ञासैवोक्ता । भृगोरानन्दरूपपरब्रह्मज्ञाने तु नोक्ता । तेनाशे-षगुणपूर्णं ब्रह्मेत्युक्तं भवति । अत उत्तमाधिकारिभिस्तदेवोपासनीयम्, न

भाष्यप्रकाशः ।

गिमेदात्, पुरुषविद्यायां पुरुषत्वस्यात्रमयादिषु पुरुषविधत्वस्य चोक्ततया रूपमेदादेस्तस्यास्तासां गेदनाख्ययोर्भेदस्य स्पष्टत्वाच न विद्येक्यमिति तथेत्यर्थः । वैलक्षण्यबोधनस्य तात्पर्यमाद्धः यादि । एतेनेति । विभूतिभ्योऽतिवैलक्षण्यबोधनेन । न तन्त्रोपास्यता तथात्वेनेति । व्रव्यत्वेनोपास्यतायां सत्यामपि न मूलभूतब्रह्मरूपत्वेन । एतद्धिकरणप्रयोजनस्य पूर्वमनुक्तत्वादिदानीमाद्धः तेनेत्यादि । तेनेति । एवं महिमाधिक्यादितवैलक्षण्यबोधनेन । उत्तमाधिकारिनिनिति । एतेन भक्ता अपि संगृहीता क्षेयाः । तेषामेव तथात्वादिति । अत्र समाचारस्त्रोक्तेर्हेतुनिरिता नुपसंहारप्राप्ताविप यत्पुनविद्योषतस्तद्भेतुकथनम्, तद्विभूतिरूपेषु मूलरूपगुणानुपसंहारार्थम् । 'योऽन्यथा सन्तमात्मान'मिति वाक्योक्तबाधकस्य विद्यमानत्वात् । एवश्चात्र पूर्व पतित्वेन चिन्तिते चित्तस्य निवेशो यदाधिकः, तदा सोऽक्षरस्यापि पतिरित्येवं पर्यवस्यति । 'उतामृतत्वस्थेशान' इति मोक्षेशनशीलत्वस्यात्र श्रावणात् । अनस्तिमतत्वाद्वायुरूपा कलाप्यत्र बोधिता ।

अन्ये तु, ताण्डिनां पेङ्गिनां च या 'पुरुषो वा व यज्ञ' इत्यादिनोक्ता षोडशशतवर्षजी-वनफिलका पुरुषविद्या, या च तैत्तिरीयाणां 'तस्यैवं विदुषो यज्ञस्यात्मा यजमान' इत्यादिनोक्ता' विद्या, तयोः पुरुषविद्यति समाख्येक्यात् पुरुषावयवेषु यज्ञावयवकल्पनेन रूपेक्याच विद्येक्ये, तैत्तिरीयोक्ता गुणास्तत्रोपसंहर्तव्या इति प्राप्ते, यथा पुरुषविद्यायां ताण्ड्यादिभिर्गुणा आम्नायन्ते, न तथा तैत्तिरीयक इति रूपभेदात्, तैत्तिरीयके च 'य एवं वेद ब्रह्मणो महिमानमामोती'ति फलसंयोगभेदाच विद्याभेदे सति न तैत्तिरीयोक्तानां गुणानां तत्रोपसंहार इत्येवमाहुः।

तत्रेदमवधेयम् । व्यासचरणैर्हि जिज्ञासाशास्त्रं शीघं मोक्षो भवतु जीवानामिति करूणया आरब्धम् । तेन याभिः शीघं ग्रुच्यन्ते, ता एव विद्या आदरेण विचारणीयाः, शेपाणां तु तत्री-

नच द्विरूपवर्णलोपः । सहस्रपादिखत्रापि तथापतेः । पूर्वमिति । 'ईशान' इति श्रुत्येशनशीलत्वस्य भावित्वात्तत्पूर्व पतित्वेन 'दर्शयित'सूत्रभाष्योक्तरीत्या चिन्तिते 'स मानसीन आत्मा जनाना'मिति श्रुत्या चित्तस्य निवेशः स यदाधिकः मानससेवारूपः, तदा स भगवान् अक्षरस्यापि पतिः । 'मम योनिर्महद्वह्वे'ति गीतावाक्यात् । अपिना स्वस्य पतिः । अतिगोप्यत्वात्स्पष्टं नोक्तम् । विभूत्युपासना-नन्दमयभजनाभ्यामानन्दमयाधिकरणोक्तरीत्या पर्यवस्यति । तदेतद्वजनं गीतगोचिन्ददीकायां श्रीगोस्वामिभिः कृतमिति निगर्वः । मोक्षेति । ज्ञानिप्राप्यभगवद्योन्यक्षरस्य ईशनशीलत्वं तस्य । 'यदन्नेनातिरोहती'ति श्रुतिविचारेणाहुः अनस्तमिति । तित्तरीय 'स वा एपोऽन्नरसमय' इत्युक्तरनेन स्वकारणेन अतिरोहतीति छान्दसो नलोपः । 'आविभावितरोभावो शक्ती व मुरवेरिण' इति वाक्यात्यष्ठो भावविकारोऽस्तस्तदभावं इतत्वात् गतत्वात् वायुक्तपा कलेति । 'सेपानस्तमिता देवते'ति श्रुतेः । इयं कलान्नमयादिनिरूपणानुवृत्त्यान्नमयस्य शिरोरूपापि प्रियशिरस्त्वादिस्त्रोक्तप्रियशिरस्त्वादिवासनयान्नमय-शन्देन बोधिता। 'वायवस्थे'ति संदिताश्रुतेः । मनोमयस्य शिरो यद्धःकला सा नोका । प्रतिपादकत्वात् ।

विभृतिरूपमिति ज्ञापितम् ॥ २४॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे चतुर्थं पुरुषविद्यायामित्यधिकरणम् ॥ ४ ॥ अथ निर्दोषत्वं ज्ञात्वा भजनीयमिति ज्ञापयितुमधिकरणान्तरमारभते वेधाद्यर्थभेदात् ॥ २५ ॥ (३-३-५.)

वाजसनेयिशाखायां 'द्वया ह प्राजापत्या' इत्युपक्रम्य तेषां मिथः स्पर्धामु कत्वोच्यते, 'ते ह देवा जचुहैन्तासुरान् यज्ञ उद्गीथेनात्ययामेति, ते ह वाचमूचुस्त्वं न उद्गायेति, तथेति, तभ्यो वाग्रदगायत्, यो वाचि भोगस्तं देवेभ्य आगायत्, यत् कल्याणं वदति तदात्मने, तेऽविदुरनेन वै न उद्गात्रात्येष्यन्तीति तमभिद्वत्य

भाष्यप्रकाशः।

कैरेव न्यायैरानुपङ्गिको निर्णयो भविष्यति । अतः परिवद्यां विहायैतद्विचारो युक्तो वा, परिवद्याविचारो वा युक्त इति । ताण्डिप्रभृतीनां विद्यायामायुर्वेद्ध्यादिरूपं लौकिकं फलम्, 'तस्यैवं विदुप' इति तित्तिरीयविद्यायामपि ब्रह्ममहिमप्राप्तिः फलम्, महिमा च विभूतिः, 'गोअश्व-मिह महिमेत्याचक्षत' इति छान्दोग्ये सिद्धत्वात् । पुरुपद्धक्ते तु 'तमेवं विद्वानमृत इह भवती'ति फलम् । अतो विद्यान्तरं विहायेदमत्र विचारितमिति । एवमन्यत्रापि बोध्यम् ॥ २४ ॥ इति चतुर्थे पुरुषविद्यायामित्यधिकरणम् ॥ ४ ॥

वेधाद्यर्थभेदात् ॥ २५ ॥ एककार्यत्वरूपां सङ्गतिमधिकरणप्रयोजनं च वदन्तोऽवता-रयन्ति अथेत्यादि । सूत्रं व्याकर्तुं विषयादिकमाहुः वाजेत्यादि । वाजसनेयिशास्त्रायामिति । रिक्षमः ।

अञ्चेत्यधिकरणे । करुणयेति । गुरुठक्षणे करुणानिवेशात्तथा । भविष्यतीति । सूत्राणां न्याय-स्पत्वाद्भविष्यति । अन्यत्रापीति । भास्कराचार्यादिमतेष्विप दृषणं बोध्यमित्यर्थः ॥ २४॥ इति चतुर्थं पुरुषविद्यायामित्यधिकरणम् ॥ ४॥

वेधाद्यर्थ भेदात् ॥ २५ ॥ एककार्यत्वेति । एकस्य विचारक्षपस्य कारणस्य कार्यत्वमशे
षगुणपूर्णभजने पूर्वोक्ते निर्दोपभजने चेति तथा । नच पूर्वमुपासनीयमिति पदान्न भजनिमित शक्क्षम् ।

उप समीपे स्थित्वा यथायोग्यकरणस्योपासनापदार्थत्वेन मनोनिवेशक्रपोपासनामावात् । अशेषगुणपूर्णपदसमिभव्याहारेणोपासनायास्तादृशत्वात् । तेन निर्दोपत्वज्ञानमिषकरणप्रयोजनम् । भजनीयत्वं पूर्वं
सिद्धम् । वाजेत्यादीति । यज्ञेत्यादि । सोमे सप्तसंस्थे तत्राप्यप्रिष्टोमे उद्गीथकर्मकर्तृप्राणस्कष्पाअयणं च ज्ञानकर्मभ्यां भवति । तत्र कर्म 'तदेतानि यजे'दिति विधास्यमानं मन्नजपरुक्षणम् । ज्ञानं
त्विहास्यायिकया परीक्ष्यमाणमञ्जद्धवादित्रत्यास्यानेन विश्वद्धप्राणोपादानक्रपमित्यर्थः । तदुपास्यसक्तपनिर्धारणाय परीक्ष्यप्रकारं दर्शयति स्म 'ते ह वाचमृत्तु'रिति कण्डिकाषट्वेन । ते देवा ह उक्तप्रकारण निश्चित्व वाचं वागिममानिनी देवतामिश्चमेवोद्गानकत्री 'असतो मां सद्भमये'त्यादिमन्नप्रकाश्यां
देवतां च मत्वा त्वं नोऽस्मभ्यमुद्धायोद्गात्रकर्म कुर्वित्यूचुक्कवन्तः । एवं देवैनिंयुक्ता वाग्देवताकृत्यमाह तथेत्यादीति । तथास्त्विति तन्नियोक्तृन्त्रयुज्य स्वसामर्थ्यमिवचार्योद्गानकर्तृत्वं मन्नप्रकाश्यत्वं
चात्मनोऽङ्गीकृत्य तेभ्योऽर्थिभ्य उदगायत् उद्गानं कृतवती । कः पुनरनेन कर्मणा कार्यविशेषः कृत
हरत्यपिक्षायां यथा प्रकृते ज्योतिष्टोम उद्गात्रा त्रिष्ठ स्तोत्रेषु यजमानार्थमुद्धानं क्रियते, न च सुसार्थम्य
तद्दत्रापि द्विविं तदिति कथयन्तं कार्यविशेषमाह् य इति । यो वाचि निमित्तम्तायां सत्यां ।

मोगः सुस्वविशेषसं देवेभ्योऽर्थिभ्य आगायद्वद्गानेन प्रापतवती । यस्तनः कत्याणं शोभनं

पाप्मनाविध्यन, स यः स पाप्मा यद्वेद्मप्रतिरूपं वद्ति स एव, स पाप्मे'ति । एवमेव प्राणचक्षुःश्रोत्रप्रभृतिषु पापवेधसुक्त्वोच्यते । 'अथैनमासन्यं प्राणमृचुस्त्वं न उद्गायित तथेति तभ्य एष प्राण उद्गायत्, ते विदुरनेन वै न उद्गात्रात्येष्य-न्तीति तमिमदुत्य पाप्मनाविव्यत्सन्, स यथादमानम् ऋत्वा लोष्ठो विध्वंसेतैव १ हवै विध्वंसमाना विष्वश्रो विनेशुं रिति । छान्द्रोग्येपि प्राणादिष्वेवमेव पाप्मवेधसुक्त्वासन्ये न तथेत्युच्यते । एतावान् परं विशेषः, वाजसनेयिनां गानकर्तृत्वम्, सामगानासुद्गीथत्वेनोपास्यत्वसुच्यते वाक्ष्प्राणादीनामिति ।

अत्र देहसम्बन्धित्वगानकर्तृत्वयोरुपास्यत्वस्य चाविशेषेपि वागादिषु पाप्मवेधः, आसन्यप्राणे क्कतो नेति भवति जिज्ञासा ।

नर्चासन्योपासनायाँ विधेयत्वात् तत्स्तुत्यर्थमन्येषु पाप्मवेध उच्यते,

#### भाष्यप्रकाशः।

बृहद्रारण्यक उद्गीथब्राह्मणे । तथैव छान्दोग्येपि । न तथेति । न पाप्मवेधः ।

सन्देहमाहुः अत्रेत्यादि । इति भवति जिज्ञासेति । इति हेतोर्वागादीनां पाप्मवेधः सत्यः, काल्पनिको वेति संशय इत्यर्थः । सिद्धवत्तदुक्तिः सन्देहबीजम् । नन्वपार्थेयं चिन्ता, अन्येषु पाप्म-वेधोक्तेविधेयासन्योपासनास्तुत्यर्थत्वेन 'अन्ये त्वपश्चव' इतिवदासन्यप्रशंसामात्रार्थतया वस्तुतः सर्वेषु रिक्यः ।

यथाशास्त्रं वर्णानिमनिर्वर्तयति तदात्मने स्वार्थमेव । तद्भ्यसाधारणं वाग्देवतायाः कर्म यत्सम्यग्वर्णी-चारणम् । एवं वाग्देवतायाः कल्याणवदनरूपासाधारणविषयाभिषङ्गरुक्षणरन्ध्रं स्वावसरं प्रतिरुभ्य तेऽसुराः स्वकार्यायोद्यक्ता इत्याह त इति । तेऽसुराः कामादिस्वाधिकाराद्देवैः शमादिना कृत्वा प्रच्या-व्यमाना देवहृद्रतमिवदुर्विदितवन्तः । किं तदित्यत आह अनेनेति । अनेनैवोद्रात्रा शास्त्रजनितकर्भ-ज्ञानरूपेण नोऽस्मान् स्वाभाविककर्मज्ञानात्मकान् देवान् अत्येष्यन्तीति तमुद्रातारं वाग्रूपमिद्रुत्य वेगेनागम्य स्वेनासङ्गलक्षणेन पाप्मनाऽविध्यंस्ताडितवन्तः स्वनिष्ठपापं संयोजितवन्त इति यावत्। अस्मानसुरानतिक्रम्य देवानेष्यन्तीत्यर्थः । एवमसुरैः प्रजापतेर्वाचि पाप्माक्षिप्त इति कुतोऽवगम्यत इत्याशङ्कायां प्रजास्वनुभूयमानपाप्मकार्यलक्षणिलङ्कोनानुमीयमानः पाप्मा प्रजाकारणप्रजापतावप्युपमे-यादित्याह स य इति । यः स पाप्मा साधकावस्थस्य प्रजापतेर्वाचि प्रक्षिप्तः, स एपोऽनुमानेन त्रसक्षीकियते । कोसौ । यदेव येनैव प्रयुक्ता सतीयं वागिदमप्रतिरूपमननुरूपं शास्त्रप्रतिषिद्धं स्त्रीवर्ण-नादि वदति, स एव य एवं प्रजासु प्रतिकूलवदनहेतुत्वेनानुमितः, स एव पाप्मा स कारणभूतप्रजापित-वाचि गतः । कारणानुविधायि हि कार्यमित्यर्थः । अथैनमित्याद्युक्तार्थम् । वागादिषु नैराश्यानन्तरं अथेत्यस्यार्थः । अविव्यत्सन् वेद्धमिच्छां कृतवन्तः सिक्षिष्यमाणाः सन्तो विष्वच्चो नानागतयो विनेशु-रित्यन्वयः । तत्र स प्रसिद्धो दृष्टान्तो यथा ठोके पाषाणचूर्णनाय प्रक्षिप्तो ठोष्टः पांसुपिण्डः अस्मानं पाषाणं ऋत्वा प्राप्य स्वयं विध्वंसेन विचूर्णाभवेदेव हेव एवमेव स्वलु विध्वंसमाना विशीर्यमाणा असुरा अपि नृष्टा इत्यर्थः । छान्दोग्य इति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तथैवेति । उद्गीयबाह्यण एव । इति हेतोरिति । प्राणस्यातिदेशाधिकरणेन ब्रह्मत्वानुसन्धानमकुर्वतो यतो जिज्ञासा भवतीति हेतोः प्रजापतेर्वागादीनां सप्राणानाम् । नतु प्रजापतेः स्नष्टुर्बह्यत्वे पाप्मवेधो विरुद्धधर्मीपि न संभवति । महात्ववदपहतपाप्मत्वस्थाप्यसाधारण्यात् । अन्येषां साधारणधर्माणां स्वविरुद्धधर्मसामानाधिकरण्येपि साधारणधर्माणां तदभावात् । अन्यथा महात्वविरुद्धामहात्वस्थाप्यापत्तरिति सत्यत्वकोटिनं संभवती-त्यनुसंधायाहुः सिद्धयदिति । 'तमभिद्धत्य पाप्मनाविध्य'न्नित्यत्र तथा । तथाच द्वितीयकोटिसंभवा-

## भाष्यप्रकाश-रिम-परिष्टृंहितम् ।

असिन्नेति वाच्यम् । न हि प्रयोजनायासन्तमप्यर्थं बोधयति र्श्वाति रिति वक्तं शक्यम् । प्रमाणत्वच्याहतिप्रसङ्गात् । एकत्र प्रतारकत्वे सर्वत्रापि तच्छङ्कया तदुक्ते कोपि न प्रवर्तेतापि । साक्षात्त्रियार्थत्वाभावेपि

भाष्यप्रकाशः।

तदमावादिति पूर्वपक्षं हृदिकृत्याहुः नचेत्यादि । असद्रचने वाधकं च्युत्पादयन्ति न हीत्यादि । नन्तर्थवादाधिकरणे विधेयस्तावकत्वेनार्थवादानां प्रामाण्यं पूर्वतचे व्यवस्थापितम्, 'विधिना त्वेकवाक्यत्वात् स्तुत्यर्थेन विधीनां स्यु'रिति, अतस्तदर्थ एव प्रामाण्यं तेपाम्, न तु स्वार्थ हृत्याकाङ्क्षायामाहुः एकचेत्यादि । तथाच विचारकस्य हृदि श्रुतेः प्रकारांशे असत्यभाषित्वे भाते विधेयाद्यंशेपि ताद्यश्चित्रयस्य दुर्निवारतया तत्र प्रवृत्तिव्याघातेन विधेः प्रवर्तकत्वमेव कुण्ठीमवेत्, ततश्च वेदस्य वैयर्थ्यमेव स्यात्, 'अपश्वय' हत्यत्रापि पश्चत्वपर्युदासोऽन्येषु पश्चसाद्दश्चं प्राह्यति, न तु पश्चत्वं निषेधति । यथा 'न कलञ्च'मित्यत्र । तच्च गवादिसाद्दश्चं तु तेष्वस्त्येवेति तत्साद्दश्चं तेपामग्रुख्यतां वोधयद्भवादिप्रशंसायां पर्यवस्तिति नासदर्थवोधने स दृष्टान्तः । नच मध्यादिविद्यायां कल्पनोपदेशस्य व्यासपादरप्यक्तीकारादत्रापि तथास्त्विति वाच्यम् । 'अविध्य'न्निति भूतार्थकप्रयोगवाधापत्तेः । 'यदेवेदमप्रतिरूपं वदति, स एव पाप्मे'त्यादिमिः श्रावितस्य पाप्मस्त्रस्यदेवानामनुभूयमानस्याप्यननुभवापत्तेश्च । मध्वादिविद्यास्ति कल्पनोपदेशा- श्रीकारः सांख्यप्रसिद्ध्या तद्वोधनार्थं इति तु तत्रेवोपपादितम् । अथ यदि स सिद्धान्तीय-त्वेनाद्रियते, तदापि 'तस्य द्यारेव तिरश्चीनवंशोऽन्तरिक्षमपूप' इत्याद्यदेशस्यविशिष्टस्येव रिमः।

त्संदेह इति भावः । अनेन विषयवाक्यस्यासंदिग्धत्वं विषयत्वविघटकं वारितम् । विधेयेति । विधेया यासन्योपासना तस्याः स्तुत्यर्थत्वेन । इति वदिति । 'गो अश्वा एव पशवोऽन्ये त्वपशव' इतिवत् । सर्वेषु वागादिषु । तद्भावात् सत्यपाप्मवेधाभावात् । पूर्वपक्षं पूर्वमीमांसकपूर्वपक्षम् । तद्रथे इति । स्तुत्यर्थे । प्रकारांश इति । स्तुत्यंशे । अर्थवादेन स्तुतो विधिरिति प्रकारत्वम् । गो अश्वा एवेत्यत्र गुणवाद उक्तः सोऽसदर्थबोधक इति तस्रुदिसितुमाहुः अपदाव इति । पशुत्वाव-च्छिन्नप्रतियोगिताकाभाव इत्यथोंऽपशव इत्यत्र यदा, तदा पश्चत्वपर्श्वदासो भवति । यदा तु पश्चमा-वोऽर्थः, तदा पशुप्रतियोगिकाभाव इत्यथों भवति । पर्श्वदासो नञर्थः । अन्येषु गवाश्वभिन्नेषु गवाश्व-भिन्ना गवाश्वसदशा इति साद्यमपश्चे गृह्धन्ति तत्पशुत्वपर्शुदासी श्राह्यति । पर्शुदासः सद्याही । न कलक्षमिति । अत्र कलक्षपर्युदासः पूर्वतत्रे नास्ति । आकृतौ शक्तेः । अतः कलक्षत्वपर्युदासः । कळज्ञत्वभिन्नं कळज्ञत्वसदृशं आक्षेपलभ्यं कळज्ञं मक्षयेदित्यर्थः । कळज्ञमक्षणादेरनर्थहेतुत्वमाक्षिपन् पुरुषं ततो निवर्तयति निपेधः निपेधस्य निवर्तनाभिधायकत्वात् । निवर्तना पर्युदासरूपा, लिख्धः प्रवर्तना । तेन सम्बध्यमानो नञ् प्रवर्तनाप्रतिपक्षभूतां निवर्तनां गमयति, विधिवाक्यश्रवणोत्तरं प्रवर्त-यतीति प्रवर्तनाप्रतीतिवत् निषेधवाक्यश्रवणेऽयं मां निवर्तयतीति निवृत्त्यनुकूलव्यापारनिवर्तनायाः प्रतीतरिप अर्थान्वयो नञ इति मीमांसार्थप्रदीपे । तेष्विति । गवादिभिन्नपशुपु । तत्सादृश्य-मिति । गवादिसाद्द्यं गवादीतरपञ्चनां पञ्चत्वांशेऽमुख्यताम् । प्रत्यक्षविरोधे कल्पनाः, नतु भूतेथं इत्याशयेन हेतुमाहुः अविध्यन्निति । व्यथ ताडने लङ् । तस्त्रवेति । प्रथमाध्याये तृतीयपाद एव । साक्षादितिगाष्यं विवरीतुमाहुः अथेति । स इति । संशयनिरूपण उक्तः कल्पनापक्षः । आद्रियत इति । अमाधारणधर्मस्य विरुद्धधर्मानङ्गीकारात् । अन्यथा महात्वविरुद्धामहात्वसाप्यापतेः । उदेइयेति । बामुद्दिस्य तिरश्रीनवंशत्वकल्पना । एवमन्तरिक्षमुद्दिस्यापूपत्वकल्पना । एवं च चौरूप- वासिक्षर्कत्वमर्थवादानाम् । वस्तुतस्तु 'यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा वा तदेव वीर्यवत्तरं भवती'ति श्रुतेः, 'ज्ञात्वाज्ञात्वा च कर्माणि जनोऽयमनुति-ष्ठति।विदुषः कर्मसिद्धिः स्यात्तथा नाविदुषो भवे'दिखादिवाक्यैः 'य एवं वेदे'ति वाक्यैश्रार्थवादोक्तखरूपं ज्ञात्वा कर्मकरणे पूर्णं फलम्, अन्यथा नेखर्थवादानां फलो-पकार्यङ्गनिरूपकत्वान्नानर्थक्यम्, अत उक्तेऽर्थे हेतुं न पञ्चाम इति प्राप्ते, तमेवाह वेधादीति । वाक्प्राणादिषु यः पाष्मवेधः, आदिपदात् दुष्टविषयसम्बन्धश्च, तत्र हेतुरर्थभेदः । अर्थो भगवांस्तसाद्भेदादिखर्थः । आसन्यस्तु च एवायं मुख्यः प्राण'स्तमुद्गीथमुपासीते'ति छान्दोग्य उपास्यत्वेनोक्तः । 'सर्ववेदान्तप्रखय'मिति

## भाष्यप्रकाशः।

ह्मान्तरिविधानदर्शनेन ह्मान्तरिवधानमात्रसैव काल्पनिकल्वम्, न तु सर्वस्, अन्यथा 'ता वा प्ता ऋच एतम्वदमम्यतम' नित्यादेरि वाधापत्तेः। अतो भृतार्थवादस्य सार्थे प्रामाण्यमवश्यमम्युपेयम्। नचार्थवादेषु सर्वत्र यथाश्रुतार्थप्रहणे 'आदित्यो यूपः' 'यजमानः प्रस्तर' इत्यादिषु गौण्युच्छेदः सत्रविरोधश्र सादिति वाच्यम्। तत्र प्रत्यक्षविरोधेन गौणीस्त्रीकारात्। असित मानान्तरिवरोधे तदृष्टान्तेन सर्वत्र प्रत्यवस्थातुमयुक्तत्वादित्यसकृदुक्तम्। तसाद्यत्र प्रमाणान्तरिवरोधः, तत्रैव कल्पनोपदेशादिः, न सर्वत्रेति निश्रयः। तदेतदिमसन्धायाहुः साक्षादित्यादि। एवं पूर्वतत्रविचारेण परम्परयार्थवादानां क्रियार्थत्वमुक्त्वा, उत्तरकाण्डिवचारेण साक्षादेव तेषां क्रियार्थत्वमाहुः वस्तुत इत्यादि। य एवं वेद्ति वाक्येरिति। 'य एवं वेद स वीर्येरेव छान्दोभिर्चिति', 'य एवं वेदोपैनं यज्ञो नमती'त्यादिजातीयैर्विद्वहाक्यैः। तथाच सत्ययैव प्रशंसया विधेयस्तुतेरुचितत्वात् सिद्धेऽन्येषां पाप्मवेधे आसन्यस्य क्रुतस्तदभाव इत्यत्र हेत्वजुप्तमात् तेषां पाप्मवेधहेतोनं निर्णयः कर्तु शक्य इति पूर्वपक्षे प्राप्ते, तमेव निर्णयहेतुमाहेत्यर्थः। सौत्रं हेतुं व्याकुर्वन्ति वाक्याणेत्यादि। भेदादिति। भौतिकतया प्राकृतत्वेन भेदात्। स्थाचासाद्वेतोः पाप्मवेधः शक्यनिर्णय इत्यर्थः। नन्वयमासन्येपि तुल्य इति कथं तत्र तदभाव स्थात्र आहुः आसन्य इत्यादि। उक्त इति। उत्कृष्टप्रणवादित्येकत्वोद्गीथदृष्टयनन्तरं उक्तः। रिक्षः।

विशिष्टस्य तिरश्चीनवंशस्य । सर्वस्येति । उद्देश्यरूपविशिष्टस्य । ता वा एता इति । ताः प्रसिद्धाः एताः सूर्यातपरूपाः समीपतराः । अभ्यतपन्नित्यार्षम् । भूतार्थवादत्वाद्धाधापतेः । गौणीति । वेद-प्रतिपाद्यत्वगुणयोगात् सत्वगुणयोगात् । सूत्रेति । 'विधिना त्वेकवाक्य'सूत्रविरोधः । सार्थं प्रति-पाद्योपश्चीणशक्तित्वाद्वाक्यस्य । तन्नेति । वाक्ययोः । उक्तमिति । प्रन्थान्तरेषूक्तप्रायम् । य एविमिति । 'स वीयै'रितिपदं 'उपनमती'ति च । उपशब्दं करोति उपवक्तीत्यर्थः । विद्वद्विति । 'ज्ञात्वा-द्वात्वे'ति स्मृत्युक्तरं 'य एवं वेदे'ति । विद्वद्वाक्यं न तैत्तिरीयश्चितिरिति भावः । माहात्म्यज्ञानस्य भक्ता-द्वायोगेन कर्मण्युपयोगाभावाच । अन्येषामिति । वाक्प्राणादीनाम् । तेषामिति । वागादीनाम् । अस्मान्येपीति । प्राणत्वेन पूर्वोक्तप्राणसाम्यात्तया । तन्नेति । आसन्ये पाप्मवेधाभावः । उत्कृष्ट-मिति । छान्दोग्येऽथाधिदैवतमित्युपक्रमात्त्वनन्तरमुत्कृष्टं त्रेगुण्यवेदोत्तरं तत्त्वमुत्कृष्टत्वम् । अधिदैव-तस्य सात्त्विकत्वात् । एवं चात्राप्यधिदैवतत्वम् । अस्यास्तृतीयखण्डस्थत्वेपि चतुर्थपत्रमखण्डयोरभावेपि पष्ठे इत्यिदिवतमिति समाप्तिश्चतेः । मैवम् । तृतीयखण्डत्वेन द्वितीयखण्डकृतवैठक्षण्यादरात् । तथाच प्रणवे उद्देश्ये आदित्येकत्वं उद्दीयदृष्टिश्च तयोरनन्तरम् । तथाच श्चितः 'अथ खळु य उद्दीयः स

१. अधिदैवितस्येति मूछे पाठः ।

## भाष्यप्रकाश-रिम-परिष्टंहितम्।

न्यायाद्वेदान्तेषूपास्यं ब्रह्मातिरिक्तं नोच्यत इत्यासन्योऽि ब्रह्माभिन्नः, अंत एव 'अपहतपाप्मा ह्येष' इति सामगैः पळ्यते। अतस्तत्र न पाप्मवेध इति भावः। ब्रह्मणः स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वज्ञापनायार्थपदेनोक्तिः। एतेन विभूतिरूपेऽिप यत्रैवम्, तन्न मृत्र भूतब्रह्मणि निर्दोषत्वं किं वाच्यमिति ज्ञापितम्। अथवा, अर्थः प्रयोजनं विषर् इति यावत्। तद्भेदादित्यर्थः। अत्रेदमाक्त्तम्। देवा हि स्वस्यासुरज्याय गानार्थं वागादीन् चुः 'त्वं न उद्गाये'ित गानानन्तरं 'यो वाचि भोगस्तं देवेभ्य आगाय'-दित्युच्यते। एवमेव प्राणादिष्वपि 'स्वस्वभोगं देवेभ्य आगाय'दिति। एवं सित

#### भाष्यप्रकाशः ।

ब्रह्माभिन्न इति । उत्कृष्टतिद्वभूतिरूपत्वात् तदात्मकतयोक्तः । उत्कर्पश्च पाप्मवेधाभावादेव गम्यते । एवश्च 'मनो ब्रह्मेत्युपासीते'त्यादी यत्तेपाप्पुपास्यत्वेन विभूतित्वेपि नैतत्साम्यम्, तद्भगवता स्नसामर्थ्यस्य तत्र तारतम्येनैव स्नापितत्वादिति । यत् पुनर्वागादीनाग्नुपास्यत्वं छान्दोग्ये प्रतीयते, तत्तु अमप्राप्तानुवादरूपम्, न तु वास्तवम् । अत्यानभिप्रेतत्वात् । उद्वसानीयपश्चक-पाठवत् । तत्र निपेधेनेवात्र पाप्मवेधादेव तथा निश्चयात् । अतो न चोद्यावकाद्यः । ननु यदि वागादीनां ब्रह्मभिन्नत्वमेवमभिप्रेतम् , तदा सत्रे ब्रह्मभेदादित्येवोच्येतेत्यत् आहुः ब्रह्मण इत्यादि । ननु भवत्वेवमासन्योत्कर्षः, तथापि पूर्वप्रतिज्ञातस्याधिकरणप्रयोजनस्य कथमवगतिरित्यत् आहुः एतेनेत्यादि । तथाच केग्रतिकन्यायादवगतिरित्यर्थः । नन्वर्थपदस्य वस्त्वर्थकत्वे उक्तमेव सिच्यति,तदनङ्गीकारे कथमेतद्वगन्तव्यमित्यत् आहुः अथवेत्यादि । रायभिधेयनिष्टत्तीनामत्र प्रसङ्गाभावात् प्रयोजनमन्नार्थो ग्राह्यः । स चात्र वागादीनां विषयरूपः। तस्यव देवार्थत्वेनोक्तत्वात् । अतस्तद्भेदादित्यर्थः । तदेतद्वपपादयन्ति अत्रेदमित्यादि । उच्यत इति । बृहदारण्यके प्रकृतः।

प्रणवो यः प्रणवः स उद्गीथ इत्यसौ वा आदित्य उद्गीथ एष प्रणव अमिति ह्येष स्वरन्नेती'ति । अग्रे <sup>'</sup>अथाध्यात्मं य एवायं मुख्यः प्राणस्तमुद्रीथमुपासीतोमित्येष स्वरन्नेती'ति । प्रणवशन्दवाच्यो**पि** कस्मात्, हि यस्मात् एप सविता अभिति स्वरन्नचारयन् एति गच्छति। यद्वा। प्राणिनां प्रवृत्त्यर्थमोिमिति स्वरन्ननुज्ञां कुर्वन्निव एति । स्पष्टमन्यत् । अत्र यद्यपि प्रणवोद्गीययोरेकत्वोक्तिरिति व्याख्यातम् , तथापि भाविनीमाख्यां आदित्य उद्गीयरूपामादायोद्गीयस्थले आदित्यपदोक्तिः । एवमुद्गीयदृष्टिरित्यत्रादित्यद-ष्टिरिति व्याख्यानं द्रष्टव्यम् । 'असौ वा आदित्य उद्गीय' इति श्रुतेः । भाष्ये । ब्रह्मातिरिक्त-मिति । ब्रह्म अतिरिक्तमिति छेदः । प्रकृते । उत्कृष्टेति । अन्येषामप्रसक्षत्वात् 'त्वमेव प्रसक्षं **नदाासी'**ति श्रुतेः प्रत्यक्षत्वादुत्कृष्टेति विशेषणम्। यद्यपि तथाप्यच्यात्मत्वात्पाप्यवेधाभाव उत्कर्षः। पाप्मा-वेघ उत्कर्प इत्याहुः उत्कर्षे इति । पूर्वेति । आभासे प्रतिज्ञातस्य । अधीति । निर्दोपत्वज्ञानस्य । **घस्त्वर्धे**ति । 'अर्थोऽभिधेयरैवस्तुप्रयोजनिवृत्तिष्वि'ति कोशात्तथा । उक्तमिति । ब्रह्मैवार्थत्वेन सिध्यति । ब्रह्मातिरिक्तस्यावस्तुत्वात् । तदनङ्गीकार इति । सौत्रार्थशब्दस्य वस्त्वर्थकत्वानङ्गीकारे रायाद्यर्थानामङ्गीकारे केन प्रकारेण एतद्रह्मणो निर्दोपत्वमधिकरणप्रयोजनमवगन्तव्यम् । प्रयोजन-रूपार्थाभावादित्यर्थः । अरुचिनींक्ता । अस्याप्यर्थस्य विवक्षितत्वात् । रायभीति । रश्च अभिधेयं च निवृत्तिश्च रायाभिषयनिवृत्तयः तासाम् । अत्रेति । पूर्वव्याख्याने वम्तुरूपे । अत्रेति । द्विती-यार्थशन्दच्याख्याने । तस्येति । प्रयोजनरूपविषयसैव 'यो वाचि भोगम्तं देवस्य आगाय'दित्यादि-**अतिषु देवार्थत्वेनेत्यादिः । मञ्जेदात्** विषयरूपप्रयोजनभेदात् । प्रयोजन फठं तदत्र विषयमोगः । देवार्थमेवैतद्गानम्, न तु भगवदर्थम्। यद्यप्यासन्येऽप्येवमुच्यते, 'तेभ्य एष प्राण उदगाय'दिति, तथापि यथा वागादिषु खनिष्ठभोगं 'देवेभ्य आगाय'-दित्युक्तम्, तथा नासन्ये। तेनोक्तमानैबिद्यात्मकत्वेनासुरजयहेतुर्भगवत्सम्बन्ध एवेति ज्ञात्वा तथैवागायदासन्य इति ज्ञायते। अत एवान्यत्र वेध उक्तोऽत्र तत्करणेच्छायामप्यासुराणां नाञ्च उक्तः। अग्रे च, 'भवत्यात्मना परास्य द्विषन् भ्रातृच्यो भवति य एवं वेदे'ति पट्यते। तेन परब्रह्म निर्दोषमिति किम्रु वाच्यम्। यत्र तद्विभूतिरूपासन्यस्योक्तरूपतां यो वेत्ति, सोऽपि गुणयुक्तो दोषरहितश्र भवतीति कैम्रुतिकन्यायः सूचितो भवति। एतेन लोके दोषत्वेन ये धर्माः प्रतीयन्ते, त एव धर्मा भगवति निरूप्यमाणा न दोषत्वेन ज्ञेयाः, किन्तु

#### भाष्यप्रकाशः।

उच्यते । उक्तमानैरिति । उपास्यत्वपाप्मवेधराहित्यासुरजयहेतुभूतार्थज्ञानैः । आसन्यस्वेन्य्रकारकज्ञानसत्तायां गमकमाहुः अत एवेत्यादि । एवं व्याख्यानेपि पूर्वोक्तार्थसिद्धिमाहुः तेनेत्यादि । एतेनार्थान्तरस्थापि सिद्धिमाहुः एतेनेत्यादि । य इति । मोहत्रणपलायनादयः । न दोषत्वेन ज्ञेया इति । यथा सृष्टिस्थितिप्रलयकर्तृत्वस्य भगवस्रक्षणत्वान्मूलरूपे प्रलयकर्तृत्वम्तृत्वादिकं च न दोषः, तथावतीर्णेपि भगवति मोहादयोप्यसुरमोहनार्थत्वात्तथा । 'अज्ञत्वं पारवक्ष्यं च विधिभेदादिकं तथा । तथा प्राकृतदेहत्वं देहत्यागादिकं तथा । असुराणां विमोहार्थं दोषा विष्णोर्न हि क्रचि'दिति ब्रह्माण्डवाक्यात् । तथाच तेभ्यः सकाशादोषत्वसुद्धाप्य भगवतो निर्दोषत्वं ज्ञात्वा भजनीयमिति सिद्धम् । तेन सुख्यविभूत्यतिरिक्तविभूतीनामपहतपाप्मत्वाभान् वात्तेषुत्कृष्टानुपसंहारोपि सिद्धो बोध्यः ।

अन्ये तु, इदमप्येकसूत्रमधिकरणं स्त्रीकृत्य, 'शुक्रं प्रविध्य' 'हृदयं प्रविध्ये'त्यादीन्याथर्व-णिकानामुपनिषदारम्भस्थानि वाक्यानि विषयत्वेनोदाहरन्ति ।

## रिदमः।

उपास्यत्वेत्यादि। अत्रैवोक्तैः 'य एवायं मुख्यः प्राणस्तमुद्रीथमुपासीते'त्युपास्यत्वमानं प्रमाणं शब्दरूपं 'अपहतपाप्मा ह्येष' इति पाप्मवेधराहित्यमानं शब्दरूपम् । आसुरजयहेतुम्तोऽर्थ उद्गीथस्तस्य ज्ञानं येनोक्तराब्देन तैर्मानैरित्यर्थः । भाष्ये । भगवत्सम्बन्ध एवेति । विरुक्षणोपास्यत्वापहतपाप्मत्वं विशिष्टभगवतो व्याप्यव्यापकभावसम्बन्धः विभूतिविभूतिमद्भावः सम्बन्धो वा आसन्यस्भेति ज्ञेयम् । व्यापकेनाप्यासुरजयसम्भवादेवकार आसन्यत्वस्थासुरजयहेतुत्वयोगव्यवच्छेदकः । प्रकृते । एवंप्रकारकेति । आसुरनाशो ज्ञानसाध्य इत्याशयेनोक्तम् । अत एवेत्यादीति । एतादशज्ञानवत्त्वादेव । भवति । भवति प्रजापतिरूपेण अस्योपासकस्य । द्विपन् पाप्मा । भ्रातृव्यः भ्रातुः 'व्यन्सपत्न' इति स्त्रात्सपत्नः । भवति पराभवति । 'व्यवहिताश्चे'ति स्त्रम् । पूर्वोक्तिति । अत्रैव पूर्वोक्तार्थः कैसुति-कक्तस्य सिद्धित्ताम् । 'शुक्तं प्रविध्य'ति श्रुत्यर्थस्तु, अमिचारकर्मदेवतामभिचारकर्त्रां प्रार्थयन्ते । हे देव, ते मद्रिपोः सर्वमङ्गं प्रविध्य विदारय । हृदयं च विदारय । धमनीः श्विराः प्रवृज्य भिन्धि । तस्य शिरश्चाभितो भिन्ध । एवं मद्रिपुस्त्रेधा विभक्तो विश्विष्टो भवतीत्यर्थः । आदिना 'देव सवितः प्रसुव यञ्च'मिति ताण्डिनां 'श्वेताश्चो हरितनीत्रोसी'त्यादिः शाठ्यायनानां श्रुती गृद्धते । सविता देवपत्नी सूर्यापरपर्यायत्वात् । निरुक्ते स्थां देवपत्नीनामसु पठित इति प्राण्मभिवानेव मरणकोस्तीत्यभिचारकर्म । हृतित इन्द्रनीत्रसद्भी-स्थां देवपत्नीनामसु पठित इति प्राण्मभिवानोचने मरणकोस्तीत्यभिचारकर्म । हृतित इन्द्रनीत्रसद्भी-स्थां देवपत्नीनामस् पर्वति इति प्राण्मभिवानोचने मरणकोस्तीत्यभिचारकर्म । हृतित इन्द्रनीत्रसद्भी-

## भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृंहितम् ।

ग्रुणत्वेनैव, वस्तुन एव तथात्वादिति भावो ज्ञाप्यते ॥ २५॥

एवं भगवत्सम्बन्धाभावे दोषसम्बन्धमुक्तवा तथा सति गुणहानिं च बदंस्तत्र विदोषमाह।

हानौ तूपायनशब्दशेषत्वात् कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानवत् तदुक्तम् ॥ २६ ॥

#### भाष्यप्रकाशः।

तत्र केवली वेधशब्दो नास्ति।

माध्वास्तु, 'अग्ने त्वचं यातुधानस्य भिन्धी'ति वाक्यम् ।

तत्र तु वेधशब्द एव नास्तीति विषयवाक्यत्वं चिन्त्यम् । अथ वेधरूपार्थवलाद्विषय-वाक्यत्वम्, तदापि सन्निधिना विद्याङ्गत्वपूर्वपक्षोत्थापनम् । लिङ्गस्य बलिष्ठत्वानाङ्गत्विमिति सिद्धान्तः । स च पूर्वतत्रादेव सिध्यनस्य सत्रस्यानुवादकत्वमापादयतीत्यतोपि चिन्त्यम् ॥ २५ ॥

हानी तृपायनशब्दशेषत्वात् कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानवत्तवुक्तम् ॥ २६॥ एवग्रपासस्य निर्दोपत्वं व्युत्पाद्य पूर्वस्रत्रस्य पुरःस्फूर्तिकमादाय जीवस्य ब्रह्मभावेपि ब्रह्मासाधारण-गुणा नोपसंहार्या इति प्रसङ्गतो वक्तीत्याशयेन स्त्रमवतारयन्ति एवमित्यादि । भगवत्सम्बन्धा-भावे सित गुणहानिमपि वदन् भगवत्सम्बन्धे गुणप्राप्तिरूपं विशेषमाहेत्यर्थः । स्त्रं च्याकर्ते रिश्मः।

लोऽसीतीन्द्रः सम्बोध्यते । केवल इति । किंतु प्रशब्दघटित इति । सति वेघादेः केवलस्य विषयवाक्ये सम्भवे प्रशन्दघटितमयुक्तमिति हृदयम् । सूत्रार्थस्तु प्रविध्यादयो मन्ना विद्यासूपसंहियेरन्, किंवा नोपसंहियेरन्निति संशयः । उपसंहार एवेषां विद्याप्रधानानामुपनिषद्गन्थानां समीपे पाठादिति पूर्वपक्षे, सिद्धान्तः नैषामुपसहारो विद्याखिति । कस्मात्, वेधाद्यर्थभेदात् । 'हृदयं प्रविध्ये'त्यादिमन्नाणां येऽर्था हृदयवेधादयो भिन्नाः अनिमसंबद्धाः ते उपनिषदुक्ताभिर्विद्याभिः, न तेषां ताभिः संगन्तुं साम-र्थ्यमस्ति । अयमर्थः । पूर्वपक्षोक्तस्थानरूपप्रमाणस्य ठिङ्गरूपप्रमाणापेश्चया दुर्बठत्वान्न पूर्वपक्ष इति । देशसामान्यं स्थानम् । तच द्वेधा पाठदेशसामान्यमनुष्ठानदेशसामान्यं च । तत्र पाठदेशसामान्यमपि द्वेधा । यथासंख्यरूपं सन्निधिरूपं च । तत्र प्रथमस्यानुक्तत्वाद्वितीयः सन्निधिपाठरूपदेशसामान्यसह-कृतो 'यथामये कृतिकाभ्यः पुरोडाशमप्टाकपालं निर्वपे'दिति, 'सोत्र जुहोत्यमये स्वाहा' 'कृतिकाभ्यः साहे'त्यादि च। अत्र 'सोत्र जुहोती'त्यादिवाक्यविहितोपहोमानां सन्निधिपाठरूपदेशसामान्येन 'अप्रये कृतिकाभ्यः पुरोडाश'मित्यादिवाक्यविहितनक्षत्रेष्टचङ्गत्वं चोच्यत इति । लिङ्गरूपप्रमाणं त्वर्थगतं शन्दगतं वा सामर्थ्यम्, तत्रार्थगतसामर्थ्य रूपिलङ्गसहकृतो यथा 'स्रुवेणावद्यती'त्यादि । अत्र सुवादीनां सामर्थ्यमालोच्य 'द्रवं मांसं कठिन'मित्यभिधात्रीं श्रुतिं कल्पयित्वा स्नुवस्य द्रवावदानेङ्गत्वं बोधयतीत्येवं प्रकृतेपि विद्यासमीपे पाठे पूर्वोक्ते समीपपाठसामर्थ्यमालोच्य वेधादीनां विद्याभिर्भेद इत्यभिधात्रीं श्रुतिं कल्पयित्वा वेधादिविद्यासु नोपसंहारेङ्गत्वं बोधयतीति ज्ञेयम्। अग्न इति । हे अमे, त्वं यातुधानस्य सत्त्वविशेषस्य श्रीभागवतप्रसिद्धस्य त्वचं भिन्धीति । लिङ्गस्येति । स्थानह्रपसन्नि-ध्यपेक्षया भिन्धीति विधिशब्दसामर्थ्यस्य । असन्दिग्धं न विषयवाक्यमित्याहुः स चेति । सिद्धान्तश्च । आपादयतीति । यदि स्त्रमनुवादकं न भवेत्पूर्वतत्रोक्तं नानुवदेदित्येवमापादयति । वेधादि विद्याः न वेति सन्देहे, विद्याङ्गमिति पूर्वपक्षेऽर्थस्य लिङ्गस्य स्थानाद्भेदेन भेदादिति सूत्रार्थः ॥ २५ ॥

हानी तूपायनशब्दशेषत्वात् कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानवत् तव

'तदा विद्वान् पुण्यपापे विध्य निरञ्जनः परमं साम्यमुपैती'त्याथर्वणिकैः प्रस्रते । परमपदेन ब्रह्मोच्यते । तथाच सकार्याविद्यारहितः परममुपैति । तद्यनन्तरं साम्यमुपैतीति योजना ।

तन्नेदं विचार्यते । साम्यं हि समानजातीयधर्मवन्त्वम् । तच कतिपयधर्मेर-शेषतिन्निष्ठधर्मेर्वा भवति । तन्नान्त्यः पक्षो ब्रह्मणा समं न सम्भवति । 'न तत्सम-श्राभ्यधिकश्च दृश्यत' इति श्रुतिविरोधात् । अत आद्य एव पक्षोऽनुसर्तव्यः । तत्र कैर्धमैंः साम्यमिहोच्यत इत्याकाङ्कायामाह हानाविति । ब्रह्मणः सकाशाद्विभागो जीवस्य हानिशब्देन उच्यते । तथाच तस्यां सत्यां ये धर्मा जीवनिष्ठा आनन्दांशै-श्वर्यादयो भगवदिच्छया तिरोहिताः, ते ब्रह्मसम्बन्धे सति पुनराविर्भूता इति तैरेष

#### भाष्यप्रकाशः ।

भगवत्सम्बन्धे विशेषवोधिकां श्रुतिमाहुः तदेत्यादि । एतत्पूर्वार्धं तु 'यदा पश्यः पश्यते रुममवर्णं कर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनि'मिति । पट्यते इति । मुण्डके पट्यते । नतु कात्र भगवत्सम्बन्ध उच्यत इति शङ्कायां पूर्वार्धस्य स्फुटार्थत्वादुत्तरार्धं व्याकुर्वन्ति परमपदेनेत्यादि । विद्वान् भगवज्ज्ञानवान् , पुण्यपापे अविद्याकार्ये, ज्ञानेन विध्य निवार्य, निरञ्जनः अविद्यारिहितः सन् , परमं ब्रह्म उपैति, तदनन्तरं साम्यमुपैतीत्येवमर्थः संक्षेपेण तथाचेत्यादिनोक्तः । एतेन यदन्येरुक्तं 'परममत्युत्कृष्टं साम्यं समत्वं अद्वैतलक्षणं उपैति अवगच्छती'ति । तिकारस्तम् । एतेन यदन्येरुक्तं 'परममत्युत्कृष्टं साम्यं समत्वं अद्वैतलक्षणं उपैति अवगच्छती'ति । तिकारस्तम् । समशब्दस्य सर्वपर्यायत्वे साम्यं सर्वत्वम् , तुल्यपर्यायत्वे तौल्यम् , न पुनरद्वेतं निर्विशेषत्वलक्षणम् , लक्षणाप्रसङ्गात् । उभयनिरूपितधर्मरूपसाम्याङ्गीकारेपि यथा नाद्वेतहानिः, तथातीतपादः एवोपपादनात् । अन्यथा श्रुतिविरोधप्रसङ्गाच । अत उपैतिपदाद्वत्तिरेव युक्तेति । नतु भवत्वेवम् , तथापि किमत्र विचार्यमित्यत आहुः तत्रेदमित्यादि । इदमिति । साम्यम् । विचारग्रपपादयन्ति साम्यं हीत्यादि । आहेति । यैधर्मैः साम्यं तानत्राहेत्यर्थः । सृतं व्याकुर्वन्ति ब्रह्मणा इत्यादि । स्रते त्रक्षणा अद्वैतपरमिति पक्षो निरस्यते । त्रक्षणः सकाशाद्विभागो जीवस्य, 'ओहाक् त्याग' इति धातुनिष्पन्नेन हानिशब्देनो-च्यते । विभागस्य पूर्वस्थितित्यागरूपत्वात् । तथाच तस्यां सत्याम् , उपायनदावद्वोपत्वात्, ते परमोपायने ब्रह्मपादि सति पुनराविर्भूता इति तैरेव तथा तैरेव साम्यमित्यर्थः । नन्यवं

## रिसः।

तथा सतीतिभाष्यं विवृण्वन्ति सा भगविद्यादि । विद्योषेति । साम्योपायनरूपविशेषबोविकास् । पद्य इति । पत्र्यतीति पद्यः । भगवज्ज्ञानेति । स्मार्तः प्रयोगः । उपैतीति । उप आ एतीति पदच्छेदः । तथाचेत्यादिना भाष्येणोक्तः । लक्ष्मणेति । ब्रह्मवत् सर्वत्वे अभेदसम्बन्धो लक्षणा । तौल्येपि अभेदः । ब्रह्मतुल्यः ब्रह्माभिन्न इत्यर्थात् । सिद्धान्ते साम्येऽद्दैतसुपपादयन्ति सा उभयेति । वक्ष्यमाणे इत्यर्थः । अतीतेति । तदनन्यत्वाधिकरणे । 'परमत' इत्यधिकरणे 'श्वानविशेष' स्त्रे 'अम्बुव'दिकरणे वा । श्वतीति । अदैतश्चितियेषप्रसङ्गात् । लक्ष्मणयेति । अमेदसम्बन्धरू-

तथेखर्थः । भगवदानन्दादीनां पूर्णत्वाजीवानन्दादीनामल्पत्वान्नान्नेव समैधेमैंः कृत्वा ब्रह्मसाम्यं जीव उपचर्यते । 'साम्यमुपैती'ति । वस्तुतस्तु नैतैरिप धमैंः साम्यमिति भावः । अत एव, 'न तत्सम' इति श्रुतिरिविरुद्धा । अत एव सूत्रकृता 'साम्यमुपैती'ति साम्योपायनशब्दमात्रम्, न तु साम्यपदार्थः खारिसकोऽत्रा-स्तीति भावप्रकटनाय शब्दशब्द उक्तः । नतु तैरेव धमैंः साम्यम्, नेतरैरित्यत्र को हेतुरित्याकाङ्गायामाह उपायनशब्दशेषत्वादिति । 'परममुपैती'ति य उपायनशब्दः, तच्छेषत्वात् साम्योपायनस्येत्यर्थः । ब्रह्मसम्बन्धहेतुकत्वादानन्दांशाद्याविर्मावस्य, तदेव साम्योपायनकथनात्तरेव धमैंः साम्यमिप्नेतिमिति भावः । नन्वानन्दादीनां ब्रह्मधर्मत्वात् तैस्तत्साम्यकथनं तद्भेदमेव गमयतीत्याशङ्क्य, तद्भवत्त्वमात्रस्य न तद्भेदसाधकत्विमत्यत्र दृष्टान्तमाह कुशेत्यादि । कुशा औदुम्वर्यः समिधस्ता अग्निष्टोमादियागेषु प्रस्तोत्रा स्थाप्यन्ते । तदा तत्सम्बन्धि यच्छन्दःस्तुत्युपगानं तद्वदित्यर्थः। तत्र 'अभि त्वा शूर नोनुमो दुग्धा इव धेनव'

## भाष्यप्रकाशः।

साम्येपि 'न तत्सम' इति श्रुतौ संकोचस्तु खादेवेत्यत आहुः भगविद्त्यादि । जीवान-न्दादीनामल्पत्वादिति । 'सर्वे जीवाः सर्वमयास्तथाप्यल्पा' इति नृसिंहोत्तरतापनीये जीवानामल्पताया उक्तत्वेन तदानन्दादीनामपि तथात्वात् । नन्वेवमेव खत्राश्य इति कथं ज्ञातव्यमित्यत आहुः अत एव सूत्रकृतेत्यादि । हेतुमवतारयन्ति नन्वि-त्यादि । तदैवेति । ब्रह्मसम्बन्ध एव । तथाचोपायनशब्दशेपत्वात् उक्तरेव धर्मैः साम्यमिति सूत्रयोजनेत्यर्थः । दष्टान्तमवतारयन्ति नन्वानन्देत्यादि । व्याक्चविन्त कुशा इत्यादि । उपनीयतेऽनेनेत्युपगानम् । करणे लयुद् । तथाच कुशाभिः कृत्वा छन्दःस्तुत्युपगानसाधनभूत-भकारविदिति स्त्रार्थ इत्यर्थः । एतस्रुत्पादयन्ति तन्नेत्यादि ।

## रिश्मः।

पया । तच्छेषत्वादिति । हानावुपायनशब्दशेपत्वात् । भगवदित्यादीति । उपचर्यते कितपयधमेंगोंणं क्रियते । सूत्रयोजनेति । हानो जीवस्य भगवत्सकाशादिभागे ये जीवनिष्ठा धर्मास्तिरोहिता भगवदिच्छया आनन्दैश्वर्यादयस्ते भगवत्सम्बन्धे सित पुनराविर्भूता भवन्तीति परमं तुकारात्
'न तत्समश्राभ्यधिकश्च दश्यत' इति श्रुतिनिपिद्धसाम्यपदं ठाक्षणिकमद्दैतवाचकमिति पक्षनिरासकात्
साम्यमुपैतीति योजना यद्यपि, तथापि दुरूहत्वममन्यमाना उपायनशब्दस्थोपैतीस्थ्य साम्ये कर्मत्वाच्छेपत्वं विशेषणत्वं तस्मात् उत्तेरवैश्वर्यादिधमेंः साम्यमिति साम्यसैतादशस्य योजनेत्यर्थः ।
नन्यानन्देत्यादीति । नेति । चन्द्रवन्मुखमित्यादौ तथा । अनेनेति । भकारेण । छन्द इसादि ।
छन्दोभिर्वेदैः स्तुतियुक्तमुपगानं तत्साधनभूतो भकारः तद्वत् । अत्रोपगानं भावत्युडन्तम् । ऋत्विजो
गायन्तीत्यार्विज्यं गानस्य । अत्र भाष्ये । तत्सम्बन्धीति । स्तुतिरूपपतिपादस्य प्रतिपादकत्वसम्बन्धि, छन्दसः स्तुतियुक्तमुपगानमित्यर्थः । प्रकृते । तन्नेत्यादीति । अभि त्वेति श्रुत्यर्थस्तु,
हिरण्याक्षस्य वराह प्रति वचः, ब्राह्मणे वाराहोक्तेः । कृष्णं प्रति भीष्मवचो वा । वेदान्ते कृष्णोक्तेः ।
यदा, हे ग्रुर यातुधानादे, यज्ञाभिभावक, त्वामिम त्वा नोतुमः न रयन्तरेण साम्ना स्तुमः । तत्र
दृष्टान्तः । अदुग्धाः न विद्यते दुग्ध यासु ताः धेनवो यथा न स्तुत्यास्तद्वत्, तवापि मद्यत्वं परं

१. अमेदो लक्षणा।

इत्यृचि ये वर्णाः, तेषामच एवोपसंहत्य भकारेणैव गानं क्रियते। न हि तदार्चि क्रवर्णधर्माणामचामुपसंहारोऽस्तीति तदगात्मकत्वं भकारस्य सम्भवति, एवं प्रकृतेऽपि ब्रह्मधर्मप्राकट्येन न तदात्मकत्वं जीवस्य सम्भवति। ननु तत्त्वमस्यादि-वाक्यैरत्राभेदबोधनादस्तु तथेति चेत्, तन्नाह तदुक्तमिति। जीवब्रह्माभेदबोधनतात्पर्यमुक्तमित्यर्थः। 'तद्वणसारत्वात्तु तद्यपदेशः प्राज्ञव'दिति सूत्रेणेति शेषः।

अपिच । श्रुतौ ब्रह्मोपायनस्य साम्योपायनहेतुत्वोत्तया तदनुपायनस्य साम्यानुपायने हेतुत्विमिति ज्ञाप्यते । तथाच, 'पराभिध्यानात् तु तिरोहितं ततो ह्यस्य बन्धविपर्यया'विति सुत्रे जीवस्य ब्रह्मांशत्वेनानन्देश्वर्यादिब्रह्मधर्मवन्त्वात्

भाष्यप्रकाशः।

तदात्मकत्वमिति । तद्भेदः । अत्र किश्चिद्राश्च्य तत्समिधि सारयतीत्याहुः ननु तत्त्वमित्यादि । अत्राभेदबोधनादिति । जीवे ब्रह्मभेदबोधनात् । तदुक्तपदं व्याकुर्वन्ति जीवेत्यादि । नच तहुणसारत्वस्त्रे संसारावस्थायामेव व्यपदेशपक्ष उच्यते, न तु मुक्त्यवस्थायाम्, 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभृत्', 'सिलल एको द्रष्टाऽद्वितीयो भवती'त्यादिश्चतिषु ब्रह्माभेदस्येव श्रावणादिति वाच्यम् । अभेदेपि मुक्त्यवस्थायां जीवन्यूनताया 'यथोदकं शुद्धे शुद्धमासिक्तं ताद्दगेव भवति, एवं मुनेविजानत आत्मा भवति गोतमे'ति काठकश्चत्या मेदसिहष्णोरभेदस्येव निश्चायनात् । नच 'सिलल एक' इत्यादिविरोधः । तत्र ताद्दशाभेदप्रतीत्यापि तदुपपत्तेः । लोकेपि मिलताङ्गुल्यादौ विभागाभाव एव एकश्चद्रप्रयोगाच । नचावान्तरम्रुक्तावेवंभाव इति वाच्यम् । मानाभावात् । परमतेपि 'अविभागेन दृष्टत्वा'दिति स्त्रेऽविभागस्येव व्याख्यातत्वात् । ब्रह्मस्त्रेषु म्रानाभावात् । क्रुत्युक्तदर्शने एव निवर्त्सते इति किमतोऽधिकं वाच्यमिति दिक् । नच गतिसामान्यस्त्रभाष्य-विरोधः । तत्रापि सामान्यपदस्य तुल्यपदेनैव व्याख्यानात् । स्त्रकारस्याप्येतदेव मतम् । अन्यथा तु 'गत्येक्या'दित्येव वदेत् । नच तद्विषयवाक्यविरोधः। तत्रापि विज्ञाता विज्ञात्ररूपेण न तिष्ठति, किन्तु ब्रह्मरूपेणिति मेदविरुद्धसंपदा अभेदेन स्थानस्याभित्रतत्वादिति न कोपि चोद्यावकाशः । तदुक्तपदस्रचितमर्थान्तरमाहुः अपिचेत्यादि । एतेन गुणहानिव्यीख्याता बोध्या । नन्वेतद्वा-

दुष्टमिति भावः । पूर्वपक्षयोरदुग्धा दुग्धिवरोधिन्यः । विरोधो नञर्थः । अच एवेति । दितीयाबहुवचनान्तमच इति पदम् । एवकारः स्पर्शाक्षरव्यवच्छेदकः । उपसंद्वत्येति । 'लामिद्धि हवामह'
इत्यस्यामुपसंहृत्य, सान्निध्यात् । सान्निध्यं पूर्वतच्चे द्वितीयाध्यायस्य तृतीयपादे प्रथमाधिकरणे ।
'अभित्वा शूरे' त्येतस्यां योनावुत्पन्नं रथन्तरं साम । 'त्वामिद्धि हवामह' इत्येतस्यामुत्पन्नं बृहत्साम ।
जगतीछन्दस्कायामप्युत्पन्नं जगत् सामेत्युक्तेः । त्वां इत् हि इति छेदः । ञिमिदा स्नेहने त्वा
त्वामिद्धि इति वा । भकारेणैवेति । 'अभि त्वे'ति श्रुते रथन्तरसामयोनित्वेनास्या उद्धृतमकारस्य
रथन्तरसामत्वं प्रतिभाति । अस्याः श्रुतेर्ञाचवम् । भकारशब्दः कोशादेकादशबलयुक्तशुक्तस्य वाचकः ।
नक्षत्रवाचको वा । तेनेत्यर्थः । लाघवादेवकारः शरीरगुर्वी श्रुतिं व्यवच्छिनति । आर्चिकेति ।
ऋक्सम्बन्धिनां ऋचि भवानाम् । 'तत्र भव' इति ठक् । चतुर्दशमाहेश्वरसूत्रोक्तत्वात्पणिनीयानुक्तत्वादचां वर्णधर्मत्वम् । तहगात्मकत्वमिति । अष्टादशाचः पञ्चाश्वदर्णास्तदज्बलात्मर्ग्
तदात्मकत्वम् । गतीति । इदं सूत्रं प्रथमस्य प्रथमपादे । गुणहानिरिति । भाष्यीयामासोक्ता ।

## भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृंहितम्।

ब्रह्मणः सकाशाद्विभागे सित तदिच्छया तद्धर्मतिरोधानस्य संसारित्वे हेतुः यत्, तदिष 'तदुक्त'मित्यनेन सार्यत इति न विस्मर्तव्यम् । यथान्यशास्त्रोक्त अप्येकस्यां विद्यायामुषसंहियन्ते, एवं ब्रह्मनिष्ठा धर्मा जीवेऽप्येतया श्रुत्या बोध

#### भाष्यप्रकाशः।

ख्यानमसङ्गतम्, उपसंहारप्रकरणे धर्मसाम्यविचारप्रसङ्गस्थाभावादित्यत आहुः यथेत्यादि । छान्दोग्यस्थपश्चाग्निविद्यायां काण्वाद्यक्तः पष्टोऽग्निः प्राणविद्यायां पश्चमं रेतश्चोपसंहियते, विद्येक्य बलात्, तथात्र श्रुत्या परममाम्यनिरूपणादंक्यभ्रमेणासाधारणा ब्रह्मनिष्ठा धर्मा अपि जीवं उपसंहाया इति शङ्कानिरासायतदुक्तमित्यर्थः । तम्मानिद्रिपत्वे तिरोहितगुणप्राप्त्या साम्ये च सिद्धे ब्रह्मभृतस्य मुख्यं भजनं सिध्यतीति तद्थे यतनीयम्, न तु विभृतिपरेण भवितव्यमिति बोधितम् । अत्रापहतपाप्मत्वस्य यज्ञे प्राकट्याद्यज्ञसम्बन्धं रुक्मवर्णत्वात् सोभाग्यस्य कर्तृत्वयोन

पश्चममिति । सर्ववेदान्तप्रत्ययसूत्र एवोक्तम् । 'उपसंह्रियन्त' इत्यनुक्त्वा 'बोध्यन्त' इत्युक्तं तदर्थ-माहुः इति दाङ्केति । उपमंहारशङ्कानिरासायतत् 'बोध्यन्त' इति पदमुक्तमित्यर्थ इत्यर्थः । उपासनां प्राकरणिकीमाहुः तस्मादिति । ब्रह्मनिष्ठधर्माणां जीवे वोधनात् । दोषः पाप्मवेधः तस्मान्निर्गतत्वे प्रथमसूत्रोक्ते द्वितीयसूत्रोक्ते तिरोहितगुणानामानन्दादीनां प्राप्त्या साम्ये। 'ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचित न काङ्क्षिति । समः सर्वेषु मृतेषु मङ्गक्ति लगते परा'मिति गीताया आहुः व्रह्मभूतस्येति । जीवस्य । मुख्यं परं फलाविसंवादि एकादशकोनिवशाध्यायोक्तम् । नदर्थे इति । मर्यादामार्गार्थे तदुक्ते । एतेन तत्पदार्थाशया भजने उय पृष्टिमार्गो भवति । 'तत्त्वायामि ब्रह्मणे'ति सन्ध्याश्चतेः । तत् महावाक्योक्तं त्वा रवायामि पद्भवां सेव । पादसेवोक्ता । व्रवाणा हिरण्यगर्भेण वन्द्यमानः वन्द्यमानम् । अमः सुः । 'ब्रह्मा मानमी मेवां प्रत्यह करोतीं ति सुवाधिन्याम । वन्दनभक्तिः सवापृत्ये एकादशस्कन्यसुवोधिन्यामुक्तम् । तत् पृवोंक्त यजमानो देशिक आशाम्ते आशां कुरुते । हविभिः बहुविधमक्तिमार्गायेः समर्पणदानैः । म यजमाना न कृतात्मनिवदी, कितु श्रुतात्मनिवदीत्याह अहे इमान इति । हेड अनादरे । हेडते कृतात्मिनियदनत्वदशायां गुमणा न हडमानोऽहडमानः, हे वरुण, इह लोके बोधी ज्ञानी उरु यथा भवति तथा गममानः कीतनभक्तिमान । आयुः अन्नं प्रमोपीः प्रकर्पण मोपीः । मुप स्तये । जलदोषेण म्त्यं मा कार्याः । अडमावश्छान्दमः । उम श यथा मर्वात तथा स यजमानोऽतो नोऽस्माकं आयुः त्वं प्रमार्थाः । आनन्दमयादीनां प्रियशिगम्त्वसृत्रानुसारण प्रियाद्यपासनमुक्त्वा तत्प्रसङ्गेन समृताय विरुद्धधर्माधारत्वाय निकेतत्वानिकेतत्व श्रीवैराग्यरूपे आहुः पुरुपविधवाह्यणोक्तपतिपत्नीभजनाय । तन्त्रमद्भेन म्मृताय च । अत्रापहनेति । श्रुता अपहतपाप्मा यज्ञ उक्तः, सोऽत्र शास्त्रमेदेन पुरुष विधः । आनन्द्भयाधिकाणे पुरुपविधन्नामणोक्तरानन्द्मयाद्युपासनप्रसङ्गेन पुरुपविध आनन्द्मय इति म्मृतः । पुरुपविधयज्ञा दंपनीत्वतः 'पितः पर्वा चाभवता'मिति पुरुपविधवाद्यणश्चतः । तते यज्ञ आसन्य उपहतपाप्मत्व सक्मवर्णत्व पत्नीकृतमधोक्षजे । तस्याः क्रियात्वेन रुक्मवर्णत्विमिति गोप्यन्या द जामेका मिति श्रुन्युक्ताया अजायाम्यकाया गुणहानिः तम्यां मत्यां वद्योपायनशेषत्यात्सा स्यस्य । ब्रह्मप्राप्तिमुख्यनित्यक्रीडाप्रवेशोपयिकः प्रपत्रः तम्य शपन्वं पर्वानिष्ठमास्यस्यति परम्परय **ब्रह्मो**पायनशेपत्वं साम्यस्यत्याशयवन्त आहुः सौ भाग्यस्येति । अलैकिककर्तृत्वयोनिन्तास्यां सौभाग्यस साम्यरूपम्य । ब्रह्मवद्भिन्न (निभिन्न )निर्मिनोपादानत्व तेन साम्यमित्युक्तम् । तस्याः कार्यकारणः प्रपन्नसम्बन्धः इति त्रिधा सौभाग्यतज्ञन्यकर्तृत्वयोनित्विस्त्रिधा आधिदैविकादिभेदेन या श्रीर्छक्ष्मीः शामा

#### भाष्यप्रकाशः ।

## नित्वाभ्यां प्रपश्चस्य च सम्बन्ध इति त्रिधा श्रीनिकेतनत्वसुक्तम् ।

अन्ये तु इदमप्येकस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, 'अश्व इव रोमाणि विध्य पापं चन्द्र इव राष्ट्रमुखात् प्रमुच्य, धृत्वा शरीरमकृतं कृतात्मा ब्रह्मलोकमिसम्भवानी'ति ताण्डिश्चितिं 'तदा विद्वा'नित्याथर्वणश्चितिं 'तस्य पुत्रा दायम्पयन्ति सुद्धदः साधुकृत्यां द्विषन्तः पापकृत्या'मिति शाट्यायनिश्चितिं 'तत्सुकृतदुष्कृते विध्नुते तस्य प्रिया ज्ञातयः सुकृतसुपयन्ति अप्रिया दुष्कृत'-मिति कौशीतिकश्चितिं चोदाहृत्य, यत्रोभयं श्रूयते, तत्र न कश्चिद्विचारः, यत्राप्युपायनमेव श्रूयते, न हानम्, तत्राप्यथीदेव हानं सित्रपतित, अन्येरुपेयमानयोरात्मीयसुकृतदुष्कृतयोर्हानस्या-वश्यकत्वात्, यत्र पुनः केवलं हानमेव श्रूयते, तत्रोपायनं सित्रपतेक वेति संश्चे, अश्ववणा-दिद्यान्तरगोचरत्वाच न सित्रपतिति पूर्वपक्षे, तत्रापि तत्सिक्षपातं सिद्धान्तयितुं सूत्रमेवं व्याकुर्वते । हानौ केवलायामपि श्रूयमाणायासुपायनं सित्रपतिति । कौशीतिकरहसे उपायनशब्दस्य हानशेषत्वेन समधिगतत्वादित्यादि ।

## रिक्मः।

तस्या निकेतत्वं निकेतनं धर्मी भक्तिविषयः । उक्तम् । सूत्रयोस्तात्पर्येण भजनीयतावच्छेदकपञ्चकेन सहोक्तश्रीनिकेतनमुक्तम् । प्रपत्रस्तवं सम्बधयति प्रियाम् । श्रीनिकेतनत्वमुक्तमिति पाठे । उक्त-प्रपञ्चस्य स्वत्वमात्मत्वं सम्बन्धयति प्रियामिति णिजन्तत्वेनं कर्मद्वयम् , प्रिया श्रीः तस्या निकेतत्वमुक्तम् । द्वितीयस्कन्धसुबोधिन्यां भाष्ये भजनीयमुक्तं तद्विषयतावच्छेदकं पत्र्वकमुक्तं द्वितीयस्कन्धसुबोधिन्यां द्वितीयाध्याये तत्त्वध्यानप्रकरणे 'एवं खचित्ते स्वत एव सिद्धे' इति श्लोके 'आत्मत्वं प्रियत्वं अर्थत्वं मगवत्त्वमनन्तत्वं चे'ति । 'आध्यानाये'ति सूत्रेण तत्त्वध्यानप्रकरणस्मारणात् । सुबोधिन्यामुक्तपञ्चधर्मी-त्तयनन्तरं भजने चैते धर्मा भजनीयविषयतावच्छेदकत्वेन गुणोपसंहारन्यायेन प्राह्मा इति । तेन 'नमामि हृदये शेषे लीलाक्षीराब्धिशायिनम् । लक्ष्मीसहस्रलीलाभिः सेव्यमानं कलानिधि'मित्यत्र सेवा प्रपिचता । तेनानन्दमयस्य नित्यक्रीडास्थसाम्येपि श्रीवत्सकौस्तुमौ विना साम्यमिति केवल-स्वरूपभक्तिकामेन श्रीवत्समुपसंद्दार्याधोक्षजे जानातीच्छति यतत इति क्रमेण भक्तिः सम्पाद्येति साम्ये भजनव्यभिचारात् कथमानन्दमयस्य भजनीयत्वमिति कुचोद्यं निरस्तम् । श्रीवत्सेनेतरपार्थ-क्यात् । किंच तृतीयस्कन्धे 'अद्राक्षमेकमासीन'मित्यत्र सुबोधिनी 'तदा भगवतः ऐश्वर्यस्य प्रादुर्भूत-त्वात् षोडशापि कलाः तदा मगवति दृष्टाः संपूर्णो भवति । अतोत्र भगवतः षोडशविशेषणानि । एतान्येव गुणोपसंहारे षोडशाधिकरण्या प्रतिपादितानी'ति । अश्व इवेति । प्रत्येकं भाष्यकाराणा-मिमानि विषयवाक्यानि । श्रुत्यर्थस्तु, 'यथाऽश्वो जीर्णानि रोमाणि रजोभिः सह त्यक्ता स्वच्छो भवत्येवमहमपि पापं सर्वं विधूय निर्मलः सन् यथा वा चन्द्रो राहोर्मुखात्प्रमुच्य भाखरो भवत्येव-मकृतं प्रवाहरूपेणानादिसिद्धं शरीरं धूत्वा त्यक्तातिखच्छः सन् कृतात्मा कृतकृत्यो बद्यात्मकं लोक-मिसंभवाम्याभिमुख्येन प्रसक्तेन प्राप्नोमीत्यर्थः । परमं साम्यमैक्यम् । तस्य मृतस्य विदुष इत्यर्थः । दायं भागमित्यर्थः । हानस्येति । उपायनशेषस्य । इत्यादीति । अमूर्तयोः पुण्यपापयोरन्यत्र संचारात्मकोपादानस्य मुख्यस्यायोगात् सूत्रे शब्दपदेन हानाबुपायनोपसंहारस्य स्तुत्वर्थत्वं सूचितम्। शाखान्तरो विशेषः शाखान्तरे पापेक्षित उपसंहरणीय इत्यत्र दृष्टान्तमाह कुशाछन्द इत्यादिना । तत्र कुशब्द्यन्तो यथा-'कुशा वानस्पत्याः स्थे'त्यादौ भाइविनां श्रुतौ हे कुशाः समिद्रसा यूयं वानस्पत्याः स्यामो यजमानं रक्षतेति यजमानप्रार्थने वनस्पतियोगित्वेन सामान्यसमितश्रवणे 'औदुम्बरा' इति

#### भाष्यप्रकाशः।

तिचन्त्यम् । आद्ये उपायनशब्दस्थाभावेन अर्थग्रहणेपि तस्य फलवोधकत्वेन द्वितीयवाक्येपि तस्य तथात्वेन हानशेषत्वाभावाद्विषयत्वायोगात् । ताण्ड्याथर्वणकौशीतिकवाक्येषु कम्पनार्थकथार निष्पन्ने 'धृत्वे'त्यादिशब्दे हान्यर्थत्वं लक्षयित्वा उपायने तच्छेषताकल्पनस्य क्षिष्टत्वात् । चतुष्व वाक्येषुपायनस्य सत्त्वात् क उपायनशब्दः सन्नकाराभिसंहित इत्यनिश्रयेन कौशीतिकस्थशब्दस्यैव विषयत्विमत्यस्याप्यतिक्षिष्टत्वाच ।

यद्प्यस्थोपायनवादस्य स्तुत्यर्थत्वादन्यदीयपुण्यपापयोः कथमन्यत्र प्राप्तिरित्यत्र नामि-निवेशः कार्य इत्युक्तम् ।

तदपि न रोचिष्णु । 'राज्ञि चामात्यजा दोषाः पत्नीदोपाश्च भर्तरी'त्यादिस्मृताविभमान-रहिमः।

शाखान्तरीयो विशेष आश्रितः 'औदुम्बराः कुशा' इति । छन्दोदृष्टान्तो यथा-'छन्दोभिः स्तुवीते'त्यत्र देवासुरच्छन्दसामविशेषेण पौर्वापर्यप्रसङ्गे 'देवच्छन्दांसि पूर्वाणी'ति पैङ्गिश्रुत्या निर्णयः । स्तुतिदृष्टान्तो यथा-षोडशिनः पात्रविशेषस्य ग्रहणे त्वङ्गभूतं स्तोत्रं कदा कर्तव्यमित्याकाङ्कायां छन्दोगानां काला-विशेषप्राप्ती 'समयाध्युषिते सूर्ये षोडशिनः स्तोत्रमुपाकरोती'ति तैत्तिरीयकवाक्यात् कालविशेषधीर्भवति । एवं (भूया अर्च्यानां श्रुते) वा कालविशेषधीरिति । उपगानदृष्टान्तो यथा-'ऋत्विज उपगायन्ती'ति सामान्यवाक्यं शाखान्तरीयं नाध्वर्धुरुपगायन्तीति विशेषमपेक्ष्याध्वर्धुवर्जिता ऋत्विज उपगायन्ती-स्रेतदर्थपरतया निश्चीयते । तथाच यथा कुशादिश्रुत्यन्तरगतविशेषान्वयास्तथा हानावुपायनान्वय इसर्थः इत्यादिशन्दार्थः । अभावेनेति । उपयन्तीति पदाभावात्तथा । अर्थेति । विधूयेत्यस्यार्थः विभागानुकूलो च्यापारः त्यक्त्वेत्यर्थात् । तत्र पूर्वक्षणे ईश्वरस्य निमित्तत्वात् पुण्यपापयोः कर्म, ततः देवदत्तात् पुण्यपापयोर्विभागः, ततः पुण्यपापवैशिष्ट्येन साञ्चनत्वारम्भकवैशिष्ट्यनाशः, ततः पुण्य-पापनाशः, तेन साञ्जनत्वनाश इति । ततस्तेनैव देवदत्तात्पुण्यपापयोर्विभागेन सकर्मणोः पुण्यपापयो-राकाशादिविभागो जन्यते, ततः पूर्ववैशिष्ट्यनाशः, ततो विष्णुमित्रकृष्णदत्तयोवैशिष्ट्यम् । ततो विष्णुमित्रे कृष्णदत्ते चोपसंहतयोः पुण्यपापयोद्दीनम्, ततः कर्मनाश इति विभागस्यार्थस्तस्य प्रहुण इसर्थः । तस्येति । उपायनशब्दस्य फलं उपयन्तीत्यत्रोपायनं तस्य फलवोधकत्वेन । इदं हानशे-ष्रलाभावादिसनेनान्वेति । तस्येति । उपायनशब्दस्य फलवोधकत्वेन । उपायनानुकूलव्यापार इति धात्वर्थात् । फलं वा धात्वर्थ इति मतम्, मण्डनमिश्राणामपि । हानदोषत्वेति । 'परार्थः शेष-रुक्षण'मिति जैमिनिस्त्रात् हानार्थत्वाभावात् । किन्तु व्यापारार्थत्वम् । फलं धात्वर्थ इति पक्षिपि लकारार्थव्यापारशेषत्वेन हानशेषत्वाभावात् । लक्षायित्वेति । जन्यजनकभावसम्बन्धो लक्षणा । सत्त्वादिति । प्रथमे धूलेत्यस्य त्यागार्थग्रहणे सत्त्वात् । द्वितीये विध्येतिपदस्य त्यागार्थग्रहणे सत्वात् । तृतीये उपयन्तीत्युपायनस्य सत्त्वात् । तथा चतुर्थे सत्त्वात् । कौद्गीतकीति । उभयो-क्तेरेवकार एकोक्तिविशिष्टव्यवच्छेदकः । अतीति । प्रथमविषयवाक्यत्यागे मानाभावान्मानस्थापन **एकवावयताङ्गीकारादेकवाक्यतायाश्रतुर्धु** प्रमाणेष्वन्तर्भावाभावात्परस्परमेकवाक्यतापन्नवाक्यचतुरुयस्य शन्दत्वेन प्रामाण्यादतीति । स्तुत्यर्थेत्वादिति । असदर्थयोधकत्वात् । 'नाभिनिवेशः कार्य' इत्यने-नान्वेति । अभिमानेति । अमात्येन निप्रहादिके कृते राजाभिमन्यते मया कृतमिति, पक्यां द्रष्टायां

# इत्येतावत्साम्यमस्तीत्युपसंहारप्रकरण एतस्य निरूपणं कृतम् ॥ २६ ॥ इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे पश्चमं वेधाद्यधिकरणम् ॥ ५ ॥

#### भाष्यप्रकाशः।

मात्रेण दोषसंक्रमकथनात्, भारतादौ माण्डव्यदत्तयमशापत्रसङ्गे बालकृतपापस्य जनकत्वोपाधिना पितृसंक्रमकथनात्, विश्वामित्रपुण्येन त्रिश्रङ्कोः स्वर्गप्राप्तिसरणाचापि तथा सम्भवेन स्तुतिमात्र-त्वाङ्गीकारस्याप्रयोजकत्वात्, 'क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे' 'ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि मस्सात् कुरुते तथे'ति श्रुतिस्मृतिभ्यां ज्ञानस्य कर्मनाशकत्ववत् विद्याविशेषस्यान्यत्र कर्मसंक्राम-कत्वेपि बाधकाभावात्। नच सुकृतदुष्कृतयोः कर्तृसामानाधिकरण्यस्थैव सर्वत्र दर्शनान्नान्यत्र साक्षात् संक्रमः, अपि तु फलस्य तत्र सम्बन्धात् तत्र स उपचर्यत इति वाच्यम् । हेतुव्यधिकरणस्य फलस्ये-वाशक्यवचनत्वात् । नच वाक्यान्यथानुपपत्त्या तत्र तथा कल्प्यत इति वाच्यम् । तस्या अत्रापि तौल्यात् । किश्च । आन्यत्रिकवाक्यस्य आन्यत्रिकवाक्यशेषत्वाय 'कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानव'-दित्यत्र दृष्टान्तत्रयं यत् स्वीकृतम्, तद्पुष्टार्थम् । एकेनापि तत्सिद्धेरप्रत्यूहत्वेन बहूनां कथने प्रयोजनाभावादिति ।। २६ ।। इति पश्चमं वेधाद्यधिकरणम् ।। ५ ॥

## रक्मिः।

पतिर्दुष्ट इति छोका वदन्ति । दोषसंऋमेति । अन्यथा नाभिमन्येत । जनकत्वेति । अभिमान-खलेऽयमुपाधिः । यथाभिमानोऽन्यदीयपुण्यपापयोरन्यत्र प्राप्तिरित्यत्राभिनिवेशे उपपत्तिसाधकः, तथात्र जनकत्व'मात्मा वै पुत्रनामासि स जीव शरदः शत'मिति श्रुत्युक्तपितृपुत्रयोरैक्यज्ञानसंजातवासना-समानाधिकरणमुपपत्तिसाधकं ज्ञेयम् । तथेति । अन्यदीयपुण्यपापयोरन्यत्र प्राप्तिरित्यत्राभिनिवेशे शब्द-स्रोपपत्तिसाधकत्वेन संभवस्तेन । एवं भगवन्माहात्म्यमुक्त्वा 'अनृतेन प्रत्यूढा' इति श्रुतेः पुण्यपापयो-रविद्यया प्रतिकृळत्वेन प्रापितयोरन्यदीयपुण्यपापयोरन्यत्र प्राप्तिरित्यत्राभिनिवेशसाधकं विद्याविशेषमाहुः क्षीयन्त इति । कर्मनाञ्चोति । कर्माविद्यारूपमत्र बोध्यम् । 'अविद्यायामन्तरे वर्तमाना' इति मुण्डकश्चतेः । विद्येति । विद्याविशेषोऽत्र त्रय्या व्यतिरिक्त आयर्वणः । अन्येति । ऋतादन्यदनृतं कर्म । योगमायास्थले दशमे प्रसिद्धं यथा कथित्र । कर्तृत्वेति । यो हि कर्ता तत्र सुकृतदुष्कृते इति । फलस्येति । सुकृतदुष्कृतफलस्य पुण्यपापरूपस्य । तन्त्रेति । तथा 'तस्य सुहृदः साधुकृत्या-मुपयन्ति'। मृतस्य साधुकृत्यां मृतोऽयं सुहृद्धयं तत्कार्यरहितास्तत्सुकृतफलभागिन इत्युपयन्ति। 'द्विषन्तः पापकृत्यामुपयन्ति' । मृतस्य पापकृत्यां मृतोयं द्वेषेण वयं पापफलभागिन इति । सम्बन्धो दार्ष्टीन्तिके । स इति । सुखदुःखोपसंहारः सुकृतदुष्कृतोपसंहारो वा । वाक्यान्यथेति । विषय-वाक्यान्यथानुपपत्त्या । यद्विना यदनुपपत्तिरसम्भवस्तेन । तत्र तत्समाधानाय तथा उपायनवादः स्तुतित्वेन कल्प्यत इत्यर्थः । तस्या इति । स्तुतेरत्रास्मन्मतेपीत्यर्थः । दृष्टान्तत्रयमिति । पूर्वमुक्तं व्याख्यातं च । एकेनापीति । न च बहुभिः साध्यदार्ढ्यमिति वाच्यम्, हेतोः षत्वापत्तेः ॥ २६ ॥ इति पश्चमं वेघाद्यधिकरणम् ॥ ५ ॥

# सम्पराये तर्तव्याभावात् तथा ह्यन्ये ॥ २७ ॥ ( ३-३-६. )

वाजसनेयिशाखायां 'स एष नेति नेतीत्यातमे'त्युपक्रम्य, 'न व्यथत' इत्यन्तेन ब्रह्मस्रस्पमुक्त्वा, यत एताद्दग्ब्रह्मातस्तद्विद्पि विवक्षितरूप इत्यभि-प्रायेणाग्रे पट्यते 'अतः पापमकरवमतः कल्याणमकरविमत्युभे ह्येष एते तरत्य-मृत' इत्यादिना । अग्रिमया 'एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्ये'त्यृचा च ब्रह्मविद्रो माहात्म्यमुक्त्वा पट्यते । 'तस्मादेवंविच्छान्तो दान्त उपरतस्तितिश्चः श्रद्धा-

#### भाष्यप्रकाशः।

सम्पराये तर्तव्याभावात् तथा ह्यन्ये ॥ २७ ॥ साम्पराय इति पाठे खार्थेऽण् बोध्यः । पूर्वाधिकरणे जीवस्य भगवत्सम्बन्धे विशेषग्रुक्त्वा तत्साधनयोज्ञीनभक्तयोर्मध्ये किं ज्याय इति विचारियतुमधिकरणमारभत इत्याशयेन स्रत्ने तर्तव्याभावपदात्ति क्षिक्कि श्रुती विषय-त्वेनोदाहरन्ति वाजेत्यादि । अथर्वणेत्यादि च । एतयोराद्यं वाक्यं बृहदारण्यके शारीर-ब्राह्मणस्थम् । तत्र च पूर्व 'मनसेवानुद्रष्टव्य'मित्यनेन तद्दर्शनसाधनमुक्त्वा, 'विरजः पर आकाशा'दित्यादिना विरजत्ववशित्वेशानत्वादीन् धर्मान् बोधयित्वा, तत्रोऽनिरुक्तत्वाय 'नेति नेती'त्यनेनेतावन्मात्रतां निषिध्य, 'अगृह्यो नहि गृह्यते, अशीर्यो नहि शीर्यते, असङ्गोऽसितो न सञ्जते न व्यथत' इत्यनेन लैंकिकप्रमाणाग्राह्यत्वमनाशित्वमसङ्गत्वम्, 'षिञ् बन्धने', अबद्धत्वं निद्धेःखत्वं चोक्त्वा, तेन जडविलक्षणं ब्रह्मस्वरूपं बोधयित्वा, ब्रह्मणे एतादशत्वात् तद्विद्पि साध्वसाधुकर्मरहित इति बोधनायाग्रे पट्यते 'अतः पापमकरवमतः पुण्यमकरवमित्युभे ह्येष एते तरत्यमृतः साध्वसाधुनी' इति । अत इदमिसंघाय पापमकरवं कृतवानसि, अत इदमिसन्धाय कल्याणं पुण्यं कृतवानिस्त, इति एवमभिसन्धिपूर्वकं कृते एते उमे साध्वसाधुनी हि निश्चयेन एष उक्तरीतिकब्रह्मवित् तरित अतिक्रामत्यभिभवति । अमृतो जीवनेव, नैनं कृताकृते तपतः, एनं ब्रह्मविदं निन्दितकरणकल्याणकरणे पश्चात्तापं न जनयतः, नास्य केनचन कर्मणा लोको मीयते, अस्य प्राप्तव्यो ब्रह्मलोकः केनापि कर्मणा नापयाति, प्राप्तव्यं प्रामोत्येवेत्यर्थः । तदेतद्दाभ्युक्तम् । ब्राह्मणोक्तोऽर्थो वश्यमाणचीप्युक्त इत्यर्थः । ऋक् तु 'एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य न कर्मणा वर्धते नो कनीयान् तस्यव स्यात् पदवित् तं विदित्वा न कर्मणा लिप्यते पापकेने'ति । 'एष' इति ब्राह्मणोक्तः । 'तं' पूर्वोक्तरूपमात्मानं विदित्वा तसैवात्मनः पदवित् पदं चरणं स्थानं वा 'तद्धाम परमं ममे'ति वाक्यादक्षरं तद्वित् स्थात् । ततः पापेन लिप्तो न भवतीत्येवमक्षर्विदो माहात्म्यमुक्त्वा पट्यते । तत्साधन-मुच्यते 'तसादेवंवि'दित्यादिना । यसादेवं ज्ञातुर्माहात्म्यम्, तसादेवं शास्त्रतो ज्ञः, यः स्वरूपवित्, शान्तो दान्तः निगृहीतान्तर्विहःकरण उपरतो निवृत्तसर्वेहस्तितिश्चः दुःखसहिष्णुः श्रद्धाचित्त आस्तिक्यबुद्धिमान् आत्मनि खशारीर एवात्मानमक्षरं पश्येत्। 'अर्हे कृत्यतृचश्चे'-रहिमः।

सम्पराये तर्तव्याभावात् तथा ह्यन्ये ॥ २७॥ अत इति । अभावस्य प्रतियोगि-सार्पेक्षत्वात् । साध्वसाधुनी इति । द्वितीयाद्विवचनान्तं पदम् । नापयातीति । मीयत इति । माङ्याने शब्दे च । अपयातिशब्देन शब्द्यत इत्यर्थः । पद्वित्तिमिति । पदवित् तं इति छेदः । 'तस्यैवात्मा पदवित् तमिती'दानीन्तनपाठः । स्वशारीर इति । स्वजीवे । 'यस्यात्मा शरीर'मित्य-२० व्र० स्०र० चित्तो भूत्वात्मन्येवात्मानं पश्येत्, सर्वमेनं पश्यित, सर्वोऽस्यात्मा भवित्, सर्वस्यात्मा भवित्, सर्व पाप्मानं तरित, नैनं पाप्मा तरिती'लाद्युक्त्वान्ते पञ्चते 'य एवं वेदे'ति । अत्र हि पाप्मतरणादिरूपं ब्रह्मज्ञानमाहात्म्यमुच्यते । ज्ञानस्य संसारमुक्तिहेतुत्वात् । अथर्वणोपनिषदादिषु तु भगवद्भक्तेम्रीक्तिहेतुत्वमुच्यते। 'परं ब्रह्मैतत् यो धारयती'त्युपक्रम्य 'भजित सोऽमृतो भवित सोऽमृतो भवित सोऽमृतो भवित । अथेपेपि 'मुक्तो भवित संस्ते'रिति । एतद्विषयव्यवस्था तु पुरैवोक्तेति नात्रोच्यते ।

एतावान् परं सन्देहः, 'य एवं वेद् स पाप्मानं तरती'ति वचनाज्ज्ञानद्शा-यामपि पापसत्त्वं वाच्यम्, अन्यथा तरणासम्भवापत्तेः। एवं सित भक्तिद्शाया-मप्येवमेव, न वेति भवति संशयः।

## भाष्यप्रकाशः।

त्यहीर्थे लिख् । दर्शनार्ह इत्यर्थः । एवं दर्शनार्हताम्रुक्त्वा खस्य द्रष्टृतानिश्रयार्थ द्रष्टृलिङ्गानि वदित 'सर्वमेनं पश्यती'त्यादिना । खज्ञानार्थं लिङ्गमुक्त्वा परज्ञानार्थ तदाह 'विपापो विजरो विजियत्सोऽपिपासो ब्राह्मणो भवति, य एवं वेदे'ति । य उक्तप्रकारकब्रह्मद्रष्टा स विपापादिलिङ्गेनिश्रेय इत्यर्थः । अत्र विपापत्वं पापरूपकार्याकर्तृत्वमेव । बाद्यानां जराद्यभावानां समिभिन्याहारात्, न तु पूर्वपापराहित्यम्, तस्य तर्तव्यत्वेनात्रोक्तत्वात् । इदं चान्यमतेपि तुल्यम् । सर्वेरेव 'अश्व इव रोमाणि विध्य पापम्' 'स आगच्छिति विरज्ञां तत्सुकृतदुष्कृते विध्नुतं' इत्यादिश्रुतीरुद्दाहृत्य विदुषोपि देहवियोगसमय एव तर्तव्याभावव्याख्यानात् । अन्ययोक्तश्रुतिविरोधादिति सर्वमभिसन्धायास्य वाक्यस्य निष्कृष्टार्थमाहुः अत्र हीत्यादि । तर्तव्यलिङ्गां श्रुतिमुक्त्वा तदभावलिङ्गामाहुः अथर्वणेत्यादि । 'परं ब्रह्मे'त्यादिवाक्यं गोपालतापनीयस्थम् ।' अर्थस्तु स्फुटः । आदिपदेन तदुपबृंहणभृतपुराणसङ्गहः । अतः परं यदंशे संशयस्तं प्रकटियतुं पूर्वविचारितमंशं प्रथममाहुः एतदित्यादि । एतच्छुतिद्वयविषयभूते ये ज्ञानभक्ती तयोर्था व्यवस्था, अधिकारिभेदेन रूपभेदकथनात् तेन तेन ते ते धर्मास्तत्र तत्रोपसंहार्याः, नोपसंहार्याश्चेति नियमरूपा, सा तु 'न वा प्रकरणभेदा'दिति सूत्र एवोक्तेति तदंशे संदेहामावादत्र पुनर्नोच्यत इत्यर्थः । सन्दिरधाश्रमाहुः एतावानित्यादि । एवं सत्तीति । मुक्तिकारणत्वेन मक्तिज्ञानयोत्त्वोत्यं सति । तयोस्तौल्यं मक्तौ पापस्चनाद्यभावश्च सन्देहवीजम् ।

## रिंमः।

न्तर्यामित्राह्मणात् । शरीरमेव शारीर इति वा । खङ्गानेति । खस्य ब्रह्मद्रष्टृत्वज्ञानार्यं लिङ्गं समी-पतरवर्तिनमान्तरं सर्वं यथाश्रुतं वा परयतीति लिङ्गमुक्तवा । विजर इति । विगता जरा यस्मात् । विगता जिघत्सा अदनेच्छा यस्मात् । अदेर्घस्ट, सन् द्वित्वम् । एवेति । प्रायपाठादान्तरपापकर्तृ-त्वव्यवच्छेदकः । तस्येति । पूर्वपापस्य । सर्वेरिति । भाष्यकारैः । अश्रो रोमाणीव ब्रह्मवित्यापं पापश्चादान्तिक्यम् । विरजां विरजशब्दात्सोर्डा । अम् अव्ययम् । उत्तेति । 'सर्व पाप्मानं तरती'ति घटिन्तिवयवाक्यश्चतिविरोधात् । इति सर्विमिति । पराभिप्रायप्रकारेण सर्वमिसन्धाय । तद्मावेति । तर्तव्यपापाभावलिङ्गाम् । तद्मावेति । 'भेजिरे मुनयोऽथाय्र' इति । 'भवपारष्ठवो दृष्टो हरिचर्यानुवर्णन'मिति च । सन्देह्वीजमिति । ज्ञानमार्गवत्यापसत्त्वे भक्तिमार्गे तयोस्तौल्यं बीजं प्रथम्बोटो । दितीयकोटो भक्तो पापस्चनमुक्तत्वस्चनाभावो बीजम् । उक्तगोपालतापिनीयश्चतौ बोध्यम् । श्वतौ पापशब्दाभावात् स्वनशब्द उक्तः । स्वकशब्दोपि नेति भावः । 'मुक्तो भवति संसते'रित्यश्च

## माष्यप्रकाश-रिक्स-परिकृंहितम् ।

तत्र श्रुताविद्योषेण पापनाद्यश्रवणान्मुक्तिपूर्वकालै पापनाद्यावद्यम्भा-वादेकत्र निर्णातः शास्त्रार्थोऽपरत्रापि तथेति न्यायेन भक्तया पापनाद्यादि प्राप्तव्ये तथैवेति प्राप्ते, आह सम्पराय इत्यादि । सम्परायः परलोकः, तस्मिन् प्राप्तव्ये सतीत्यर्थः । अथवा । परः पुरुषोत्तमस्तस्याऽयो ज्ञानम् । तथाच सम्यग्भृतं पुरुषोत्तमज्ञानं येन स सम्परायो भक्तिमार्ग इति यावत् । अथवा । परे पुरुषोत्तमे अयनमयो गमनं प्रवेश इति यावत् । तथाच सम्यक्परायो येन स तथा भक्तिमार्ग इत्यर्थः । ज्ञानमार्गेऽक्षरप्राप्त्या भक्तिमार्गे पुरुषोत्तमप्राप्त्या तस्माद्विद्योषमत्र ज्ञाप-यितुमेवंकथनम् । अतो भक्तेः पूर्वमेव पापनाद्यो युक्त इति भावः । ब्रह्मभूतस्य भक्तिलाभानन्तरं 'भक्तया मामभिजानाती'ति भगवद्वाक्यात् पुरुषोत्तमस्रहूप-ज्ञानस्य भक्त्येकसाध्यत्वात् तथा । एवं सति 'मुक्तानामपि सिद्धानां नारायण-

## भाष्यप्रकादाः ।

पूर्वपक्षमाहुः तत्र श्चुतावित्यादि । तथैवेति । भिक्तद्शायां पापसत्त्वमेव । सिद्धान्तं वक्तं स्रतं व्याक्वंन्ति सम्पराय इत्यादि । भिक्तद्शायामेव तर्तव्याभाव इति भावः । संपरायश्वदस्य प्रसिद्धार्थप्रहणे भिक्तमार्गवोधकपदाध्याहारापितिति तमर्थं विहाय यौगिकार्थ गृहीत्वा व्याकुर्वन्ति अथवेत्यादि । अत्र द्वेधा व्याख्यानेन पुरुषोत्तमज्ञानस्य तत्प्राप्तेश्व साधनं भिक्तमार्ग एवेति ज्ञापिते सन्देहो भवति । नतु 'रूढिर्योगमपहरती'ति न्यायेन योगस्य निर्वलत्वादिदं न युक्तम्, व्यासचरणेर्वा कुत एवं प्रयुक्तमिति, तद्वारणायाहुः ज्ञानमार्गे इत्यादि । तस्यादिति । ज्ञानमार्गात् । एवंकथनमिति । यौगिकपदकथनम् । तथाचेवं व्यासाशयादध्याद्वारापेश्वया यौगिकादरस्य लघुत्वाचैवमाशयकथनं युक्तमित्यर्थः । भक्तेरिति । मर्यादामार्गीयप्रेन्मात्मिकाया भक्तः। नन्वदं तदा युज्येत, यदा ज्ञानमार्गाद्धक्तिमार्गोत्कर्षः स्यात् , स एव तु कथन्मित्यत् आहुः ब्रह्मोत्यादि । तथेति । ज्ञानमार्गोद्धक्तिमार्गास्तेत्तमार्गोत्कर्षः स्थात् , स एव तु कथन्मित्यत् आहुः ब्रह्मोत्यादि । तथेति । ज्ञानमार्गोद्धक्तिमार्गस्ति भवनादादित एव सुखप्राप्तेश्वत्यपि वोध्यम् । किश्व । नतु भवत्वेवम् , तथापि कथं भक्तिमार्गे तर्तव्याभाव इत्यत् आहुः एवं सतीत्यादि । रिक्षः । नतु भवत्वेवम् , तथापि कथं भक्तिमार्गे तर्तव्याभाव इत्यत् आहुः एवं सतीत्यादि । रिक्षः ।

मुक्तो ज्ञानमार्गीयाद्भिन्नः । तन्न श्रुतावित्यादीति । अत्रापीति । मिक्तमार्गेपि । प्रसिद्धेति । कृत्वा तत्साम्परायिक'मित्यादौ परलोके सम्परायशन्दः प्रसिद्धः । भिक्तमार्गेति । भिक्तमार्गे यः सम्परायः परलोकस्तिसम् तर्तन्याभावात् । तथा ज्ञानानन्तरमपि पापवन्तोऽन्ये भिक्तमार्गीयेम्योऽन्ये भिक्तानामपि सिद्धाना'मित्याद्युक्तवाक्येभ्य इति सूत्रार्थः स्यादत्र तथेत्यर्थः । सप्तम्यन्तभिक्तमार्गपदा-ध्याद्वारः । लाघवादर्थाध्याद्वारे पदजन्यपदार्थोपस्थितिद्वान्या घटपदात्यद्वोधः स्यादिति भावः । तत्त्याप्तेरिति । भाष्ये प्रवेशः प्राप्तिरिति भावः । भिक्तिमार्ग एवति । प्रथमान्तं पदम् । तथाच तृतीयसुवोधिनी । 'मिक्तमार्ग एव मार्ग' इति । सन्देस् इति । उक्तसन्देहः । एविमिति । यौगिकं पदम् । ज्ञानमार्ग इत्यादीति । इदमानुमानिकाधिकरणे 'त्रयाणामेव चैव'मिति सूत्ररक्षी 'यिसि-न्निदं विचिकित्सन्ती'ति श्रुतिव्याख्याने स्पष्टम् । युक्तिमित्यर्थे इति । तथाच पूर्वमीमांसाकारिकासु श्रीमदाचार्याः 'विचारो योगरूदित' इति । वेदे तथा । वेदान्ते योगमात्रं 'सर्वे सर्वार्थवाचकाः' 'सर्व सर्वमय'मिति चेति । अन्नेति । मिक्तमार्गे । ब्रह्मोत्यादीति । ब्रह्मभूतस्येति । तर्तव्यपापरहितस्य । भक्तमयंकेति । न तु पापाभावं द्वारीकृत्य भक्त्येकसाध्यत्वात् । उत्कृष्टत्वमिति । 'अभिजामाती'ति-

परायणः । सुदुर्छभः प्रशान्तात्मा कोटिष्वपि महामुने' 'मुक्तोपसृष्यव्यपदेन् शात्' 'जन्मान्तरसहस्रेषु तपोध्यानसमाधिभिः । नराणां क्षीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायते' 'जन्मान्तरसहस्रेषु समाराध्य वृषध्वजम् । वैष्णवत्वं स्त्रभेत् कश्चित् सर्वपापक्षयादिहे'त्यादिवाक्यैः पापनाशानन्तरमेव भक्तिसम्भवाद्ग-कस्य तर्तव्यपापादेरभावान्न ज्ञानमाणीयतुल्यतेत्यर्थः ।

नतु 'य एवं वेदे'ति सामान्यवचनात् पुरुषोत्तमविदोऽप्येवमेवेति चेत्, तत्राह तथा द्यान्ये । तथा ज्ञानानन्तरमि पापवन्तोऽन्ये अक्तिमार्गीयेभ्योऽन्य इत्यर्थः । उक्तवचनरूपोपपत्तिर्हिज्ञाब्देन ज्ञाप्यते ॥ २७ ॥

नतु भक्तिमार्गीयाणामिष गोपस्त्रीणां 'दुःसहप्रेष्ठविरहतीव्रतापधुताशुभाः। ध्यानप्राप्ताच्युताश्ठेषनिर्वृत्या क्षीणमङ्गला' इति वचनेन दुष्कृतसुकृतयोरिष हानि-श्रवणात् पूर्वोक्तवचनैर्विरोध इत्यादाङ्कायामुक्तरं पठति ।

# छन्दत उभयाविरोधात्॥ २८॥

छन्द इच्छा, तथाच भक्तिमार्गीयाणामपि पूर्वं पापानाशो यः, स भगव-

#### भाष्यप्रकाशः।

'मुक्ताना'मिति वाक्यं तु षष्ठस्कन्धचतुर्दशाध्यायस्थम् । 'नराणां श्लीणपापाना'मिति तु पाण्डव-गीतास्थम् । 'समाराध्य वृषध्वज'मिति तु वाराहपुराणीयप्रबोधिनीमाहात्म्यस्थम् । वैष्णवत्विमिति । भिक्तिमार्गीयप्रेमवन्त्वम् । एतद्ग्रे 'एतज्ज्ञात्वा तु विद्वद्भिः पूजनीयो जनार्दनः । वेदोक्तविधिना सम्यक् भिक्तमार्गानुसारत' इति गारुडवाक्यात् । 'स्निग्धास्ते वैष्णवाश्च त' इति गारुडाच । तथाचैतेभ्यो वाक्येभ्यो भक्तस्योत्कृष्टत्वात् तथेत्यर्थः । स्त्रशेषमवतारयन्ति ननु य इत्यादि । निवदं स्त्रे कुतो लभ्यत इत्यत् आहुः उक्तेत्यादि । तथाच हिशब्दाह्यभ्यत इत्यर्थः ॥ २७ ॥

छन्दत उभयाविरोधात् ॥ २८ ॥ स्त्रमवतारयन्ति ननु भक्तीत्यादि । पूर्वोक्तव-चनैरिति । पापाभावबोधकवचनैः । तथाच विरोधादनिश्चये पापसन्निपातान्न भक्तिमार्गीयस्थो-रिक्मः।

पदोक्तं ज्ञानं तु फलात्मकमिति भावः । उत्कर्षापकषौं तु साधनमूत्ज्ञानभक्त्योः । इति त्विति । अत्र चुिटः 'अमुकस्य'मित्यस्य । एतेभ्य इति । भाष्ये आदिशब्देन 'दुःसहप्रेष्ठविरहृतीव्रतापधुताशुमा' इति वाक्यं तदत्रापीति ज्ञेयम् । तथेति । तर्तव्याभावो भक्तिमार्ग इत्यर्थः । ननु य इत्याद्गीति । इयं 'वाजसनेयिशाखाया'मित्यादिभाष्योक्ता ज्ञेया । यः पूर्वोक्तप्रकारेण ब्रह्म वेदेत्यर्थे पुरुषोत्तमो वाग्विष्यः सगुणं ब्रह्मति पुरुषोत्तमविदोप्येवमेवत्यर्थः । अन्य इत्यर्थे इति । तथाच ब्रह्मशब्देन न पुरुषोत्तमः, तस्य पुच्छत्वात्, 'ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठे'ति श्रुतेः । पुरुषोत्तमस्तु भक्तैः सह निगृद्धभावं करोतीति ब्रह्म वेदेत्यत्र पुरुषोत्तमग्रहणाभावान्न ब्रह्मशब्दः पुरुषोत्तमसाधारणः । तथाच ब्रह्मविद्यो ज्ञानानन्तरमपि पापवन्तो पुरुषोत्तमविद्ययो भक्तिमार्गीयेभ्योऽन्य इत्यर्थः ॥ २७॥

छन्दत उभयाविरोधात् ॥ २८॥ विरोधेति । भक्तिमार्गे पापपापापाययोविंरोधः

१. असभवादिति पाठः । २ मर्थादामार्गीयप्रमेवत्त्वमिति पाठः । ३ वेदोक्तविधिना मद्रे आगमोक्तेन वा

## भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृहितम् ।

दिच्छाविशेषतः, अतो भक्तेः पूर्वमेव पापनाश्चानिरूपकातश्चश्चानिरूपकवचनयोरिवरोधाद्धेतोर्भक्तेः पूर्वमेव पापनाश आवश्यक इत्यर्थः। एवं सित भक्तेः पूर्वमेव
तन्नाश औत्सिर्गिकः। स कचिद्विशेषेच्छयापनोद्यत इति भावो ज्ञापितो भवति।
अत्रेच्छाविशेषे वक्तव्यबहुत्वेपि किश्चिदुच्यते। चिकीर्षितलीलामध्यपातिभक्ता
न सोपिधक्तेहवत्यः, न सगुणविश्रहाः, न वा सुकृतादियुक्ता इति ज्ञापियतुं कितपयगोपीस्तद्विपरीतधर्मयुक्ताः कृत्वा, तस्यां दशायां स्वप्नाशौ प्रतिबन्धं कारयित्वा, स्वयमेव तां दशां नाशियत्वा, स्वलीलामध्यपातिनीः कृतवानिति। न
स्रोतावता सार्वदिक एवायं भावो भवति। न हि मन्नप्रतिबद्धशक्तिरियरदाहक
इति तत्स्वभावत्वमेव तस्य सार्वदिकिमिति वक्तुं शक्यम्। एतच श्रीभागवतद-

#### भाष्यप्रकाशः।

त्कर्षसिद्धिरिति शङ्कायां विरोधनिवारणायोत्तरं पठतीत्यर्थः । स्नुतं व्याक्वविन्त छन्द इच्छे-त्यादि । एवं सतीति । पापनाशस्य बहुवाक्यसिद्धत्वे सित । ज्ञापितो भवतीति । इच्छाया अविरोधकथनेन ज्ञापितो भवति । नन्पपादनमन्तरेणविमच्छा कथं ज्ञातुं शक्यत इत्यत आहुः अन्नेच्छेत्यादि । तथाच विस्तरिभयात्रानुपपादनेपि सुबोधिनीतोऽवगन्तव्यमित्यर्थः । एवं चात्र तर्तव्यलिङ्गकथ्रुतौ 'तमेतं वेदानुवचनेन विविदिषन्ती'ति पूर्व श्रावणात् सामान्यतो वेदैकसमिधगम्यत्वं प्रतिपादितम् । सरस्वत्यां कृतकेतिमिति । विशेषस्त्वग्रे वाच्य इति ।

## रिइमः।

सहावस्थानाभावस्तस्य निवारणाय । इच्छाया इति । पश्चम्यन्तम् । अत्रेच्छेत्यादीति । द्वितीयस्क-न्धनवमाध्याये मूलेच्छा विशेषेच्छा चोक्ता, तत्रोक्तविशेषेच्छायां वक्तव्यं बहुत्वं यत्र विषयबहुत्वात्त-स्मिन् सत्यपि । तद्विपरीतेति । चिकीर्षिताङ्गसङ्गठीठामध्यपातिभक्तधर्मा निर्गुणत्व-सोपाधिस्रेहवत्वा-भाववत्त्व-सगुणविग्रहाभाववत्त्व-सुकृतदुष्कृतत्वयुक्तत्वाभाववत्त्वरूपाः । तद्विपरीतघर्माः सगुणत्वसोपाधि-कस्नेहवत्त्व-सगुणविग्रहवत्त्व-सुकृतदुष्कृतत्वयुक्तत्वरूपाः । तैर्युक्ताः कृत्वा । तस्यामिति । शारीर्यां दशा-याम् । गोपकृतं प्रतिबन्धं कारयित्वेति । गोपाः कुर्वन्ति तान् प्रतिबन्धं कारयित्वा । तां शारीरीम् । 'अङ्गसङ्गं करिष्यामी'ति श्रुतिविरोघोऽङ्गसङ्गाभावे मत्वा परिहरन्ति स्म नहीति । अयमिति । सगुण-त्वादिभावः । तस्येति । अग्नेः । द्रामेति । पत्राध्याय्याम् । सम्परायछन्दशब्दयोः गृहार्थं व्यक्नार्थं वाहुः एवं चात्रेति । अत्रेति । अधिकरणे । श्रावणादिति । वेदस्य वेदान्ताङ्गत्वश्रावणात् सामान्यतः वेदवेदान्तसाधारण्येन वेदत्वेन यो वेदः तदेकसमधिगम्यत्वम् । सरस्वत्यां वेदवेदान्तरूपायां कृतं केतः स्थानं प्रतिपादकत्वं येन तत् । विशेषः सकलजीवनिकायकेतत्वम् । अग्रेऽग्रिमाधिकरणे । तेनोक्तश्रीनिकेतत्वधर्मे प्रमाणं सूत्रीयछन्दःशब्दो वेदवेदान्तार्थव्यञ्जक उक्तः । पश्चात् सकलजीवनि-कायकेतत्वमग्रेतनाधिकरणे निरूपिययत इति ज्ञेयम् । श्रीवत्सकौस्तुभौ भगवतोऽन्यवैलक्षण्यज्ञापकौ । तेन प्रसङ्गात्पूर्वोक्तश्रीवत्सवत्त्वोपसंहारो दृढीकृतः । भक्तिमार्गे पापानुपसंहारः काचित्को विशेषेच्छाप-नोद्य उपसंहारश्चोक्तः । किञ्च, पादारम्मे 'इह तु ब्रह्मगता एव धर्मा विचार्यन्त' इति सावधारणभाष्या-द्भक्तोऽत्राध्यात्मिकादित्रितयविदाश्रयभक्तो नित्यलीलास्यो भक्तत्वेन न ग्राह्यः, अपित्वाश्रयत्वेनेति-फलप्रकरणवाक्योत्तया ज्ञायते । अन्यत्र तु 'जीवमुख्यप्राणलिङ्गा'दिति सूत्रन्यायेन परम्परया ब्रह्मरू धर्मा बोध्या इति ।

#### भाष्यप्रकाशः।

नन्वन्यैर्यत् स्त्राणि व्याख्यायन्ते, तत्र पूर्वतन्त्रोक्तन्याया उपोद्धलकत्वेनोपन्यस्यन्ते, व्यासपादैस्तेषां तत्र तत्रादरणात्, अत्र तु पुराणेतिहासवाक्यानि, तत्र किं ज्याय इति चेत् । उच्यते । इदमेव ज्यायः । इतिहासपुराणयोर्वेदोपचंहणत्वात् । तत्रापि 'वेदान्तकृद्वेदविदेव चाह'मिति 'मां विधत्तेऽभिधत्ते मा'मिति वाक्याद्गीतेव ज्यायसी। स्वयं समाधावनुभूयोक्तत्वाच्छी-मागवतं च । पूर्वतन्त्रे तु जैमिनये यत् स्वयं गुरुमुखादवगत्य पाठितं तदेव आद्रियते, नेतरिदृति जैमिनिमतदृषणादवगम्यते, पुराणादिकं न कापि दृष्यते, प्रत्युतोपोद्धलकत्वेन चाद्रियते, अतो विचारय किं ज्याय इति । किश्च, अस्मिन् सत्रे छन्दःशब्देन केश्विद्विद्याम्यासयमनियमजनिका विदुष इच्छा व्याख्याता, अन्यस्तु तत्सहदां तद्दिषामिच्छा, इतरेस्तु व्याख्यातुरिच्छा, यथाकथ-श्विच्छातिद्वयाविरोधः सम्पाद्य इति । एवमपि विचारे ईश्वरेच्छायाः सर्वत्र कारणत्वात् तत्तिद्वि-रिवाः ।

व्याख्यायन्त इति । द्विसूत्रमिदमधिकरणमन्येषामपि । तैः सुकृतदुष्कृतहानिकालविचारः । तद्धानं किं देहवियोगकाले देहादनुत्कान्तस्याध्वनि च, उत देहवियोगकाल एवेति विशये। मार्गमध्ये परित्याग इति पूर्वपक्षे । मरणात्पूर्वमेवोपास्ये साक्षात्कृते तयोः परित्याग इति व्याल्यायन्ते । उपन्यस्यन्त इति । (यथा शंकरभाष्ये पर्यङ्कविद्यात्रोक्ता, तस्यां पूर्वतन्त्रोक्तन्यायाः पूर्वतन्रोक्तन्यायाः पूर्वतन्त्रोक्तन्यायसिद्धार्थकविद्याः तासामुपोद्धलकत्वेनोक्तिः । यथा पर्यङ्कविद्यायां कौषीतिकनोध्वनि सुकृतदुष्कृतवियोगमामनन्ति, तथा ह्यन्येपि शाखिनः ताण्डिनः शाख्यायनिनश्च । देहवियोगकाले सुकृतदुष्कृतहानमामनन्तीति ) व्याख्याकारैरुपन्यस्यन्ते । भाष्येष्वदर्शनात् । तत्र तत्रेति । यथा 'आकाशस्त्रिङ्का'दित्यत्राकाशपदेन 'ब्रह्म वदे'दिति श्रुतिं कल्पयित्वाकाशादुत्पद्यन्त इत्याकाशादिशब्दाः ब्रह्मवाचका इत्यत्र 'श्रुतिलिङ्गवाक्यप्रकरणे'ति पूर्वतन्नसूत्रात् । अहमिति । गीतावक्ता । इदं गीता-वाक्यम् । वेदवित्कर्तृकत्वाद्गीता ज्यायसी । 'मा'मित्यादिश्रीभागवतं गीताव्याख्यानत्वेन । व्याख्याता गीता ज्यायसी । स्वयमिति । व्यासेन भगवता चेति ज्यायः । जैमिनीति । इदं गुणत्रयविवर-णाध्याये स्पष्टम् । कैश्चिदिति । शङ्कराचार्यैः । तथाच भाष्यं 'छन्दत' इति सूत्रस्य । 'यदिच देहादप-सृप्तस्य देवयानेन पथा प्रस्थितस्यार्घपथे सुकृतदुष्कृतक्षयोग्युपगम्येत, ततः पतिते देहे यमनियमिन द्याभ्यासात्मकस्य सुकृतदुष्कृतक्षयहेतोः पुरुषप्रयत्नस्येच्छातोऽनुष्ठानानुपपत्तेरिति । यमादिकं विदुष इति तथा । पुरुषप्रयत्न इच्छानिमित्तक इत्युभयोनिमित्तनैमित्तिकयोरिच्छा सुकृतदुष्कृतक्षययोरित्युभया-विरोधात् ।' अन्धैरिति । भास्कराचार्यैः । तथाच भाष्यं 'छन्दतः संकल्पतो यो हि विदुषः शुभं संक-ल्पयति, तस्य सुकृतापत्तिः । यस्तु द्वेषादहितमिच्छति, तस्य दुष्कृतापत्तिरिति । उभयोः कौषीतिक-बाट्यायनिश्चत्योरनिरोधात् । 'तस्य प्रिया ज्ञातयः सुकृतमुपयन्त्यप्रिया दुष्कृत'मिति कौषीतिकश्चितिः । 'तस्य पुत्रा दायमुपयन्ति सुद्धदः साधुकृत्यां द्विषन्तः पापकृत्या'मिति शांट्यायनिश्रुतिः । 'त्रियेषु खेषु सकृतमप्रियेषु च दुष्कृतम् । विस्रुच्य ध्यानयोगेन ब्रह्माप्येति सनातन'मिति स्पृतिः । इतरैरिति । रामानुजैः । तथाच तद्भाष्यं 'एवमस्त्राभाव्यात्सुकृतदुष्कृतहानिकालेऽवधृते सत्युभयाविरोधेन श्रुतेस्-र्थस्वभावस्य चाविरोधेन, छन्दतो यथेष्टं पदानामन्वयो वर्णनीय इति । कौषीतिकवाक्ये 'तत्सकृतदुष्कृते विधूनुत' इति चरमश्चर्तो वाक्यावयव एव 'एतं देवयानं पन्थानमापद्ये'ति प्रथमश्चरावयवात्प्रागनुगमसि त्व्य इत्यर्थ इति । श्रुत्यर्थस्वभावाविरोधेन छन्दत इत्युक्तया व्याख्यातुरिच्छा ।' तदाहुः यथाकथित्र-दिति । एवमपीति । भगवदिच्छाविशेषत इति भाष्यैकवाक्यतायामपि दुष्कृतांशेऽसंदिम्धश्चत्येकदेशे

१ चिह्वान्तर्गतं प्रन्यक्रद्भिः खयं लोपितमिति प्रतिमाति।

श्रामस्कन्धविवृतौ प्रपश्चितमस्माभिः॥ २८॥ इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे षष्ठं सम्परायाधिकरणम् ॥ ६॥ गतेरर्थवत्त्वमुभयथान्यथा हि विरोधः॥२९॥ (३-३-७.)

नतु 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योम'न्निति 'तमेवं विद्वानमृत इह भवति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाये'त्यादिश्चितिभिरुक्तरू-

भाष्यप्रकाशः।

द्यावतस्तदा तदा तथा तथेति यथाश्रुताङ्गीकारेपि मुक्तिप्रतिबन्धाभावाच्छ्रतिसङ्कोचाभावाच किं ज्याय इत्यपि विचारय। न हि क्रमेण मुक्ति प्राप्तुवतो देहवियोगकाले वा किश्चित्क्षणोत्तर्रं विरजानदीतरणे वा मुकृतादिक्षये पर्यङ्कोपासकस्य कश्चिद्विशेषो भवति। अतः काकदन्तविचार-प्रायमेतत्।। २८॥ इति षष्ठं सम्परायाधिकरणम्॥ ६॥

गतेरर्थवत्त्वसुभयथान्यथा हि विरोधः ॥ २९ ॥ पूर्विधिकरणे ज्ञानापेक्षया भक्ते-ज्ञान्यपेक्षया भक्तस्य चोत्कर्षः प्रतिपादितः । तदेव तद्धेतुबोधनेन दृढीकरोतीत्याशयेनाधिकरण-मवतारयन्ति नन्वित्यादि । अत्र 'तमेवं विद्वा'निति वाक्यस्रत्तरनारायणस्थम् । तत्र 'वेदाहमेतं

श्रुतेरक्षरमात्रान्यथाऽवक्रीत्वेन सुकृतदुष्कृतहानावान्तरविचारस्येच्छया स्पष्टत्वाद्विचारानपेक्षे सति । तत्त्वद्विद्येति । कौषीतिकनां पर्यङ्कविद्योपकोशलविद्या-पञ्चामिविद्या-दहरविद्या-मधुविद्या-शाण्डिल्य-विद्या-षोडशकलविद्या-वैश्वानरविद्यासु सा सा विद्या तत्तद्भतः । तदा तदा तत्तद्भिद्याकाले । तुथा तथेति । तत्तिद्वाप्रकारेणेच्छेति । यथाश्चतं देहत्यागकालेऽध्वनि वा सुकृतदुष्कृतक्षयं श्रुत्युक्तम-नितिकम्य यथाश्रुतम् । अव्ययीभावः । तस्याङ्गीकारे । मुक्तीति । पर्यङ्कविद्यायामामनन्ति । 'स एतं देवयानं पन्थानमासाद्याघिरुोकमागच्छती'त्युपऋम्य 'स आगच्छति विरजां नदीं तां मनसैवात्येति तत्सुकृतदुष्कृते विधुनुते' इति तदुक्तमुक्तेः श्रुत्युक्तत्वेन प्रतिबन्धकाभावात् । यथादृष्टमिति विरोधाभाव-श्रुत्योः । श्रुत्योः संकोचाभावो यथादृष्टवादित्वादेव, तथैव विषयवाक्यत्वविरोधासंदिग्धत्वाङ्गीकारादेव च । किं ज्याय इति । अयमर्थः । सम्परायसूत्रादारभ्य ज्ञानमार्गीयत्वेन व्याख्यातोपि गीतादिवाक्यै-रुपबृंद्य मिक्तमार्गो व्याख्यातः । स च ज्ञानकाण्डः कर्मकाण्ड इति समाख्यातो विरुद्धश्च । मैवम् । गतिप्रतिबन्धस्य श्रौतत्वेनैवाभावादसन्दिग्धत्वेन विषयत्वायोगाच । न्यूनताख्यनिप्रहस्थानस्यापत्तेश्चा-भावः । ननूक्तं समाख्याद्वयाद्वक्तिमार्गोऽप्रामाणिक इति । नैष दोषः । उक्तदुर्रुमाधिकारात्काण्डद्वयस-माख्या, अन्यया 'भगवान्त्रह्मकात्स्र्येन त्रिरन्वीक्ष्य मनीषया । तदघ्यवस्यत्कूटस्र्यो रतिरात्मन्ययो भवे'दिति वाक्यं न स्यात् । तथाच प्रत्यक्षश्रुतिः 'अग्नये जुष्टं निर्वेपामी'ति संहितायाम् । निरुक्ते च दुर्गाचार्याः 'सरस्वतीमाविवासेम धीतिभि'रिति । सरस्वती भगवछक्षणा । विवासितः परिचरणकर्मा । धीतिभिरङ्गिलिभिः, उपलक्षणं विविधोपचारैरिति । तामसत्व च 'यत्तु कृत्स्ववदेकस्मिन्कार्ये सक्तमहैतुकम् । अतत्त्वार्थवदर्षं च तत्तामसमुदाहृत'मिति वाक्यात् । नच स्मार्ते पर्यवसानाद्विषयवाक्यमपि स्मार्तकं स्यादिति वाच्यम् । पूर्वतन्त्रे स्मृतिविषयवाक्यत्ववददोषात् । 'स्मृतेश्रे'ति 'स्मृत्यनवकाश्रदोषप्रसङ्ग इति चेन्नान्य-स्सृत्यनवकाशदोषप्रसङ्गा'दिति स्त्राभ्यां व्यासपादैस्तत्रतत्र स्मृतीनामुपष्टम्भकत्वोक्तेः । एतदिति । गतिप्रतिबन्धकसुकृतदुष्कृतविचारसूत्रेण कथनम् ॥२८॥ इति षष्ठं सम्परायाधिकरणम् ॥६॥

गतेरर्थवत्त्वमुभयथान्यथा हि विरोधः ॥ २९ ॥ तदेवेति । प्रतिपादनमेव उक्त-मेव वा । तद्धेतुः पुरुषोत्तमः यञ्ज्ञानेनैव मोक्षः तद्धोधनेनेसर्थः । उत्तरेति । टीकायां द्रष्टव्यम् । पब्रह्मज्ञाने सत्येव मोक्ष इत्युच्यते । 'यमेवैष वृणुते तेन लभ्य' इति श्रुत्या आत्मीयत्वेनाङ्गीकारात्मकवरणस्य भक्तिमार्गीयत्वात् तस्मिन् सति भक्तिमार्गे प्रवेशाद्भवत्येव स इत्युच्यते । किश्च । 'भक्त्या मामभिजानाती त्युक्त्वा, 'ततो मां तत्त्वतो
ज्ञात्वा विशते तद्नन्तर'मिति भगवतोक्तमिति भक्तिमार्गेपि पुरुषोत्तमज्ञानेनैव मोक्ष उच्यते, ज्ञानमार्गे त्वक्षरज्ञानेनेति विशेषः । 'तस्मान्मद्भक्तियुक्तस्य
योगिनो वै मदात्मनः । न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिहे'ति वचनेन
भक्तिमार्गीयस्य ज्ञाननैरपेक्ष्यमप्युच्यते । तथाचैवं मिथः श्रुत्योः स्मृत्योश्च विरो-

## भाष्यप्रकाशः।

पुरुषं महान्तमादित्यवर्ण तमसः परस्ता'दिति पूर्वाधें एतं जगत्कर्ततया पूर्वमन्न उक्तं महान्तं पुरुषं अहं वेदेति श्रुतिः खस्य ज्ञातृत्वमुक्त्वा, तत्खरूपमाह, तमसः अज्ञानात्मकस्य परस्तात् परम्, आदित्यवर्णम्, आदित्यस्येव मण्डलान्तःश्यामावदातो वर्णो यस्य, 'श्यामाच्छवलं प्रपद्ये श्वलाच्छ्याम'मिति छान्दोग्ये श्रुतत्वात्तादृशम् । तथाचैतादृशश्रुतिभिः सत्यादिलक्षणकोक्तरूपब्रम्रज्ञानेन मोक्ष उच्यते, 'यमेवे'ति श्रुतौ तृक्तप्रकारेण भक्त्येव स आत्मलाभात्मको मोक्ष उच्यत इति मोक्षार्थ ज्ञानभक्ती समुचेतव्ये, किं वा विकल्पयितव्ये इत्येकः संशयः । किञ्च, 'भक्त्या मा'मिति गीतायां पुरुषोत्तमज्ञानस्य, 'ब्रह्मविदामोति पर'मिति श्रुतावक्षरज्ञानस्य च मोक्षहेतुत्वमुच्यते इति भक्तेन तद्ये ते समुचेये, विकल्पनीये वेत्यपरः । नच विकल्पस्याष्टदोषदृष्टत्वात् समुचय एव युक्त इति वाच्यम् । 'तस्मान्मद्भक्ती'त्येकादशस्कन्धीयभगवद्याक्ये भक्तं प्रति ज्ञानस्यानुपयोगवीन् धनेन तत्तसमुचयस्य वैयर्थ्यात् । तथाचैवं प्रथमे कल्पे श्रुत्योद्दितीये च स्मृत्योविरोधात् समुच्यंत्र

## रिकमः।

इयामावेति । अवदातो भाखरग्रुक्ररूपः । शबलं मिलितम् । भाखरग्रुक्रेनेति ज्ञेयम् । शाबलादिति । भाखरश्वल्रस्यामात् स्यामं कदाचिज्ज्ञानिप्रत्यक्षविषयम् । 'सत्यं ज्ञानमनन्त'मित्यत्र व्यापारं विनैव हेतुत्या निर्व्यापारया निर्वाहमाश्रित्य द्वितीयकोटित्वसमर्थनाह्वितीयकोट्या सशयमाहुः सत्यादीति । यमेवेति । मुण्डकश्चतौ । भक्तयेवेति । 'वृङ् संभक्ता'विति धातुपाठाद्वरणात्मकस्य मिक्तसाधनकरण-व्युत्पत्तिलभ्यस्य । एतद्वपाद्वक्तिमार्गीयत्वात् । तिस्मन्साधने सित । चरणपदार्थनिविष्टफलरूपभक्तमार्गे प्रवेशात् फलरूपभक्तयैवेत्यर्थः । 'मक्त्या जानाति चाव्यय' मितिश्चतेरवेकारः । ज्ञानभक्ती इति । ज्ञानं ज्ञानमर्यादाभक्तिभेदेन द्विविधम् । भक्तिः पुष्टिभक्तिः । एवं साधनभूतज्ञानभक्ती उक्त्वा फलरात्मकज्ञानमसिद्धवदावृतं परपदार्थनिविष्टं ब्रह्मज्ञान तदुभयविषयकसंशयमुखेन किञ्चेत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम किञ्चेत्यादि । ब्रह्मविदिति । 'क्रेशोऽधिकतरस्तेषामव्यक्तासक्तचेतसा'मिति तदर्थ-कस्मृतिः पाठ्या । भाष्ये स्मृत्योरित्युक्तेः । प्रथमकोटावक्षरज्ञानमसिद्धवादावृत्तं गृहीतमत्रापि तथा । 'ते प्राप्नुवन्ति मामेवे'ति वाक्यात् । अत एव 'क्रेशोऽधिकतर' इति समृत्युपन्यास इति बोध्यम् । तद्यंभिति । मोक्षाय । समुच्चेये इति । 'मिक्तर्ज्ञानाय कल्पत' इति ज्ञानाभेदात्समुच्चेये । भेदे दुः विकल्पनीये । स्नेहस्य ज्ञानाक्रेदात् । 'तस्मान्मक्रक्ती'त्यादिभाष्य विवरीतुमाहुः नचेत्रादि । अष्टेति । एते पूर्वं व्याख्याताः । तथाचैवमिति भाष्य विवृण्वन्ति सम तथाचैवमिति । समृत्योरिति । 'ब्रह्मविद्यात् वेदान्तक्रदिति च्यास्य स्मृतिवत् वेदान्तक्रदिति विद्यात्ति पर'मित्यस्य स्मृतिलं 'वेदान्तक्रदितिवत्त चाह'मित्यत्र गीतायां वेदवित् वेदान्तक्रदिति

धान्नैकतरनिर्धारः सम्भवति । नच ज्ञानेनैव मोक्षः, उभयत्रापि तथोक्तेः, ज्ञाननैरपिक्ष्योक्तिस्तु भिक्तस्तुत्यभिप्रायेति वाच्यम् । विषयभेदेन ज्ञानभेदान्मुक्तिसाधनं
कतमज्ज्ञानमित्यनिश्चयात् । नच श्रौतत्वाविशोषात् समुचय इति वाच्यम् ।
ज्ञानिनोऽक्षरे भक्तस्य पुरुषोत्तमे लयात् समुचयासम्भवात् । तस्येवं विरोधाभावादुपपन्नं सर्वमिति चेत् । न । पूर्वं ज्ञानमार्गीयज्ञानवतः पश्चाद्गक्तिमार्गीयज्ञान-

भाष्यप्रकाशः।

विकल्पयोरेकतरानिर्घाराद्वाक्यानामबोधकत्वं प्रसञ्यते । नच ज्ञानेनेव मोक्षः, 'तमेव'मिति श्रुतौ 'भक्त्या मा'मिति स्मृतौ च तस्यैव मोक्षहेतुत्वेनोक्तः, भक्तस्य ज्ञानन्रपेक्ष्योक्तिस्तु तत्त्वतो ज्ञानं भक्त्येति साधनान्तरसाधितं ज्ञानमतात्त्रिकत्वात्र श्रेयः, अतो भक्तिरेव ज्ञानार्थ कार्येति तत्स्तुत्य-भिप्रायेति न भक्तेः समुज्ञयशङ्केति वाच्यम् । एवं भक्तित्यागेपि श्रुतौ 'ब्रह्मवि'दित्यत्र अक्षरस्य 'तमेव'मित्यत्र पुरुषोत्तमस्य च विषयत्वेनोक्ततया विषयभेदेन ज्ञानभेदान्मोक्षसाधकज्ञानविकल्पस्य दुर्वारत्वात् । नच श्रौतत्वाविशेषाज्ज्ञानयोरेव समुज्ञयोऽस्त्वित वाच्यम् । 'अक्षरात् परतः परः' इति श्रुतेः 'अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गतिम् । यं प्राप्य न निवर्तन्ते तद्धाम परमं ममे'ति गीतावाक्याज्ञाक्षरपुरुषोत्तमयोर्भेदादव्यक्तवाक्येऽक्षरस्य परमगतित्वकथनेन ज्ञानिनोऽक्षरे लयात्, 'भक्त्या मा'मिति वाक्ये स्वस्य विश्वतिकर्मत्ववोधनेन भक्तस्य पुरुषोत्तमे लयात् तत्स्थानभेदेन फलभेदे तयोरिप समुज्ञयस्यासम्भवात् । ननु यद्येवं फलभेदः, तर्हि तस्य तस्य साधनस्य तत्र तत्र व्यवस्थित्या वाक्यानामितरेतरिवरोधाभावात् सन्देहे निवृत्ते सर्व श्रुत्युक्तं चोपपन्नमिति व्यर्थमेवाधिकरणमिति चेत्। न। पूर्वं ज्ञानमार्गीयज्ञानवतः पश्चाद्धक्तिमार्गीयज्ञानवतः 'अन्ते या मितः विष्यः स्वत्यात्रात्वातः भित्रते चा मितः स्वत्यात्ति चेत्। न। पूर्वं ज्ञानमार्गीयज्ञानवतः पश्चाद्धक्तिमार्गीयज्ञानवतः 'अन्ते या मितः

वैदार्थस्मरणप्राप्तेः । वस्तुतस्तु श्रुतिस्मृत्योरिति पाठः । 'स्मृतेश्रे'तिस्त्रभाष्ये वेदान्तानां वेदत्वोक्तेः । 'श्रुवित्रश्वित्युतिस्युते 'क्रुयोऽधिकतरस्तेषामव्यकासक्तचेतसा'मिति स्मृतिः पठनीया । भाष्ये 'स्मृत्यो'रित्युक्तेन ज्ञानेनेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म नच ज्ञानेनेति । उभयञापीतिभाष्यविवरणं तमेविमनीति । तस्यवेति । ज्ञानस्येव । 'भिक्तर्ज्ञानमिति प्रोक्ते'मिति गीताया एवकारः । ज्ञाननेरपेश्वेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म भक्तस्येति । तत्त्वत इति । फठत्वेन ज्ञानम् । साधनान्तरेति । साधनं भिक्तः तदन्यत्साधनं साधनान्तरं तेन साधितिमत्यर्थः । अतात्त्विकत्वादिति । अतत्वसम्बन्धित्वात् । अफठरूपत्वादिति यावत् । ज्ञानार्थमिति । फठात्मकज्ञानार्थम् । तत्स्तुतीति । भिक्तस्तुत्यभिप्राया । विषयेतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म एवं भिक्तत्याग इति । नचेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म नचेति । ज्ञानिन इति भाष्यं हेतुं दत्वा विवृण्वन्ति स्म अक्षरादिति । तदिति । त्रयुष्टानमेदेन । फठे अक्षरपुरुषोत्तमो तयोस्तज्ज्ञानयोः । तस्त्रेविमिति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म नन्विति । वाक्यानामिति । अक्षरतत्प्राप्तिसाधनपुरुषोत्तमतः प्राप्तिसाधनप्रतिपादकवाक्यानाम् । अक्षरमात्रप्राप्त्रसाधकत्वात्तया । उपपद्ममिति । तत्तत्परत्वेनोपपन्नम् । तत्रापि 'भिक्तमार्ग एव मार्ग' इति सुषोधिन्या पुष्टिमर्यादामित्तसम्बन्धिनां वाक्यानाम् । उपपद्ममिति । पूर्ववत् । अधिकर्ण्वाति । पूर्ववत् । अधिकर्ण्वाति । पूर्ववत् । वाक्यानासुपपत्तिकरम् । न पूर्वमिति भा यं विवृण्वन्ति स्म न पूर्वमिति ।

१. (न पूर्वमिति भाष्यं वितृण्वन्ति स नपूर्वमिति । भक्तीति । भक्तिमार्गीयशाब्दज्ञानवतः । ज्ञानमार्गीय-ज्ञानं तु शाब्दापरोक्षरूपं श्रवणादिभिः शुद्धान्तः करणस्य सूक्ष्मपदार्थविषयंक 'यथा यथात्मेति' वाक्यादिति स्पष्टम् ) इति विद्यान्तर्गतमधिकम् ।

३८ म० स्०र०

वतो लयस्थाननिर्धारासम्भवात् । अपरं च । 'ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वे'ति वचना-द्भक्तिमार्गे तत्त्वतो भगवज्ज्ञानमेव प्रवेशसाधनमिति मन्तव्यम् । तथाच 'मत्कामा रमणं जारं मत्खरूपाविदोऽबलाः । ब्रह्म मां परमं प्रापुः सङ्गाच्छतसह-स्रशे इति वाक्याज्ज्ञानमार्गीयभक्तिमार्गीयज्ञानरहितानामपि भगवत्प्राप्तेस्त-

#### भाष्यप्रकाद्याः ।

सा गति'रित्यङ्गीकारे पूर्वज्ञानवैयर्थ्यप्रसक्तेर्दुर्वारतया तस्य न्यायस्याशक्यवचनत्वेन तादृशस्य लयस्थानिर्धारासम्भवात् सन्देहेऽधिकरणप्रणयनस्थावश्यकत्वात् । अपरं च । यदि भक्तेरिवाक्षरज्ञानाद्षि परज्ञानमेव कयाचिद्विधया आदृत्याधिकरणावश्यकत्वमुच्यते, तदा तु 'ततो मा'मित्याद्यक्तरीत्या भगवज्ज्ञानस्थेव प्रवेशसाधनत्वमधिकरणे मन्तव्यम् । तथाच 'तमेवे'ति श्रुतेः सावधारणत्ववत्, 'मत्कामा' इति स्मृतौ 'सङ्गाच्छतसहस्रश' इति कथनेन तदुपद्यहिताया वरणश्रुतेरपि सावधारणत्ववत्, राज्ञुल्यत्वेन मार्गद्वयसिद्धज्ञानरहितानामपि भगवत्प्राप्तेर्ज्ञानसाधनत्वनिरूपकश्रुतिविरोध इति रिक्षः।

ज्ञानमार्गभक्तिमार्गी विविच्य साधने वक्तव्येग्रे मिलितयोर्विचारः क्रियते । ज्ञानं सर्वभावः सर्वत्वं सर्वस्मिन्नात्मनो भावः स्मरणम् । स्वयमेवानुभूतनिजसुखानुभवश्च । सर्वश्चासावात्मनो भावश्चेति विग्रहवान् सर्वात्मभावोभिन्नः । मनोमात्रजन्यत्वसर्वेन्द्रियभवनत्वाभ्यामपि ज्ञानमागीयज्ञानसर्वात्म-भावयोर्भेदः । मार्गभेदाच भेदः । सर्वात्मभावस्वरूपं भिक्तमार्तण्डे स्पष्टम् । सर्वभावः सर्वभृतेषु मन्मतिः । खयप्रकाशः । सर्वभूतस्थाक्षरत्वेन खयंप्रकाशत्वं तत्प्रकाश्यत्वेप्यक्षुण्णमक्षरे । भक्ति-कारणं श्रीभागवत उक्तम् । ज्ञानं भगवद्धमः । सर्वभावसामानाधिकरण्यान्मार्गत्वम् । तदीयभाव-मेलनात् । ज्ञानमागीयज्ञानं सर्वमृतेषु मन्मतिरूपम् । 'यथा यथात्मा परिमृज्यते' इति ज्ञानं ज्ञानाङ्गभक्तिजन्यं पृथक् । 'सर्वं खल्विदं ब्रह्मे'ति श्रुत्युक्तं कार्यकारणवस्त्वेक्यमर्षणजन्यं ज्ञानं एतद-न्तर्गतं हृदयस्थाक्षरत्वेन ज्ञानम् । साधनेन सदानन्दितरोभावपूर्वकं ज्ञानप्राधान्यात् । खरूपात्मकज्ञानं चतुर्विघं नित्यम्, षड्विघं जन्यम्, एवं दशविधम्, तत्रेदं ज्ञानं कचिन्नित्ये जीवधर्मे ज्ञाने निविशते । तज्ज्ञानवतो भक्तस्य पश्चात् उक्तसाधनात्पश्चात् भक्तिमार्गीयं ज्ञानं साध्यम् । भक्तिरनन्तानन्दधर्मः । तपो वैराग्ययोगे मार्गः । भक्तिमार्गीयं ज्ञान फलात्मकं ज्ञान तद्वतः । पूर्वज्ञानेति । अक्षरप्राप्तिसाधकस्य पूर्वज्ञानस्य यत्रोक्तसाध्यसाधनभावः तत्र वैयर्ध्यं तस्य प्रसक्तेर्द्धर्वारत्वमेवेत्यर्थः । तस्येति । 'अन्ते या मति'रित्युक्तस्य मर्यादाभक्तस्याक्षरात्मकचरणयोर्ठयः, पृष्टभक्तस्य पुरुषोत्तमे ठय इत्यर्थविघटकस्य । तादृशस्येति । भक्तस्य । भक्तसवितो भगवां छयस्थानं चरणौ वा लयस्थानमिति निर्धारासंभवात् पुष्टभक्तो मार्यादिकभक्तो वेति सन्देहे सति । सन्देह इति । उक्तोभयविधसन्देहे उभयथेति सिद्धान्तान्निवृत्त इसर्थः । यद्वा । ज्ञानभक्ती समुचेतव्ये विकल्पयितव्ये वेति सन्देहः । अधिकरणेति । पुष्टमर्यादा-भक्तोपासनार्थं पुष्टिमर्यादयोः पुष्टी साधनोपसंहारो न वेति सदेहे नेति तात्पर्यकाधिकरणप्रणयनस्य तथात्वात् । क्विज्ञोभयमुक्तिसाधनमिति प्रतिपादकं भाष्यमपरं चेति तद्विवृण्वन्ति स्म अपरं चेति । अक्षरज्ञानादिति । पादरूपाक्षरज्ञानं भगवज्ज्ञानं अवयवज्ञानस्यावयविज्ञाननिविष्टत्वात् । कयेति । पादत्वविधया । भत्तया मामभी त्यत्र ज्ञाने पादरूपाक्षरस्य सत्त्वात् । अधीति । पादसेवनमात्रभक्तेर्विव-क्षितमोक्षसाधकत्वाभावात् भगवत्पादसेवनस्य शमलधूननसाधनत्वात् तन्निवारणायाधिकरणावृत्यकत्व-मुच्यत इत्यर्थः । उक्तरीत्येति । भाष्योक्तरीत्या । एवेति । पादत्वेन ज्ञानव्यवच्छेदकैवकारः त अवयवित्वेन तु ज्ञानमस्त्येव । सावधारणतुल्यत्वेनेति । 'बहुनामनुत्रहो न्याय्य<sup>्र</sup> इति न्याया-

# भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृहितम्।

त्साधनत्वनिरूपकश्चितिविरोधः । तथाच कचिज्ज्ञानं मुक्तिसाधनत्वेनोच्यते, कचिद्रक्तिः, कचिन्नोभयमपीत्येकतरसाधनानिश्चयान्मुक्तिसाधने मुमुक्षोः प्रवृत्त्य-सम्भव इति प्राप्ते, आह गतेरर्थवत्त्वमित्यादि । गतेर्ज्ञानस्य अर्थवत्त्वं फलजन-कत्वम्, उभयथा मर्यादापुष्टिभेदेनेत्यर्थः ।

अत्रायमाशयः। 'एष उ एव साधु कर्म कारयित तं यमेभ्यो लोकेभ्य उन्निनीषती'त्यादिश्चितिभ्यो भगवान सृष्टिपूर्वकाल एवैतस्मै जीवायैतत्कर्म कार-यित्वैतत्फलं दास्य इति विचारितवानिति तथैव भवति। तत्रोक्तरीत्या मुक्तिसा-धनाननुगमे हेतुरवश्यं वाच्यः। एवं सित कृतिसाध्यं साधनं ज्ञानभक्तिरूपं

भाष्यप्रकादाः।

तत्कृतसंशयादप्यधिकरणमावश्यकम् । अतः पूर्वोक्तौ विषयौ संशयौ च निर्वाधौ । तथा सति, तथाच किचिदित्याद्युक्तरीत्या मुमुक्षुप्रवृत्त्यसम्भवान्मोक्षेच्छां परित्यज्य खर्गसाधन एव प्रयत्नीयम् , किञ्च, एवं मुमुक्षुप्रवृत्त्यसम्भवे प्राप्ते पूर्वोक्तं ज्ञानभक्त्योस्तारतम्यं भक्त्युत्कर्षो दोषस्य कादाचित्कत्वं च न निर्धारयितुं शक्यमिति च पूर्वपक्षे प्राप्ते श्रुतेवेधिकताप्रकारं वदन् सिद्धान्तेन पूर्वोक्तं द्रदियतुं ज्ञानोत्कर्षवोधनतात्पर्यमाहेत्यर्थः । स्त्रं व्याकुर्वन्ति गतिरित्यादि । निन्वदं कथं बुद्धावारोहतीत्याकाङ्क्षायां व्युत्पादयन्ति अन्नायमित्यादि । कार्यमात्रं प्रतीश्वरेच्छायाः कारणत्वेन तस्याश्च नित्यत्वेन 'एष उ एवे'त्यादिश्वत्युक्तापीच्छा तथेति भगवान् सृष्टिपूर्वकाल एव यद्यद्यथा विचारितवांस्तत्त्रथेवेति, तत्र भगवद्विचारशरीरप्रविष्टोक्तयनकारणविमर्शे पूर्वोदाहृतवा-अयोक्तरीत्या ज्ञान-भक्ति-वरण-भगवद्विषयककाम-रमण-जारादिबुद्धीनां शास्त्रे कथनेन मुक्तिसाधना-नतुगमे सति शास्त्रद्वारा मुमुक्षुप्रवृत्तिसिद्धये तत्त्याधनातुगमे हेतुरवश्यं वक्तव्यः । एवं तद्वदनावश्यकत्वे सति उक्तमार्गमेद एव हेतुः । तत्र कृतिसाध्यमित्याद्यक्तरूपा मर्यादा, सर्वसाधारणहेतुना साध्यसिद्धौ मर्यादापदप्रयोगस्य लोके दर्शनात्, यथैतावति कृत एतावद्दीयत इति राज्यमर्यादेति,

पेक्षया तथा । 'शतशोऽथ सहस्रश' इति बहूनामनुग्रहः । तत्कृतेति । ज्ञानरिहतानां भगवत्प्राप्तिः ज्ञानसिहतानां वेति विरोधकृतसंशयात् । प्राप्तस्वगंसाधने यतनीयमिति पूर्वपक्षवारकमिकरणमाव-श्यकमित्यर्थः । निर्माधाविति । वाधाः पूर्वोक्ताशङ्काः । पूर्वपक्षार्थं तथाचेति भाष्यार्थमाहुः तथासतीति । उक्तरीत्येति । भाष्योक्तरीत्या । श्रुतेरिति । ज्ञानसाधनत्ववोधकश्चतेः । नित्यत्वेनित । 'अविनाशी वा अर' इति श्रुतेः । इच्छेति । अवान्तरेच्छा । तथेति । नित्यत्वेन नित्या । तन्नेति भाष्यं विवृण्वन्ति सम तन्त्र भगविदिते । ज्ञानेति । ज्ञान च भक्तिश्च वरणं च भगविद्विययककामश्च रमणं च जारब्रह्मजुद्धिश्च ताः तासाम् । शास्त्र इति । ज्ञानमिक्तवरणानि वेदान्तशास्त्रेऽन्यच्छ्रीभागवतशास्त्रे । 'इतिहासः पुराणं च वेदानां पत्रमो वेद' इति छान्दोग्यश्चतेः । वेदोपाङ्गत्वेन वेदशास्त्रनिशाच । उपाङ्गानि चरणव्यूहे प्रसिद्धानि । पूर्वपक्षप्रन्थोक्तरीत्याननुगमः । तदिति । तस्या मुक्तेः साधनानि शास्त्रोक्तान्युक्तानि तेषां मुक्त्यनुगमे मुक्त्यर्थ पार्थक्येन प्रापणे हेतुर्मागभेदः । एवं स्तितिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म एवमिति । तद्वदन हेतुवदन तस्यावश्यकत्वे सिति । उक्तानां मार्गाणां भेदः । कृतीति । मर्यादेत्यन्ता । सर्वेति । राजप्रजासाधारणेन हेतुना । साध्येति । साध्य राज्यं तस्य सिद्धिर्मर्याद्या भवतीति स्वकार्ये कार्यकारणभावसम्बन्धरूपरुक्षणया मर्यादापदप्रयोगस्य । राज्यमर्था-

१. सत्साधनानुगमे इति श्रीहस्ताक्षरेषु पाठ.।

शास्त्रेण बोध्यते । ताभ्यां विहिताभ्यां मुक्तिर्मर्योदा । तद्रहितानामपि खखरूपब-लेन खप्रापणं पुष्टिरित्युच्यते । तथा च धं जीवं यिस्मिन्मार्गेऽङ्गीकृतवान् , तं जीवं तत्र प्रवर्तियत्वा तत्फलं ददातीति सर्व सुस्थम् । अत एव पुष्टिमार्गेऽङ्गीकृतस्य ज्ञानादिनैरपेक्ष्यम् , मर्यादायामङ्गीकृतस्य तद्पेक्षित्वं च युक्तमेवेति भावः ।

#### भाष्यप्रकाशः।

शास्त्रेऽपि 'स्वकृतसेतुपरीप्सये'ति सेतुर्मर्यादा । तद्रहितानामित्याद्यक्ता तु पुष्टिः अनुग्रह इति यावत् । 'पोषणं तद्नुग्रह' इति द्वितीयस्कन्धात् । अनुग्रहश्च धर्मान्तरमेव, न तु फलदित्सा । 'यस्यानुग्रहमिच्छामी'ति वाक्यात् । कृपानुकम्पादिशब्दानां स एव वाच्यः । एवं सित 'लोकवत्तु लीला कैवल्य'मितिन्यायेन तथाच्च यं जीविमित्याद्यक्तरीत्या ददातीत्युदितानुदितहोमिवद् विकारिभेदाद्व्यवस्थितमिति सर्व पूर्वोक्तं सुस्थम् । केवलमर्यादायां वृतस्य जीवस्याक्षरे पूर्व ज्ञानमार्गीयज्ञानवतः पश्चाद्धक्तिमार्गीयज्ञानवतः क्रमेण मर्यादायां पृष्टौ चाङ्गीकारात्तस्य पूर्वमक्षरे ततः पुरुषोत्तमे लयस्य 'ते तु ब्रह्महदं नीता मग्नाः कृष्णेन चोद्धता' इतिवत् सुखेन सम्भवाच्छितिह-योक्तग्रपपन्नित्यर्थः । एतेनैव स्मृत्योरि विरोधः परिहत इति बोधयन्ति अत एवेत्यादि । अति एवेति । मुक्तिसाधने

#### रिशमः।

देति । राज्ये मर्यादा राज्यनिमित्तं तत्सिद्धिफिलिका मर्यादा। परीप्सा इच्छा तया। एतेनोभयथापद्-विवरणभाष्यान्तर्गतमर्यादेत्यस्य विहितज्ञानभक्ती इत्याशयो विवृतः । अविहितज्ञानभक्ती तु 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्य' इति मैत्रेयब्राह्मणश्चतौ । श्रवणस्य स्मरणकीर्तनभक्तिनिवर्सत्वेन तन्मात्राक्षेपेऽन्यासाँ प्रेमवशात्स्वयमेव भवनादविहितत्वम् । 'श्रवणकीर्तनस्मरणैः प्रेमे'ति सुबोधिन्यामेकादशस्कन्धस्य सुबोधिन्याम् । 'श्रोतव्य'इत्यत्र तव्यस्त्वावश्यकेपि प्रोक्त इत्यवैधत्वम् । तथाच श्रवणादिसरणिर्म-र्यादाभक्तिः । सा च मत्कृतभक्तिरस्नतद्दोकयोः प्रपत्रिता, ततो द्रष्टव्या । तद्रहितानामितिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म तद्रहितान।मिति। इतिवाक्यादिति । नर्चानुग्रहाभिन्न फल दातुमिच्छां करोमीत्यर्थ इति वाच्यम् । सनर्थेच्छानन्वयात् । कृपेति । आदिना दया । सः अनुग्रहः । एवकारः फलदित्साव्य-वच्छेदकः । तथाचेति भाष्य विवृण्वन्ति स्म एवं सतीति । उक्तरीत्येति । भाष्योक्तरीत्या । उदितानु-दितकालिको होमो ययोस्तः तौ उदितानुदितहोमिनौ तयोरिवेति षष्ठचन्ताद्वतिः । अधिकारिणौ तयोर्भेदा-दित्यर्थः । अपर चेति भाष्योक्तमत्र नोक्तमिति न्यूनं पूर्यन्ति स्म केव छेति । न्यूनताया निग्रहस्थान वे तूपल-क्षणविधयाहुः केवलेति । मर्यादाशब्देन भगवद्धर्मरूपं ज्ञानं केवलशब्देन विद्याङ्गतपथादियोगो व्यावर्सते । केवलज्ञानेन तु ज्ञानमार्ग इत्यर्थः, केवलानां ज्ञानभक्तिकर्मणां भगवद्धर्मत्वम्, वैराग्यादिविद्याङ्गसाहित्ये मार्गत्विमत्येकादशसुबोधिन्याम् । अक्षर इति । आध्यात्मिके । केवलभक्तेस्तु स्वस्वरूपबले वर्णनीय उपयोगः । योगादिविद्याङ्गवैशिष्टचे तु तस्य मार्गत्वमित्याहुः पूर्वमिति । ज्ञानमार्गे योगयोगादिद्यापश्चा-क्नेषु । मर्यादायामङ्गीकारादिति वक्ष्यमाणत्वात् । मर्यादा प्रेम्णीत्यर्थात् । 'योगयोगे तथा प्रेमे'ति निबन्धात् योगयोगः । अस्तिमार्गीयेति । अत्रापि योगयोगः । पुष्टावङ्गीकारादिति वक्ष्यमाणत्वात् । मर्यादायामिति । मर्यादाभक्तिमार्गे । पुष्टौ पुष्टिमार्गे । अक्षर इति । पादरूपे । अक्षतिद्वयेति । 'सत्यं ज्ञानमनन्त'मिलनया 'यमेवैष' इलनया चोक्तम् । अतं एवेत्यादीति । मर्यादायामिति । मर्यादाभक्तिर्ज्ञानं च तस्याम् । यक्तिमिति । किञ्च, 'भक्तया मा'मित्यादिमाष्योक्तस्यत्येश्विक्तमित्यर्थः ।

# अत्र साधकत्वेन विपक्षे वाधकमाह अन्यथा हि विरोध इति। अन्यथा मर्यादापुष्टिभेदेन व्यवस्थाया अकथने विरोधाद्धेतोस्तथेत्यर्थः। विरोधस्तु पूर्वपक्ष-

भाष्यप्रकाशः।

# मुमुक्षप्रवृत्तिप्रतिरोधः ।

नतु सत्रे को वा विरोधोऽभिष्रेतो योऽत्र साध प्रत्वेनाद्रियत इत्यत आहुः विरोध इत्यादि । अत्रेदं वोध्यम् । ब्रह्मनिरूपकेषु वेदान्तवाव वेषु क्रिन्तित्व हित्व प्रशासितृत्वादिरूपं ब्रह्ममाहात्म्यं जीवात्मनः पर्गात्माभेदस्ता हश्ज्ञानस्य मोक्षसाधनत्वं चोन्यते । क्रिचच वरणेन स्वतनुविवरणम् । क्रिचिद्धत्त्येव मोक्ष इत्युच्यते । तत्र प्रकरण भेदान्माहात्म्यज्ञानवतात्मा भेदज्ञानेनाक्षरप्राप्तिः । वरणेन स्वतनुविवरणश्रावणात्तेन भगवत्स्वरूपे दर्शनगोचरे सति हृदयप्रन्थिभेदात्
सुदृद्धसेहरूपायां भक्तो जातायां पूर्वजात सुक्तविध्यानमपि तत्रेवोपकरोतीति पुरुषोत्तमप्राप्तिः ।
नच केवले ज्ञाने वरणसुपसंहर्तुं शक्यम् । विद्याधर्मत्वाभावात् , वरणश्रुतौ जीवकृतसर्वसाधनालभ्यत्वश्रावणेन परमात्मनः श्रवणादिविध्युक्तसाधनालभ्यतया तन्मात्रसाधनकायां विद्यायां

अन्नेति । मर्यादापुष्टिभेदेन व्यवस्थाकथने मुक्तिसाधने मुमुक्षुप्रवृत्तिसाधकत्वेन विपक्षे पुष्टिमर्यादाभेदेन व्यवस्थाया अकथने बाधक मुमुक्षुप्रवृत्तिप्रतिरोधमाहेत्यर्थः । मर्यादापुष्टीति । धर्मादिष्वनियम इति पूर्वप्रयोगार्हस्य पुष्टिशन्दस्य परप्रयोगः । अन्त्रेदमिति । भाष्ये श्रुतिविषयवाक्यत्वायेद वक्ष्यमाणं बोध्यम् । बेदान्तेति । 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते', 'एतस्यैवाक्षरस्य प्रशासने गार्गि द्यावा-पृथिवी विधृते तिष्ठतः', 'तदात्मान एस्वयमकुरुत' 'तत्त्वभसी'त्यादिषु । सृष्टीति । आदिना साक्षात्स-ष्टिकर्तृत्वम् । तादृशोति । भत्तयङ्गज्ञानस्य । मोक्षसाधनत्व भक्तिरूपव्यापारद्वारा चोच्यते । तदुक्तम्-'माहात्म्यज्ञानपूर्वस्त सुदृढः सर्वतोऽधिकः । स्नेहो भक्तिरिति श्रोक्तस्तया मुक्तिर्न चान्यथे'ति पञ्चरात्रे । 'अनवगाह्यमाहात्म्ये' 'नृप स्वात्मैव वहःभ' इति वाक्यद्वय श्रीभागवते । भगवानात्मनोप्यात्मा । किचिदिति । वरणश्रुतौ । तनुविवरणं 'विवृणुते तनुं स्वा'मितिपाठे । किचिदिति । 'ब्रह्मविदाप्तोति पर'मित्यत्र 'ब्रह्मसस्थोऽमृतत्वमे'तीति । संस्था भक्तिः । 'तत्सस्थस्यामृतत्वोपदेशा'दिति शाण्डिल्यसूत्रात् । पादस्थानभेदेनाक्षरस्य द्वैविध्याद्याद्याज्ञानेन पादरूपाक्षरप्राप्तिस्तदाहुः तन्त्रेति । प्रकरणेति । अक्षर-प्रकरणपुरुषोत्तमप्रकरणयोर्भेदात् । माहत्म्यज्ञान स्वमतोद्भव तस्य त्वमसीति तत्त्वमसीत्यत्रार्थपक्षे जीवस्यांशत्वेन ज्ञान'मध्यात्मज्ञाननित्यत्व'मिति गीतोक्तम्, नत्वर्थवादरूपम् । तद्वतामात्माभेदज्ञान तेनाक्षरस्य पादरूपस्य प्राप्तिः । एतस्य पश्चाद्धक्तिमार्गायज्ञानोपयोग वक्तुमाहुः वरणेनेति । 'यमेवैष वृणुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा विवृणुते तनु खा'मित्यस्थां तेन वृतेनेत्यर्थे वरणे पर्यवसानाद्वरणेनेत्यु-क्तम् । स्वतनुविवरण स्वस्य भगवतस्तनुस्तस्या विवरण प्रकाशनं बाहुलकात् तस्य श्रावणात् । तेनेति । स्ततुविवरणश्रावणेन । 'भिद्यते हृदयग्रन्थि'रिति श्रुतेराहुः हृद्येत्यादि । हृदयग्रन्थिः दुष्टकाम-कोषादिः । सुद्दहेति । तत्त्वं च 'कामाद्रोप्य' इत्यादिवावयोक्तं अदुष्टकामाद्यविहितमक्तिपूर्वकत्वम् । पूर्वजातमिति । अक्षरात्मकहृदये भगवत्स्वरूपे दर्शनगोचरे सत्यक्षराज्ञान पूर्वजात उक्तविधज्ञानं अक्षरप्रतिष्ठितत्वविषयक सत्तत्र नाम भत्तयशमाहात्म्यज्ञानमुपकरोति तज्जनकत्वेन इत्येवं भत्तया पुरुषो-त्तमप्राप्तिः । उपसंहारपादत्वादाहुः नचेति । शक्यमिति । तस्य ज्ञानवद्वतधर्मत्वादिति भावः । न्'न्वेकं रूप रसात्पृय'गित्यत्रैकत्वपृथकत्वयो रूपधर्मवज्ज्ञानधर्मत्व वरणस्थेत्यत आहुः वरणेति। अवणादीति । 'श्रोतव्य' इत्यत्र विधौ तव्य इति भावः । साधनानि श्रवणादीनि । तन्मान्नेति। ग्रन्थ उपपादितः । एतेनैव 'ननु अवणादिरूपा प्रेमरूपा च भक्तिरविद्योषेण पाप-क्षय एवोदेति, उत कश्चिद्विद्योषोऽस्ति । तत्राधुनिकानामपि भक्तानां दुःखद्द्यी-नाच्छ्रवणादेः पापनाद्यकत्वअवणाचाविद्योषपक्षस्त्वसङ्गतः । अथ अवणादिरूपा पापे सत्यपि भवति, प्रेमरूपा तु तन्नाद्या एवेति विद्योषो वाच्यः । सोऽपि प्रेमव-तामपि अक्रुरादीनां मणिप्रसङ्गे भगवता समं कापट्यकृतिअवणान्न साधीया'नि-त्यपि दाङ्का निरस्ता वेदितव्या ।

#### भाष्यप्रकाशः।

वरणस्योपसंहर्तुमशक्यत्वाच । एवं साधनभेदेन फलमेदिसद्धौ पूर्वोक्तोिक्तनीषाश्चितिसद्धभगविद्ध-चारश्चरीरे श्रीतसाधनानां तदभावस्य तद्धिरुद्धानां कामादीनामिष प्रवेशेन वरणे प्रकारभेदः सिध्यति । स च पुराणोक्तैरुपशृंहणैर्विशेषतोऽवगम्यत इति हृदिकृत्य स्त्रकृता इदमधिकरणं प्रणी-तिमत्याश्चयेन पुराणस्थिवरोधपरिहारचिन्तनमत्र कृतम्, न तु सुख्यतया तेषां विषयवाक्यत्व-मिति वैदिकम्मन्यबिहिंसुखबोधनाय वर्तम । वस्तुतस्तु 'सर्ववेदेतिहासानां सारं सारं सम्रस्तुत'मि-तिवाक्याद्वेदत्वमेव श्रीभागवतस्य । 'इतिहासपुराणं वेदानां पश्चमो वेद' इति बृहदारण्यकश्चतेश्च । अतस्तद्वाक्यत्वेनापि विषयवाक्यत्वं युक्तमिति न शङ्कालेशः ।

प्रकृतमनुसरामः। एतस्याधिकरणस्य पूर्वाधिकरणोत्थशङ्कानिरासरूपं प्रयोजनान्तरमाहुः एते-नेत्यादि । एतेनेत्यस्य इत्यपि शङ्का निरस्ता वेदितव्येत्यनेनान्वयः। न साधीयानिति । पापं विना भगवति कापव्यक्रत्यसम्भवात्र साधीयान्। तथाच सम्परायस्त्रसिद्धः सिद्धान्तो न रिक्षः।

वरणमात्रं साधनं यस्याः सा वरणमात्रसाधनिका तस्याम् । अञ्चाक्यत्वादिति । नहि साधनस्य वरणस्य/ साध्ये ज्ञाने उपसहारो दृष्ट इति भावः । अन्यत्रादर्शनात् । तथा 'चैकं रूप'मिति दृष्टान्तो नेति भावः । एवमित्यादि । श्रवणादिविध्युक्तसाधनतन्मात्रसाधनयोभेदेन । फलयोः पुरुषोत्तमतदितरफलयोभेदिसिद्धौ। पूर्वोक्तेति । अत्रैव पूर्वोक्तेत्यादिः । तद्भावस्य वरणेतरसाधनाभावस्य । स चेति । अत्रैव 'युमेवैष'इत्यादिभाष्योक्तो वरणे प्रकारभेदश्च । उपेति । 'भगवान्त्रद्ध कार्त्स्येन त्रिरन्वीक्ष्य मनीषया । तद्ध्यवस्यत्कृटस्था रतिरात्मन्यतो भवे'दित्यत्रोपबृंहणे यच्छब्दार्थ ऐक्यमाहात्म्ययोर्माहात्म्ये वरणस्या-न्तर्भावाद्विशेषतः । तथे तिहासपुराणाधैर्वेद समुपबृहये दित्युपबृहणम् । तथा 'जन्माद्यस्य यतोऽन्वया-दितरत' इत्यपबृंहणम् । जगजन्मादिकर्तृत्वस्य माहात्म्यात् । किंच 'भक्त्या मामभिजाना'तीति भाष्यो-क्तोपबृहणे तेः । वैदिकामिति । वेद एवं षडङ्गानीत्येवं वैदिकमात्मान मन्यते स वैदिकमन्यः, स च बहिर्मुखः, बहिः तर्का मुखान्युपाया यस्य तस्य बोधनाय उपबृंहणानां विशेषतोऽवगमांशे उपकारात् । ननु नेयं भाष्यकृतां शैली, यदि स्थात्, तदा पूर्वीक्तं स्थात्, नत्वेवम्, पूर्वमीमांसाभाष्ये शबरस्वामि-शैल्याः षष्ठाध्याये द्वितीयपादे षष्ठाधिकरणे 'तस्मिस्तु शिष्यमाणानि जननेन प्रवर्तेर'न्नित्यधिकरणे दर्शना-दित्यत आहुः वस्तुति स्टिवति । नतु स्मृतीनामुत्सन्नप्रच्छन्नशाखामूळत्वादस्तु पूर्वमीमांसाविषयत्वम्, पुराणानां तु कथं मीमांसाविषयत्वमत आहुः सर्ववेदेति । तद्वाक्येति । पुराणवाक्यत्वेनापि । एतेनेत्वादीति । भक्तानामिति । अवणादिमताम् । ननु कुतो न कारणसत्त्वे प्रेमेति चेत् । नर् त्रेमवन्मुक्तेरि फलत्वात्, प्रेमादिकं प्रति अवणादीनां तृणारिणमणिन्यायेन कारणत्वात् । दुःखेति । पापकार्यदुःखदर्शनात् । पापनादाकत्वेति । अन्योन्याश्रयापादकात्तस्मात् । श्रवण तु 'केचित्केवलया भक्त्या वासुदेवपरायणाः । अघं धुन्वन्ति कारूर्येन नीहारमिव भास्कर' इति वाक्ये । कापट्येति ।

तथाहि । मर्यादापुष्टिभेदेनाङ्गीकारे वैलक्षण्यादाद्यायामङ्गीकृतानां मुमुक्षयेव अवणादौ प्रवृत्तिः, तद्दातृत्वेनैव भगवित प्रेमापि, न तु निरुपिः। कदाचिद्रस्तुस्वभावेन मुक्तीच्छानिवृत्तावि तद्भक्तेः साधनमार्गीयत्वात् 'अनिच्छतो मे गतिमण्वीं प्रयुङ्क्ष' इति वाक्यादन्ते मुक्तिरेव भवित्री। अस्मिन् मार्गे अवणादिभिः पापक्षये प्रेमोत्पत्तिः, ततो मुक्तिः। पुष्टिमार्गेऽङ्गीकृते-स्त्वत्यनुग्रहसाध्यत्वात् तत्र च पापादेरप्रतिबन्धकत्वाच्छ्रवणादिरूपा प्रेमरूपा च युगपत्, पौर्वापर्येण।वा, वैपरीत्येन वा भवत्येव। अत्र अवणादिकमपि फलरूप-मेव। स्तेहेनैव कियमाणत्वान्न विधिविषयः। न ह्यविद्यादिमुक्तयन्तरूपभजनान-

#### भाष्यप्रकाराः ।

युक्त इत्याशङ्काप्येतेन मार्गभेदेन समाधानानिरस्ता वेदितच्येत्यर्थः । कथं निरस्तेत्याकाङ्कायां च्युत्पादयन्ति तथा हीत्यादि चक्तं शाक्येत्यन्तम्। तथाच सम्परायस्त्रसिद्धः सिद्धान्तो मर्यादा-मार्गविषयः । सत्यपि पापे भक्त्युदयपक्षस्तु पृष्टिमार्गे, तत्र वरणप्रकारभेदे नियामिका या इच्छा,

कापट्टां पापकार्यम् । तथाहीत्यादि वक्तं शक्यमित्यन्तमिति । अस्मिन्निति । मर्यादा-यामङ्गीकारे मार्गे । 'यमेवैष वृणुत' इत्युक्तभाष्यरीत्या मार्गे । वैपरीत्येनेति । पूर्वं प्रेमरूपा पश्चाच्छ्वणादिरूपेत्येवम् । अयोगव्यवच्छेदकैवकारः । 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतच्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्य' इत्यत्र पाठकमे 'दृष्ट एव स्रोह' इति भाष्यादर्शनानन्तरं प्रेम तदनन्तरं श्रोतव्य इत्युक्तश्रवणादीत्येवं श्रुत्यर्थात् । अन्त्रेति । पाठकमेण श्रवणाद्यङ्गीकारे । फलरूपमेवेति । स्रोहस्य अवणादिफलत्वात्तथा । मुक्तिप्रतिपादकैकादशस्कन्धे 'श्रद्धामृतकथायां मे शश्वन्मद्नुकीर्तन'मित्युपक्रम्य धर्मेर्मनुष्याणामुद्धवात्मनिवेदिनाम् । मयि संजायते भक्तिः कोऽन्योऽर्थोऽस्यावशिष्यत' इसन्तवाक्यैरेवकारः । मुक्तेः फलत्वात् । न कुलालकुविन्दादिफलघटपटादिवदवान्तरफलत्वम् । न विधीति। स्रेहेनैवेलत्रापि हेतुः। तथाच प्रेमपर्यन्तं विधेयत्वेन श्रवणादिकम्, प्रेमानन्तरं तु खव्यसनतः क्रियमाणमुत्तमभक्तिरूपं न विधिविषयम् । भाष्ये विषयशब्दो नियतिलङ्गः । पूर्वतन्त्रेप्येवम् । नहीति । अविद्या आदिर्यस्य मुक्तिः सायुज्यमन्ते यस्य भजनानन्दात्यन्तरायस्य । अत एवाविद्यादि-मुक्तयन्ताभ्यां रूप यस्य भजनानन्दात्यन्तरायस्थान्तेन रूप्यन्ते उपमीयन्ते इत्यविद्यादिमुक्तयन्तरूपभज-नानन्दात्यन्तरायरूपाणि तानि अभ्रकषाविरलविविधमहातरुगहनानि तेषाम् । यथानलोभ्रंकषम् । कष हिंसायां (भ्वा-प-सेट्) अभ्रमाकाशं कषति हिनस्तीत्यभ्रंकषं गहनं विपिनं दहति । स्वदेहिंहसकं वस्त्वित्युक्तम् । दाह्यत्वसमर्थकं विशेषणं अविरठविविधमहातरु इति । अविरठा गृह्वरा विविधा अनेकरूपा महान्तोत्युचाः तरवो यस्य । तथानुप्रहः अभ्रंकषं गहनं दुःखं दहति अविद्याऽज्ञानं आकाशं देहं हिनस्ति । यथाधुनिक आकारां ब्रह्मदेह न मनुत इति । अत्रापि दाह्मत्वसमर्थकं विशेषणं अविरलेत्यादि । अवि-रलानि विद्यानाश्यानि विविधानि विविधदुष्कृतजन्यानि महात दृदिवृक्षस्तस्य दुःखानि गहनानि । आदिवृक्षस्य वेदार्थत्वेन कर्मरूपत्वात् । तस्य वेदार्थत्वं तु 'ऊर्घ्वमूलमधःशाख'र्मिति श्रेताश्रतरश्चतेः । ंकमैंके तत्र दर्शना'दिति जैमिनिस्त्रात् कर्मरूपत्वं तस्य । अतो महातर्वादिवृक्षसम्बन्धीनि दुःखानि मुक्तयन्तरूपाणि । भगवदीयानां मुक्तयनादरस्मरणात् गहने प्रवेशः । 'शुद्धाश्च सुखिनश्चैव ब्रह्मविद्या-विज्ञारदाः । भगवद्भजने योग्या नान्य इत्यर्थतः फल'मिति प्रथमसुबोधिनीकारिकायाः सुखिनो मजनानन्दाधिकारिण इति दुःखानां गहनानामत्यन्तरायत्वं मजनानन्दे । मुक्तेरप्यत्यन्तान्तरायद्भपत्वम्।

न्दात्यन्तरायरूपाभ्रङ्कषाविरलविविधमहातरुगहनानां दहने लोलुपस्यानुग्रहान-लस्य तदान्तरालिकपापतूलं प्रतिबन्धकमिति वक्तुं शक्यम् ।

तदुक्तं श्रीभागवते 'खपादमूलं भजतः प्रियस्य त्यक्तान्यभावस्य हरिः परेशः । विकर्म यच्चोत्पतितं कथश्रिद्धनोति सर्वं हृदि संनिविष्टं इति । विकर्म प्राक्तनम्, तत् दुःखदमिति, स्वयं च हरित्वेन दुःखहर्तेति धुनोति।

#### भाष्यप्रकाशः।

सा 'छन्दत उभयाविरोधा'दिति स्त्रे सचिता, सैवाच्चो भयथेति पदव्याख्याने व्युत्पादिता। तेन न चोद्यावकाशः । नापि तत्कृतश्रवणादीनां पत्पनाशार्थत्वं शङ्क्यम् । तेषां प्रेम्णा क्रियमाणत्वेन फल-मुध्यपातित्वात् । पापस्य त्वनुप्रहेणैव नाशसम्भवादित्यर्थः ।

नन्वेतादृश्येवच्छेत्यत्र किं मानमत आहुः तदुक्तमित्यादि । अत्र यद्विकर्म यच कथि दित्त त्यितं तत्सर्व धुनोतीत्यन्त्रयः । तत्र पूर्व विष्टुण्वन्ति विकर्मेत्यादि । तत् दुःखदमित्यत्र तदिति भिन्नं पदम् । हरित्वेन दुःखहर्नेति । 'हराम्ययं यत्सर्वृणां हविभागं क्रतुष्वहम् । वर्णश्र मे हरिचेष्टस्तसाद्धरिरहं स्मृत'इति महाभारतवाक्यात्तथा । मध्ये निविष्टस्य कथि त्यदस्य धुनोतिना सम्बन्धे धूननप्रकार इच्छाविषय एव वाच्यः । स चेच्छाविवरणादेव लभ्यत इति वैयर्थ्यात् रिहमः।

मजनस्य भेदसाध्यत्वेन मुक्तेरमेदरूपायास्तथा । तदान्नरेति । अन्तरायान्तरालिकं मायारूप पापत्लम् । भगवत्यष्टं पाप तु प्रतिवन्धक भवत्येव । 'अघ धुन्वन्ती'ति वाक्यात् । इति नि व कक्तं शक्यमित्यन्वयः । नतु मजनानन्दः ज्ञानिकयाकाण्डोक्तः स्यात् , तत्र तु न दृश्यत इति चेत् । न । ज्ञानिकयापरिनिष्ठि-तानामत्यन्तानुग्रहे भिक्तिदानस्य 'भगवान्भजतां मुकुन्दो मुक्तिं ददाति कि विचित्सम् न भिक्तयोगंभितिं वाक्ये सिद्धत्वाद्भक्तमनोरथेन भजनानन्ददानात् । 'अचल्य चापक्ष्यं'ति व्यासस्त्रात् । सृत्यितेति । भक्तः पूर्वमेव पापनाशा यया भवति, सा छन्दपदवाच्या । वरणप्रकारभेदे नियामिका तु छन्दपदस्पित्त्र्यः । व्युदिति । अत्रायमाशय इत्यादिभाष्येण व्युत्पादिता । न चोद्येति । सम्परायस्त्रसिद्धः सिद्धान्तो न युक्त इति चोद्यस्यवकाशः । अत्रेति भाष्य विवरीतुमाहुः नापीति । तत्कृतेति । मर्यादाभक्तकृतश्रवणादीनाम् । पापेति । अविद्यया विद्योपमदे पाप तस्य नाशार्थत्वमिवद्योप्पर्वकाले शङ्काम् । विद्युण्वन्ति स्म तेषामिति । व्यास्यातम् । अनुग्रहेणेति । मर्यादाभापि कारणमनुग्रह इति भक्तिहेतुग्रन्थेऽस्ति । एताह्दशीति । प्रष्टिमर्यादाभेदे नियामिका । यजमानस्य तदाशया कृतायां श्रवणादिसरणौ पुष्टिपर्वयोगः । तदाशाभावे मर्यादा । 'मयि चानन्ययो-गेन मिक्तरव्यभिचारिणी'ति गीतायां तदाशाभावे याऽव्यभिचारिणी भक्तिभविति तस्य उक्तः । 'तद्रप्रं तत्र च स्थितं साकारच्यापकत्वाच्ये त्रव्यभिचारिणी । अत्रैकदेशविकृतन्यायेनाभेदमाश्रित्य प्रश्नः । अव्यवा । माष्योक्ते पुष्टिमर्यादामागौं प्रमाणप्रमेयवल्यको ग्राह्यो । अस्मिन्पक्षे मेदे प्राप्ते किमिति प्रश्नः अभेदमुपपाद्य भदाभावाभावरूपभेदिति । उपकार स्मृत्वा सस्य भगवतः पादयोभूलं ओषं समूह 'प्रियतमकरपग्रसर्शभवेश्यणा'दिति स्वामिनीस्तोत्रोक्तम् । भजतः । अन्यस्तिन् भावः त्यक्ते । त्य्यति । द्विक्ते दुः खहर्नेत्व । पूर्वनिति । विकर्मे । विकर्मेत्याद्विति । प्राक्तनं संचित्तः कर्मे । तथेति । हिरत्वेत दुःखहर्न्वम् । धूननेनान्वयं निराकुर्वन्ति सम्रमध्य इति । उत्यतितधुनो-तिपदयोर्मेष्ये । भूननेति । कथिति । क्रातिति । करोति।

१. भजनान्दास्यन्तरायेति पाठः ।

उक्तविशेषणविशिष्टस्य खतो विकर्मकृत्यसम्भवात् सांसर्गिकं मत्तो भूतम्, न तु मया कृतमितिंवत् वा यत् कृतं विकर्म तत् 'कथिश्रदुत्पतित'मित्युच्यते । त्यक्तान्यभावत्वेन भगवत्सेवाव्यासङ्गेनेन्द्रग्रुमाख्यपाण्ड्यराजवन्महदागमनाद्य-ज्ञानं वा । वक्ता उक्तरूपे भक्ते विकर्मीकार्वनुचितत्वज्ञापनाय वा 'कथिश्रि'दिन्त्युक्तवान् । तेन तर्कितं विकर्माश्राभिष्रेतिमिति ज्ञायते । एतादृशस्यापि यदि विकर्म भवेत्, तद् । तन्निवृत्त्यर्थं न तेनान्यत् कर्तव्यम् । भगवानेव हृदि निविष्टसद्भुनोति यत द्वति । कदाचित् स्वभक्तिबलस्कूर्त्या सदोषमपि जनं कृतार्थी-करिष्यामीत्यङ्गीकुर्याचेद्रक्तः, तदैव तद्वदिस्य एव तत्संसर्गजं दोषमस्यैतदङ्गी-कारेण तद्दोषमपि धुनोतीति सर्वपदेनोच्यते । चिरकालभोग्यमपि तत्स्रणेनेव नाशयति । तन्नाशने कालादेरप्रतिबन्धकत्विस्त्यि ज्ञापियतुं परस्य कालादेरीशन

#### भाष्यप्रकाशः।

पूर्वपदेनैव सम्बन्धो युक्त इत्याग्रयेन द्वितीयं विदृष्वन्ति उक्तित्यादि । सन्तो भूतम्, न तु मया कृतिमितिवदिति । अकामतः अबुद्धिपूर्वकं च कृतम् । एवश्च सांसर्गिकेन सह त्रिविधं विकर्मोक्तम् । त्यक्तान्यभावस्तैतद्गि न सम्भवतीत्यरुच्या ततोऽतिरिक्तमन्यदाहुः त्यक्तेत्यादि । अञ्चानं वेति । कथश्चिदुत्पतितिवकर्मस्थानीयमिति शेषः । गौण्यङ्गीकारे बीजं वक्तमाहुः वक्तेत्यादि । तथाच ताद्दशस्य पापमेव नास्ति, किन्तु भगवदिच्छैव ताद्दशी सन्मार्गस्थापनार्थेन्त्याग्रयेनैतद्वाक्यवक्ता करभाजनो योगीश्वर एकाद्शस्कन्धे निर्मि प्रति तथोक्तवानित्यर्थः । एवं कथनस्य तात्पर्यमाहुः तेनेत्यादि । सर्वपदतात्पर्यमाहुः कदाचिदित्यादि । इदमपि नवमस्कन्धे रन्तिदेवोपाख्याने सिद्धम् । 'तत्प्रसङ्गानुभावेन रन्तिदेवानुवर्तिनः । अभवन् योगिनः सर्वे नारायणपरायणा' इति, द्वितीयस्कन्धे शुकोक्तौ च 'किरातद्वृणान्ध्रपुलिन्दपुष्कसा आभीरकङ्का यवनाः खसादयः । येऽन्येऽपि पापा यदपाश्रयाश्रयाः शुध्यन्ति तस्नै प्रभविष्णवे नम' इति । चिरकालभोग्यस्य यत्र क्षणमात्रेण नाशनम् , तदुदाहरणं त्वन्तर्गृहगताः प्रागेवोक्ताः । सिद्धमादुः

# रिक्मः।

सर्थात् । अयिमच्छाविषयो वाच्यः पूर्वभाष्यात् । पूर्वभाष्य इच्छाविवरणम् । पूर्वेति । उत्पतितपदेन । द्वितीयमिति । कथि इदित्तितम् । मत्त इति । इत्यत्रेतीतिवत् । सप्तम्यन्ताद्वतिः । मत्तो कामतः भूतं अबुद्धिपूर्वकं भूतं संसर्गतो भूतम् । अकामतः पश्चमस्कन्धे वभूहननं वभूहनने इच्छाभावात् । अबुद्धि-पूर्वकं यथा सेवा संसारसिहतसंसारस्य नाशनं कृतम् । संसर्गतः कृतमकूरे । संसर्गः शतधन्वनः । सांसर्गिक-मित्यत्र ससर्गेण निर्वृत्तमिति विग्रहे 'तेन निर्वृत्तमि'ति सूत्रेण 'अध्यात्मादेष्ठिनिष्यत' इति वा भवार्थे 'तदस्य प्रयोजन,मिति वा ठञ् । एतद्धपीति । त्रिविध विकर्म । तत्त इति । त्रिविधात् । गौणीति । एकस्था-नीयत्वं गुणस्तद्योगाद्रौणी । वक्तेत्वाद्वीति । उक्तस्तप इति । पाण्ड्यराजवद्वर्तमाने । अनुचित-त्वेति । अनुचितत्वसूचनाय । ताद्दशस्येति । पाण्ड्यराजवद्वर्तमानस्य । सन्मार्गेति । पाण्ड्यराजवद्व-तिमाने भक्ते विकर्मोक्तावनुचितत्वं यत्र मार्गे तादशसन्मार्गस्थापनार्था । तस्यसङ्गेति । रन्तिदेवस्य यः तिवेत्वाद्वीति । तिर्वित अन्यथाज्ञानविषयं विकर्मात्र वाक्येऽभिन्नतम् । तस्यसङ्गेति । रन्तिदेवस्य यः

९ कृतसिति बुद्धचेति पाठ । २. अरुचिज्ञापनाय इति पाठ । ३. अत्राप्यमीत्यादिपाठ । ३९ व॰ स॰ र॰

त्वमुक्तम्। अत्र भजनादिहृत्रिवेशान्तानां स्पष्ट एव विकर्मणि सत्यपि सम्भव इति ॥ २९ ॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे सप्तमं गतेरर्थवत्त्वमित्यधिकरणम् ॥ ७ ॥ उपपन्नस्तस्रक्ष्मणार्थोपलब्धेर्लोकवत् ॥ ३० ॥ (३-३-८.)

ननु मुक्तेरेव सर्वत्र फलत्वमुच्यते, युक्तं चैतत्, संस्तेर्दुःखात्मकत्वात्, तिन्नवृक्तेः सर्वेषामिष्टत्वात्, पुष्टिमार्गीयभक्तानां तु तदनपेक्षित्वमुच्यते। तदुक्त-मथर्वणोपनिषत्सु। अष्टाद्शार्णमञ्जखरूपमुक्त्वा पट्यते 'परब्रक्लेतचो धारयती'त्या-देरन्ते 'सोऽमृतो भवती'त्यादि। एतद्ग्रे 'किं तद्रूपं किं रसनं कथं हैतद्रजन'मित्या-दिप्रश्लोत्तरं पट्यते 'भक्तिरहस्यभजनं तदिहामुत्रोपाधिनैराश्येनैवामुष्यात्मनः

भाष्यप्रकाशः।

अन्नेत्यादि । तथाच मर्यादाभक्तिमार्गे तर्तव्यामावाज्ज्ञानमार्गत उत्कर्षः, पृष्टिभक्तिमार्गे तु क्वित्यापसत्त्वेपि भगवतैव तक्षाश्चनेन कृपातिशयादुत्कर्ष इति सिद्धमित्यर्थः । तेन पूर्वाधिकरणोक्तो भक्तयुत्कर्षो हेतुबोधनेन दृढीकृतः । किश्च, एतेन भगवतः फलत्वबोधनात् स्वरूपावस्थितस्थैव तथात्वादकेतनत्वरूपो धर्मोपि प्रतिपादितः ॥ २९ ॥ इति सप्तमं गतेरथेवत्त्वमित्यधि-करणम् ॥ ७ ॥

उपपन्नस्तल्लक्षणार्थोपलब्धेलोंकवत् ॥३०॥ पूर्विधिकरणे मिकिहेत्वोधनेन ज्ञानमा-गीपेक्षया मिकिमार्गस्थोत्कर्षो दृढीकृतः । अत्र त्वनुप्रहजन्ययोर्मर्यादापुष्टिमक्योर्मध्ये मर्यादामकेः पापनाञ्चोत्तरमेव जायमानत्वात् पुष्टिमक्तौ च तादशनियमाभावात् तत आधिक्यं न स्यादतस्ता-रतम्यं विचार्यते। वरणश्चतिप्रपञ्चभूतमिति पूर्ववदेव विश्चयसंश्चयौ पूर्वपक्षे निक्षिप्य स्त्रमवतारयन्ति ननु मुक्तेरित्यादि । पुष्टिमार्गीयभक्तानां मुक्त्यनपेक्षत्वं कुत्राथर्वोपनिषत्सच्यत इत्याकाङ्कायाम्, गोपालपूर्वतापनीय इत्याद अष्टाद्शाणेत्यादि । भक्तिरहस्यभजनमिति । अत्र भक्तिशब्दा-च्छान्दसः सोर्छक्। रहस्यभजनमित्यस्य विवरणं तदिहेत्यादि । अर्थस्त-तत् भजनम्, अम्रुष्यात्मनो रिक्यः।

प्रसङ्गस्तस्य योऽनुभावो नारायणपरायणत्वं साधनाभावेपि तत्त्वं तेन । तर्नव्येति । तर्तव्यं पापम् । पुष्टीति । भाष्यीयात्रशब्दस्यार्थः । पूर्वाधिकरणसमाप्तौ विरुद्धधर्माधारत्वप्रतिज्ञानादुक्तकृतकेतनत्विरुद्धधर्ममाद्दुः किश्चेति । एतेनेति । हृदि सन्निवेशकथनेन । 'स मानसीन आत्मा जनाना'मिति श्रुतेः फलत्वम् । स्वरूपेति । फलत्वोक्तेमीक्षरूपत्वात् 'मुक्तिर्हित्वान्यथा रूपं स्वरूपेण व्यवस्थितिः' सा च भगवतः 'स आत्मा स्वाश्रय' इत्याश्रयलक्षणवाक्योक्तोऽतः स्वरूपावस्थितिराश्रयरूपता तदाधारस्य तथात्वात् फलत्वात् , 'दशमस्य विशुद्ध्यर्थं नवानामिह लक्षण'मिति वाक्यादेवकारः । तथात्वात् फलत्वात् । अपिना फलत्वम् ॥ २९ ॥ इति सप्तमं गतेरथेवक्त्विमत्यधिकरणम् ॥ ७ ॥

उपपन्नस्तस्रक्षणार्थोपलब्धेलींकवत् ॥ ३० ॥ भक्तिहेत्वित । कृपातिशयरूपमक्ति-हेतुबोधनेन । ननु मुक्तेरित्यादीति । तदनपेक्षित्वं मुक्त्यनपेक्षित्वम् । आहेति । पूर्वपक्ष्याह् । अष्टाद्वार्णेत्यादीति । पञ्चपदोष्टादशार्णमञ्चः । 'कृष्णाय गोविन्दाय गोपीजनवस्रभाय स्वाहेति' । गोपीजनेति वस्त्रभायेति पदद्वयम् । अत्र दशार्णपदाभावेपि, अग्रे 'एतस्मादन्ये पञ्चपदाऽभूवन् गोविन्दस्य मनवो मानवानाम् । दशार्णाद्यास्तेपि संकन्दनाद्यैरभ्यस्यन्ते भूतिकामैर्यथावत्' । 'तदेतस्य स्वरूपार्थं वाचा वेदयती'ति श्रुतेरत्रापि दशार्णत्वं प्राप्यते । श्रुत्यर्थस्तु टीकायां द्रष्टव्यः, अत्र प्रयोजनाभावान्न लिख्यते । कल्पनमेतदेव नैष्कर्म्य'मिति । एतद्त्र विचार्यते । मस्रावृत्तितद्धिष्ठातृरूपध्याना-देरसृतत्वं फलमुच्यते । भजनस्वरूपं च यावत्फलनैराइयेन भगवत्यातमनः कल्प-नमित्युच्यते । नच फलनैराइयेन भजनेऽप्यन्ते मुक्तिरेव भवित्रीति वाच्यम् । 'तं यथा यथोपासते तथैव भवति तद्वैतान् भृत्वावती ति श्चते र्युक्तिसाधनत्वेन ज्ञात्वा भजतः सैव फलम् । खरूपस्यैव खतन्नपुरुषार्थत्वमनुभवन् यो भजते, तस्य तदेव फलमिति यतो निर्णयः सम्पद्यते । 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यह'मिति

#### भाष्यप्रकाशः।

वस्तुत एतदीयस जीवस इहामुत्रोपाधिनैराइयेनैव ऐहिकामुष्मिकयावत्फलेप्साराहित्येन कल्पनं तदीयत्वसमर्थनम् । अन्तर्विहिःसेवया तदृढीकरणम् । 'क्रुपू सामर्थ्य' इति धात्वर्थात् । एतदेव स्वस्य तदीयत्वसमर्थनमेव, नैष्कर्म्य संन्यास इति । अन्ये तु, 'भक्तिरस्य भजनं तदिहासुत्रोपाधिनैराक्ये-नाम्रुष्मिन् मनःकल्पन'मिति पठन्ति । एवं पाठद्वयेऽपि यावत्फलनेराक्यस्य प्रविष्टत्वादाम्रुत्रिक-मध्ये मुक्तेरिप प्रवेशात् तद्नपेक्षत्वं समानम्। एतद् त्र विचार्यत इति। उक्तं तापनीयवाक्यद्वयम-स्मिन् स्त्रे विचार्यते । सन्देहं वक्तं विचारप्रकारमाह मस्त्रेत्यादि । 'असुं पश्चपदं मन्त्रमावर्तयेद्यः स यात्यनायासतः केवलं तत्' इति मन्त्रोक्ता या पश्चपदस्याष्टादशार्णमन्त्रस्यान्टत्तिः पुनः पुनः कथनम्, 'तसात् कृष्ण एव परो देवस्तं ध्यायेत्तं रसेत्तं भजे'दिति ब्राह्मणोक्तं यत्तद्विष्ठात-ध्यानादि, तस्य सर्वस्य अमृतत्वं फलम्, उपक्रम एव 'यो ध्यायति रसति भजति सोऽमृतो

# रिक्सः।

. एतस्य दशार्णमन्नस्य स्वरूपं पञ्चपदमुक्त्वा । 'भक्ती रहस्यभजन'मिति प्राप्त आहुः अत्र भक्तीति । 'सुपां सुलुगि'तिसूत्रेण लुक् । अमुच्येति । अमुच्य वित्रकृष्टस्य य आत्मा जीवस्तस्य । नैष्कम्यीमिति । यावत्फर्लेप्साराहित्ये सित तदेककामत्वे तदीयत्वं भवतीति यावत्फर्लेप्साराहित्यं करणं तदीयत्वसमर्थने उक्तम्, तज्जन्यं तदीयत्वसमर्थनं नैष्कर्म्यम् । तदित्थम् । कर्मणा कर्मनिर्हारो नैष्कर्म्यं कर्मनिर्हारकं कर्म। अकामस्याप्तकामस्य यावत्फलेप्साराहित्यं भवति तदन्वाप्तकामस्याविहितं विहितं दास्यं भवति । 'आदरः परिचर्याया'मित्येकादरौकोनविंशे कथनात् । कर्मनिर्द्यारकं कर्म । मक्तित्वाच । 'केचित्केवलया मक्तया वासुदेवपरायणाः । अघं धुन्वन्ती'ति वाक्यात् । तच्च नैष्कर्म्यं संन्यासः । कर्मसंन्यासयोगाध्याये 'त्यक्त्वा कर्मफलासङ्गं नित्यतृप्तो निराश्रयः । कर्मण्यभित्रवृत्तोपि नैव किंचित्करोति सः ॥ निराशीर्य-तचित्तात्मा त्यक्तसर्वपरिग्रहः । शारीरं केवलं कर्म कुर्वन्नाप्तोति किल्विषम् ॥ यदच्छालाभसंतुष्टो द्वन्द्वातीतो विमत्सरः । समः सिद्धावसिद्धौ च कृत्वापि न निबध्यते ॥ गतसङ्गस्य मुक्तस्य ज्ञानाव-स्थितचेतसः । यज्ञायाचरतः कर्म समग्रं प्रविलीयते ॥ ब्रह्मार्पणं ब्रह्म हिवर्बह्मासौ ब्रह्मणा हुतम् । ब्रह्मीव तेन गन्तव्यं ब्रह्मकर्म समाधिना' इति । नचाधः सेवन संसारजनकं 'अधश्रोर्ध्व'मिति वाक्यविषयत्वात् अस्मदादिविषयवत् इत्यनुमानेन संसारजनकं दास्यमिति वाच्यम् । आचार्यमार्गत्वस्योपाधित्वात् । 'कृत्वा-ऽतरन् वत्सपदं स्म यत्प्रवाः' इत्यस्य सुबोधिन्यनुगुणयत्किंचित्संसारवत्सेवनं साध्यव्यापकत्वस्थलम् । ेसेवनातिरिक्तविषयं साधनव्यापकत्वस्थलम् । एव नैष्कर्म्यं संन्यास इत्यर्थः । उपबृहितोयं संन्यास उपनिषत्सु तत्तद्धिकारानुसारी ज्ञेयः । समानमिति । पुष्टभक्तानां समानम् । तन्मते पुष्टभक्ताभावेपि स्त्रमते तद्विरुद्धमित्यर्थः । मनःकल्पनं मानसी सेवा । आहेति । पूर्वपक्षीति बोध्यम् । एवमग्रेपि । क्राह्मणेति । त्रह्मा त्राह्मणः त्रह्म जानाति त्राह्मण इति व्युत्पत्तेः । अधिष्ठाता दशार्णप्रतिपाद्यः ।

भगवद्वाक्याच । अत एव रहस्यभजनं लक्ष्यमुक्तम् । तथाच श्रौतत्वभगवत्सम्ब-निधत्वयोरविशेषात् कतमो गरीयानिति संशये गृहाभिसन्धिः पठति ।

मुस्तोः सकाशाद्रहस्यभजनकतेंव उपपन्नः उपपत्तियुक्तः। तमेवोद्घाटयति तस्त्रक्षणार्थोपलब्धेरिति। तस्त्रक्षणो भगवत्स्वरूपात्मको योऽर्थः स्वतन्त्रपुरुषार्थरूपः, तदुपलब्धेः स्वाधीनत्वेन तत्प्राप्तेरित्यर्थः। यद्यपि पुरुषोत्तमे प्रवेशे तदानन्दानु-भवो भवति, तथापि न प्रभोस्तद्धीनत्वम्। भक्तितिरोभावात्। प्रत्युत वैपरीत्यम्। भजनानन्दस्य तत आधिक्यं तु 'मुक्तिं ददाति कर्हिचित् सा न भक्तियोगम्'

भाष्यप्रकाशः।

भवती'त्यनेनोच्यते । भजनखरूपमित्यारम्य, भगवद्वाक्याचेत्यन्तप्रन्थस्तु स्फुटार्थः । एतिभगमनायाह अत एवेत्यादि । अत एवेति । खरूपस्य फलत्वादेव । 'अस्य भजन'मिति पाठे तु निरुपिधमजनमेव लक्ष्यम् । उभयथापि 'तद्वैता'नित्यादिभिः सिद्धो निर्णयस्तुल्यः । अतो निरपेक्षमजनेपि मुक्तिरेव फलमिति निर्णयस्य कर्तुमशक्यत्वात् यत् सिद्धं तदाह तथाचेत्यादि । उक्तहेतुम्याम्रभयोभक्तयोः साम्यमेव युक्तमिति पूर्वपक्षरूपे संशये श्रुतिस्थगूढाभिप्रायं प्रकटयन् सत्रं पठतीत्यर्थः । सत्रं व्याकुर्वन्ति मुमुक्षोरित्यादि । रहस्य मजनकर्तेति । पाठान्तरे तु निरुपिधमजनकर्ता । तमेवेति । तादशं मक्तम् । गूढाभिसन्धि वा । अग्रे उपपत्तरेव कथनादिति । ननु पुरुषोत्तमे सायुज्येपि सत्रोक्तस्य हेतोरुपपद्यमानत्वात् कथं रहस्य मजनकर्तरेन्वाधिक्यस्य सिद्धिरित्यत् आहुः यचपीत्यादि । ननु मास्तु प्रभोक्तदधीनत्वं सायुज्ये, तथापि सह्यानन्दापेश्वया मजनानन्दस्याधिक्ये किं मानम्, अत आहुः मजनानन्दस्येत्यादि । अत्रं प्रथमवाक्यं पश्चमस्कन्धपष्टाध्याये श्रीशुकैः परीक्षितं प्रत्युक्तम् । 'राजन् पतिर्गुरुर्यं भवतां यद्नां देवं प्रियः कुलपतिः कच किङ्करो वः । अस्त्वेवमङ्ग भगवान् भजतां ग्रुकुन्दो मुक्ति ददाति कर्षिचत् स्म न भक्तियोग'मिति । अत्र मुक्तिद्वर्यद्वेत् मक्तेराधिक्ये सिद्धे तदानन्दंसान्तरमः।

एति तिगमनायेति । तस्मात्तथेति निगमनं न्यायशास्त्रे । भाष्ये । रहस्येति । तत्प्राप्तिसाधनं रुक्ष्यम् , 'तिदिहामुत्रे'त्यादिरुक्षणम् । रुक्ष्यं निरुपि बोध्यम् । प्रकृते । मुक्तिरेवेति । एवकारः स्वरूपस्य व्यवच्छेदकः । उक्तेति । श्रौतत्वभगवत्सम्बन्धित्वाभ्यां हेतुभ्यां उभयोर्मुक्तिभगवत्स्वरूपार्थं भजतोः । इति पूर्वपक्षेति । मुक्तिसाधनत्वेन भजन् गरीयानुत स्वरूपस्येव स्वतन्नपुरुषार्थत्वमनुभवन् भजन् गरीयानिति संशये उक्तहेतुभ्यामित्यादिपूर्वपक्षे रूपं यस्य ताहशे संशये । उक्तायां 'यो ध्यायित रसित भजित सोऽमृतो भवती'ति श्रुतौ तिष्ठतीति श्रुतिश्वं गृहं मुमुक्षोः सकाशात् रहस्यभजनकर्तेवोपपन्न इत्यमृतपदगृहं अभिप्रायम् । गृहाभिसन्धिमित्राटे उक्तामिप्रायवान् व्यासो भगवान् गृहोभिसन्धिमेति बहुन्नीहेः । सूत्रमिति । बुद्धिस्थतात्सुत्रमपठित्वा व्याकुर्वन्तीत्यर्थः । गृहाभिसन्धिम्पय्यय्यतिरिक्ते । अत्र हेतुः अग्र इति । सूत्रेऽग्रे उपपत्तः उपपन्नरूपतादशभक्तधर्मस्य । यदि तिस्रक्षणार्थो न स्यातदा तदुपल्जिष्वं स्वादित्येवमन्यथाज्ञानरूपायाः । नतु स्तादमृतपदगृहोभिप्रायः मुमुक्षोः सकाशाद्रहस्यमजनकर्तेव मुस्य इति । स्वेऽग्रे उपपन्नरूपतादशभक्तपपन्नरूपायां गौणार्थत्वात् । स्वथनात् तस्त्रभणार्थोपल्ज्वेरिति हेतुना कथं प्राप्तिरत उक्तं एवति । अप्यर्थे आकृतौ शक्तः तदाक्षेप्यव्यक्तेरुपपन्नरूपाया गौणार्थत्वात् । स्वथनात् तस्त्रभणार्थोपल्ज्वेरिति पदेन कथनात् । सायुज्य इति । उक्ततदीयत्वविरुक्षणसायुज्ये । स्वस्येति । तदीयस्य । तदाननन्दस्येति । भजनानन्दस्य । नतु भजनेनानन्दो भजनानन्दः । अत्र

'द्वीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जनाः' 'नारायणप्तरा लोके' इत्युपक्रम्य 'खर्गापवर्गनरकेष्वपि तुल्यार्थद्दिंगन' इत्यादिवाक्यैरध्यवसीयते । अत एव सा-मीप्यवाच्युपसर्ग उक्तः । तेन दासीत्वेन दासत्वेन लीलायां सुहृत्त्वेन प्रभुनिकटे स्थितिष्कता भवति । नच महत्पदार्थस्वरूपाज्ञानाद् एप एवानन्दे यथा सर्वाधिक्यं मन्वानः पूर्वोक्तं न वाञ्छति, तथात्रापीति वाच्यम् । दीयमानानामर्थानां स्रूपा-ज्ञानासम्भवात् । अनुभवविषयीक्रियमाणत्वस्यैवात्र दीयमानपदार्थत्वात् । तद-

#### भाष्यप्रकाशः।

घिक्यम् । द्वितीयं तृतीयस्कन्धे किपलवाक्यम् । तृतीयं षष्ठस्कन्धे सप्तदशाध्याये उमां प्रति शिववाक्यम् । नन्वयमर्थः स्त्राशयगोचरत्वेन कथं ह्रेय इत्यत आहुः अत एवेत्यादि । तथाच यद्येवमर्थोऽभिष्रेतो न स्थात् , तदा 'तल्लक्षणार्थलब्धे'रित्येव स्नत्रे वदेत् । भगवत्स्वरूप-लाभस्योभयत्रापि तुल्यत्वेनोपोपसर्गप्रयोजनाभावात् । अत उपलब्धिपदाब्ह्येय इत्यर्थः । चतुर्वि-धम्रुत्त्यन्तर्गतत्त्वव्याष्ट्रस्यर्थे तादशस्य सिद्धं स्वरूपमाहुः तेनेत्यादि । एतदेव भक्तेराधिक्यमूहा-पोहेन द्रवयन्ति नचेत्यादि । स्पष्टम् ।

इतोप्यत्युत्कटभक्तस्चनाय पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । स्पष्टम् । एवमत्र भक्तेः परमा

फलसाधनयोरेकीकृत्य निरूपणात्कथं सायुज्यापेक्षयाधिक्यम्। किञ्च, किं शक्यतावच्छेदकमिति चेत् । सत्यम् । मजनेनेत्यत्र न करणे तृतीया, अपि तु 'प्रकृत्यादिभ्य उपसंख्यान'मिति वार्तिकेनाभेदे भृतीया। फललेनाभेदः। ननु किं साधनं फलरूपमिति चेत्। न। एकादशे मुक्तिफलप्रतिपादकं सुबो-घिन्यां फलात्मकं साधनमाहेति परस्परानुकथनमित्यस्याभासेन तदुक्तसाधनानां फलत्वात्। तेन साधनभूतभजनाभिन्नानन्दपदस्य भजनानन्दस्य भजनानन्दत्वमपि शक्यतावच्छेदकम् । 'साधनानाम-सिद्धवदावृत्तिः कर्तव्ये'ति सुबोधिन्या फलदशायामपि साधनावृत्तेः । यादृशं साधनं तद्कतं भजनानन्दत्वं वा शक्यतावच्छेदकं भजनं तादशानन्दे तात्पर्यग्राहकम् । लाघवात् । उभयत्रेति । उपोपसर्गे तदभावे च, सायुज्ये तदीयत्वे वा । ज्ञेय इति । तथाहि । उप समीपे लब्धः तदीयत्वे । तस्य भेदघ-टितत्वात् । सायुज्ये लिबः, नतूपलिबः, सायुज्येऽभेदादिति । चतुर्विधेति । सामीप्यस्य वक्ष्यमाण-माष्यात्तदीयत्वेन तदतिरिक्तस्य सालोक्यवाक्योक्तसालोक्यादिचतुष्ट्यरूपचतुर्विधेत्यर्थः । तादृशस्येति । तदीयत्वरूपमुक्तिं प्राप्तस्य । तेनेत्यादीति । शरीरादिकं चतुर्थपादे वक्तव्यम् । ऊहेति । ऊहस्तर्कः । वाच्यमित्यत्रोहवचनविवक्षणात् । अपोदः तर्कापोहनं समाधानम्, तयोः समाहारः तेनैकवचनम् । स्पष्टमिति । ताद्दशं महतां पदार्थस्वरूपमक्षरज्ञान तस्यान्यत्र वैराग्यजनकस्याज्ञानात् अल्पानन्दे भगवदीयसम्बन्धिन सगुणे । उत्कटेति । तदीयत्वमुक्तिं गतस्य भेदोऽयमुक्तटभक्तस्य सूचनाय । पूर्वोक्तमिति । पदार्थस्वरूपमज्ञातम् । लथाञ्चापीति । दृष्टान्तवत् अत्र भजनानन्दाधिक्यप्रति-पादकवाक्येषु । उत्कृष्टत्वेन सालोक्यादिसायुज्यान्तेषु ज्ञानाभाववतः सगुणे भजनानन्देऽल्पे आधि-क्यञ्चानमिति भावः । वाच्यमिति । वचनमूहरूपं अपोहनम् । दीयसानानामिति । सालोक्या-दीनाम् । उत्कृष्टत्वेन स्वरूपाज्ञानासंभवात् । दीयतेऽनुभवविषयीकियते तत् दीयमानमित्याश्चयवन्त आहुः अनुभवेति । दीयमानेति । आकृतौ शक्तिपक्ष इति भावः । भाष्यीयत्वादेवकारः । नन्व-

१ इतः पूर्व ( यथा पूर्णा भगववीयास्ते शेषव्यासाभिमारुताः )।

ज्ञाने खर्गादित्रये तुल्यदिर्शित्वासम्भवश्च । 'मुक्तिं ददाति कि चित् सा न भक्तिः योग'मिति वाक्ये भक्तेराधिक्यं स्पष्टमेवोच्यते । तस्माक्यूनार्थजिघृक्षोः सकाशात् पूर्णार्थवान् महानिति युक्तमेवास्योपपन्नत्वम् । इममेवार्थं दृष्टान्तेनाह लोकव-दिति । यथा खाधीन मर्तृका नायिका तदवस्थाननुगुणगृहवित्तादिकं दीयमान-मपि नोररीकरोति, तथेत्यर्थः ।

अथवा। स भगवानेव लक्षणमसाधारणो धर्मी यस्य स तल्लक्षण उद्भट-भक्तिभावः स एव अर्थः खतन्त्रपुरुषार्थरूप इति। अग्रे पूर्ववत्। भगवत्प्राकट्य-वानेव हि भक्तो भक्तत्वेन ज्ञायत इति तथा। एतेन ज्ञाप्यं हि ज्ञापकादधिकं भवति। एवं सति यज्ज्ञापकं परमकाष्टापन्नं वस्तु पुरुषोत्तमखरूपं सर्वफलरूपं तन्मीहित्वं कथं वक्तुं दाक्यमिति सृच्यते॥ ३०॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादेऽष्टमसुपपन्नाधिकरणम् ॥ ८॥

#### भाष्यप्रकाशः।

काष्ट्रा स्चिता । तेन फलभक्तौ मुक्तिने सन्निपततीति मर्यादाभक्तिफलभूतमुक्तिभाजोपि सकाशात् पुष्टिभक्तोऽधिक इति सिद्धम् । अत्र गोपालतापनीयोक्ते विषयवाक्ये भक्तिविषयतया पुरुषोत्तमस्त्रस्यस्य सिद्धत्वेन दयामावदातत्वं प्रतिपादितम् ।

#### रहिमः।

(तु)भवविषयीक्रियमाणत्वं न जातिरिति कथं तस्य पदार्थत्वमिति चेत् । न । विशेष्यौदासीन्येन धर्मा विच्छिन्ने शक्तेः । कलशपदस्य कलशत्वे शक्तस्य कलशत्वधर्मवाचकत्वेप्याकृतौ शक्तेरनिवार्यत्वात् । व्यक्तेरभेदस्य जातिबाधकस्य सत्त्वात् । तद्ज्ञान इति । तुल्यत्वनिरूपकछौकिकसगुणसुखत्वेनापवर्गा-ज्ञाने । अपवर्गस्य सात्विकत्वात्सगुणत्वम् । उत्कृष्टत्वेनापवर्गज्ञाने । पूर्णार्थेति । यथा 'पूर्णा भगव-दीयास्ते शेषव्यासामिमारुता' इत्युक्ताः पूर्णार्थवन्तः । 'अत इतरज्ञ्याय' इति सूत्रादेवकारः । अस्य मुमुक्षोः सकाशाद्रहस्यभजनकर्तुः । तद्वस्थेति । भर्त्रवस्थेत्यर्थः । एवं स्पष्टमित्यर्थः । स्पष्टमिति । यस्येति । भक्तस्य । उद्भटेति । भक्त इति वक्तव्ये भक्तत्वस्योद्भटभक्तिभावप्रयुक्तत्वात्प्रयोजकस्य मुख्यत्वात्तदेवोपात्तम् । अग्र इति । दृष्टान्तांशे । ज्ञाप्यमिति । अत्र भक्तो ज्ञाप्यः । सामान्ये नपुं-सकम् । तन्महित्वमिति । भक्तमहित्वम् । सूच्यत इति । सूत्रेण सूच्यते । एवं स्पष्टमित्यर्थः । काष्ट्रेति । तदीयत्वरूपा । फल्लभक्ताविति । 'भक्तिरहस्यभजन'मिति श्रुत्युक्तायां मनःकल्पनं मानसी-सेवारूपं तनुवित्तजसेवाफलमिति फलभक्तित्वम् । नेति । 'फलभोगनैराज्येने'त्यत्र मुक्तिरूपफलस्य सत्त्वान्न सन्निपततीत्यर्थः । यद्यपि तदीयत्वस्य सामीप्यमुक्तित्वम् , तथापि सामीप्ये दासत्वेन दासीत्वेन सुहृत्त्वेन शिखभावान्न प्रायपाठपठितसामीप्यमुक्तित्वम् । तत्र सुहृत्त्वरूपभक्तयभावात् । वस्तुतस्तु त्रायपाठपठितसामीप्ये दासत्वदासीत्वे सोपाधिके, न तु निरुपाधिके । आत्मकामस्य नोपाधित्वम् । 'अकाम आप्तकाम आत्मकाम' इति श्रुतावकामत्वानन्तरमात्मकामत्वश्रावणात्सकलोपाधिनैराश्यात् । विषयवाक्य इति । 'भक्तिरहस्यभजन'मित्यादिरूपे तदाक्षिप्त 'एतदत्र विचार्यत' इत्यादिभाष्योक्ते च । भजतीत्युक्तया भजनविषयतयेत्यादिः । अक्षरस्य ज्ञानविषयत्वात् । इयामेति । पूर्वमानन्दमय-

१. तन्महत्त्वमिति शोधितपाठः।

#### भाष्यप्रकाशः

शंकराचार्यास्तु, 'गतेरर्थवन्त्व'मिति द्विस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्यं, क्वचित् पुण्यपापहान-सिनधो देवयानः पन्था श्रूयते, क्वचिन्न । स किं सर्वत्र संनिपतेन्न वेति संशये, उपायनवत् सर्वत्रेति प्राप्तम् । तत्राह । गतेः देवयानस्य पथः, अर्थवन्त्वम्रभयथा विभागेनेत्युक्त्वा क्वचिद्र्थवती गतिः, क्वचिन्नेति विभागस्त्ररूपं व्याचकुः । तन्मन्दम् । एकस्य प्रकारस्य गतिसार्थक्यं प्रत्यहेतुतया सौत्रस्थोभयथापदस्य विरोधात् ।

भास्कराचार्यास्तु, उभयथेत्यस्य सुकृतिनवृत्त्या दुष्कृतिनवृत्त्या चेत्यर्थमाहुः । पूर्वव्या-ख्यानादिदमेव समीचीनम् । सूत्रस्थपदसङ्गतेः ।

वाचस्पति मिश्रास्तु, यदि पुण्यमपि निवर्तते, किमर्था ति गितिरिति भास्कराचार्योक्तम-वतारणं स्वत्रव्याख्यानं चानूद्याहुः। तैरनाशङ्कनीयमेवाशिक्कतम्, विद्याक्षिप्तायां हि गतौ केयमाशङ्का, यदि क्षीणसुकृतः किमर्थमयं यातीति । न हीयं सुकृतनिवन्धना गतिः, अपि तु विद्या-निवन्धनेति । तसाद्वृद्धोक्तमेवोपवर्णनं साध्विति । तन्मन्दम् । विद्याक्षिप्ताया एव गतेरर्थवन्त्वस्य स्रत्रे प्रकारद्वयेन समर्थितत्वात् । तत्र प्रकाराकाङ्कायामर्थशब्दस्य पश्चस्वर्थेषु निष्टृत्तेरप्युक्तत्वात् तद्भिप्रत्य द्वेधा निष्टृत्त्यार्थवन्त्वव्याख्याने दोषाभावात् । तद्याख्येयष्टद्वोक्तौ त्वर्थशब्दस्य प्रयोजनार्थताया निष्टृत्त्यार्थवन्त्वव्याख्याने दोषाभावात् । तद्याख्येयष्टद्वोक्तौ त्वर्थशब्दस्य प्रयोजनार्थताया निष्टृत्त्यर्थताया वा उपगमेऽप्युभयथेति पदासामञ्जस्यं दुर्वारमेव, अतो ष्टृथायमादम्बरः। किश्च । मतद्वयेपि देहवियोगकाल एव द्विविधकर्मक्षयस्याङ्गीकृतत्वात् ब्रह्मणश्च व्यापकत्वाद्गति-वैयर्थ्यं तु मतद्वयेपि नापैति।

यत्पुन भीस्कराचार्यैः पर्यङ्कस्थस्य ब्रह्मणः कार्यब्रह्मत्वस्पगतम् । तद्पि मन्दम् । हेत्वद-ब्रीनात् । नच साकारत्वमेव हेतुरिति वाच्यम् । तस्य कार्यासाधारणतायाः प्रागेव बहुधासाभि-र्निरस्तत्वेनाभिमानमात्रत्वात् । नच 'यजूदरः सामिशरा' इति श्लोकरूपया तत्स्वरूपसंग्राहकश्च-

#### रहिमः।

निरूपणेन स्मृतविरुद्धधमौं निरूपितौ । तत्र श्रीनिकेतत्वेन ठक्ष्मीसहस्रठीठाभिः सेव्यमान उक्तः, तस्य श्रङ्काररसरूपत्वाच्छ्यामावदातत्वं भत्त्यर्थं सौत्रदृष्टान्तेन प्रतिपादितम् । आध्यानाय द्वितीयस्कन्धे इदं रूपं द्रष्टव्यम् । अर्थवन्त्वं पुण्यपापहानवन्त्वम् । उभाववयवौ यसेत्युभयं तस्मात्प्रकारे थाल् । एतदाह विभागेनेति । एकस्येति । क्षचिन्नेत्युक्तस्य । सूत्रव्याख्यानं पूर्वोक्तम् । अनादाङ्कनीय-मिति । यदि पुण्यमपि निवर्तते, किमर्था तिर्दे गितिरत्याग्रङ्कनीयम् । विद्याक्षिप्तेति । विद्याप्तिरितायाम् । आद्याङ्केति । पुण्यप्रेरितत्वाग्रङ्का । यातीतीति । आग्रङ्केति बोध्यम् । सुकृतेन निषध्यते साध्यसाधनभावसम्बन्धेनेति सुकृतिबन्धना । 'शाङ्करत्याख्यानपेश्वयेदमेव समीचीन'मित्युक्तत्वाद्याक्षिप्तात्वा विस्मृत्य 'पुण्यः पुण्येन भवतीति श्रुत्या पुण्यरूपभगवत्प्राप्तिः पुण्येन भवतीत्याग्रयेनादुः विद्याक्षिप्ताया इति । सुकृतिबन्धनाया व्यवच्छेदक एवकारः । अर्थवन्त्वस्येति । व्याख्यात-मिदं पदम् । तत्र प्रकारेति । सुकृतदिष्कृतप्रकारद्वये । प्रकारः निवृत्तसुकृतो निवृत्तदुष्कृत इस्पत्र निवृत्तत्वं निवृत्तिः । पश्चिति । पश्चिति । पत्रदुपपादितं पूर्वम् । आडम्बरः समारम्भः । गतीति । व्यापकस्य प्राप्तत्वात्तत्रास्यर्थकगितिवैयर्थम् । नापैतीति । न आअप एतीति छेदः । पर्यङ्कस्थस्येति । इयं प्रागुक्ता । पर्यङ्कविद्यायां कार्यव्रह्मप्राप्तिरित्यत्र तद्भाष्यम् । तस्येति । साकारत्वस्य । प्रागेवेति । सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरण एव । न चेति । 'यजूदरः सामिश्ररा असावृद्ध्वितिरव्ययः । स च व्रक्रोति ।

#### भाष्यप्रकाशः।

त्योक्तं वेदरूपत्वमेव हेतुरिति युक्तम् । तदा मनोमयत्वेन भगवद्धर्मरूपतयापि नित्यत्वानपायात्। नच द्वैतापत्तिः । तस्या अपि प्रागेवामेदस्वरूपविचार एव निरस्तत्वात् । उपासकस्य लिङ्गश्ररीरवन्त्रं वेदात्मकस्थुलशरीरवन्त्रं च युक्तमिति बोध्यम् ।

रामानुजाचार्यास्तु, संपरायाधिकरणं पश्चस्नमङ्गीकृत्य, तत्र देहपातसमय एव यावत्कर्मक्षयं सन्नद्वयेन व्याख्याय, गतिस्त्रं पूर्वपक्षत्वेन व्याक्वंन्ति । गतेर्देवयानगतिश्चतेः । उभयथा अर्थवन्तं सकृतदुष्कृतयोरेकदेशस्य देहिवयोगकाले हानिः शेषस्य पश्चादित्युभयथा कर्मश्चये सत्येवार्थवन्त्वम्, अन्यथा हि विरोधः । देहत्यागसमय एव सर्वकर्मश्चये सक्ष्मदेहस्सापि नाशात् केवलस्य गमनं तु विरुध्येतेति । एतस्योत्तरस्रपपन्नस्त्रे । उपपन्न एवोत्नान्तिकाले सर्वकर्मश्चयः । कथम् । तछ्क्षणार्थोपलब्धेः । 'परं ज्योतिरुपसंपद्य खेन रूपेणाभिनिष्पद्यते, स तत्र पर्येति जक्षन् कीडन् रममाण' इत्यादिषु श्लीणकर्मण आविर्भृतस्वरूपसापि देहसम्बन्धाख्य-सार्थस्थिपलब्धेः । विद्या हि खयं सक्ष्मश्चरीरस्थानारिभकापि सर्वकर्मणां निरवशेषश्चयेपि स्वक्रस्त्रात्रस्त्रात्ताय देवयानेन पथा गमित्रतं सक्ष्मश्चरीरं स्थापयित, यथा लोके केनित्तत् तद्यादिकं कृते, तस्य पुंसो नाशोत्तरमप्यन्ये तद्यापिकमशिथिलं कृत्वा स्थापयन्ति, तद्वदित्येवं व्याक्वंन्ति । अन्यापेश्चया इदमेवातिसुन्दरम् । अस्यन्यते तु यदेतन्न विचारितं तत् 'छन्दत्र' इति सन्ने भगवदिच्छायाः कारणत्वोत्तया याद्यश्चिकरणम् ॥ याद्याधिकारी तस्य तस्य तदा तदा कर्मश्चयस्तया तया विद्ययेति न कुत्रापि कल्पना, न वा श्चतिविरोध इत्यस्य निर्णयसार्थादेव सिद्धिरिति बोध्यम् ॥ ३० ॥ इत्यष्टमस्रुपपन्नाधिकरणम् ॥ ८ ॥

### रिक्षमः।

विज्ञेय ऋषित्रह्योभयोर्भहा'निति श्लोकः । तदेति । पर्यङ्गश्यदशायाम् । निस्यत्वेति । वेदनिसस्वा-नपायात् । प्रागेवेति । पादारम्भे 'न वा प्रकरणभेदादि'ति सूत्रभाष्यादौ, 'सर्वाभेदादन्यत्रेमे' इति सूत्र-भाष्ये च । तर्हि 'यजूदर' इत्यस्य का व्यवस्थेत्यत आहुः उपासकस्येति । श्यामावदातत्वमुक्तं स चाकाशशरीरः आकाशस्य 'मूतानां छिद्रदातृत्वं बहिरन्तरमेव चे'ति रुक्षणा 'छिद्रा व्योम्नीव चेतना' इति चेतनच्छिद्रकाः उपासका भवन्ति, तत्रैकस्योपासकस्य । 'स एष जीवो विवरप्रस्ति'रिति श्लोकार्थमाहुः लिङ्गदारीरेति । युक्तमिति । अत्रैवं प्रतिभाति । 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः संभूत' इत्यादि-श्रुत्याऽत्रिवृत्कृतभूतव 'च्छिद्रा व्योम्नीव चेतना' इति श्याचार्योक्तेरात्माकाशरूपजीवाद्वायुः पञ्चधा प्राणात्मा वायोरिवरीदर्यादिः । अग्नेरापः शरीरे दृश्यमानाः। ताम्यः पृथिवी अस्थिरूपा। 'यत्कठिनं सा पृथिवी'ति श्रुतेः । तस्या ओषधयः केशाः तेभ्योऽन्नं लिक्षाः । तस्मात्पुरुषो यूका इति । पुरुषोऽन्नरसमय इति । सकलसाधारणं कर्मजन्यं युक्तम् । कारणे तथा दर्शनात् । नित्यलीलास्थानां तु शरीरे भक्तम-नोरथेनात्मजन्ये, न तु कर्मजन्ये । श्रुतिरूपाणामिच्छा तु 'मद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवां' इति श्रुत्युक्ते-न्द्रियैः शरीरेण चेति तदुभयविषयिणीति नित्यलीलास्थभक्तानां लिङ्गशरीरवक्त्वं वेदात्मकस्थूलशरीरवक्त्वं च युक्तमिति बोध्यमित्यर्थः । सूक्ष्मदेहस्येति । कर्मजन्यस्य । केवलस्येति । जीवस्य । स्वयन् मिति। कर्मपूर्वप्रज्ञारिहता । 'तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा चे'ति बृहदारण्यकात्। तडागादिरू कमिति । केनचित्कृतमेव । श्रुतिविरोध इति । श्रुतीनां पुण्यपापसन्निधौ देवयानपथि श्रुतिः । पुण्यः पुण्येन भवती'ति श्रुतिः । 'यजूदर' इति श्रुतिः । 'परं ज्योतिरूपसम्पद्ये'ति श्रुतिः । एतासां विरोधः । सिद्धिरिति । असन्दिग्धले पर्यवसानमिति भावः ॥ ३० ॥ इत्यष्टमसुपपन्नाधिकरणम् ॥ ८ ॥

अनियमः सर्वासमाविरोधः शब्दानुमानाभ्याम् ॥ ३१॥ (३-३-९)

अथर्वणोपनिषत्सु पठ्यते 'परब्रक्षैतत् यो धारयति रसति भजति ध्यायते प्रेमित श्रुणोति आवयत्युपदिशत्याचरित सोऽमृतो भवति सोऽमृतो भवति शिक्ष्मिति श्रुणोति आवयत्युपदिशत्याचरित सोऽमृतो भवति सोऽमृतो भवति तत्र धारणादीनां समुदितानामेवामृतसाधकत्वम्, उत प्रत्येकमपीति भवति संशयः। अत्र धारणादिसाधनकलापमुक्तवा फलमुच्यत इति समुदितानामेव मुक्तिसाधकत्वम्। उपलक्षणं चैतत्। अवणादिनवविधभक्तीनामप्येवमेव तथान्विमिति पूर्वपक्षे, सिद्धान्तमाह अनियम इति। समुदितानामेव तेषां फलसा-धकत्विमिति नियमो नास्तीत्यर्थः। अत्रोपपित्तमाह सर्वासामविरोध इति। 'चिन्तयँश्चेतसा कृष्णं मुक्तो भवति संसृते'रिति श्रुत्या चिन्तनमात्रस्य तथात्व-

#### भाष्यप्रकाशः।

अनियमः सर्वासामविरोधः शब्दानुमानाभ्याम् ॥ ३१॥ एवं पुष्टिभक्तेः फलरूपत्वं तादृशमक्तस्य खरूपं च निरूप्य ततो न्यूनाया अपि मर्यादाभक्तेर्ज्ञानमार्गादुक्तर्षं विषयोत्कर्षात् वोधियतुं मर्यादाभक्तिसाध्यायां मुक्तौ सर्वा भक्तयः सिन्पतिन्ति, किं वा प्रत्येकमेवेतरिनरपेक्षाः मुक्तिं साधयन्तीति विचारियतुमधिकरणमारभत इत्याश्येन विषयादिकमाहुः अथविणेत्यादि । अत्र सर्वाङ्गे मनोधारणं करोतीति धारयितपदार्थः । रस्ति कीर्तयति जपतीत्यर्थः । भजित शारीरादिना सेवते । ध्यायते एकाङ्गं लीलां वा चिन्तयति । प्रेमिति मुधिष्ठिरादिवत् सिद्धति । श्रृणोति श्रावयतीति प्रकटार्थम् । उपदिशाति मन्नद्वारा बोधयति । आचरित भगवद्धमीनिति शेषः । एवमत्र नवोक्ताः । अयं च शासान्तरीयः पाटः । प्रसिद्धपाठे तु 'ध्यायति रसित भजती'ति त्रयमेवोच्यते, तदाप्युपलक्षणविधया अन्या अन्यत्रोक्ताः अपि समायान्ति । संशयपूर्वपक्षौ स्पष्टौ । सिद्धान्तं वक्तं स्त्रं व्याक्वर्वन्ति समुदितानामित्यादि । अन्नेति । अनियमे ।

# रिकमः।

अनियमः सर्वासामविरोधः राब्दानुमानाभ्याम् ॥ ३१ ॥ फलभक्तौ मुक्तिनैरपेक्ष्यमुक्तम्, तद्ये मुक्तिविचारं विरुणद्धीत्यालोच्याहुः एवं पुष्टीति । गतिसूत्रे उक्तायाः उपपन्नसूत्रे
फलरूपलम् । खरूपं दासदासीसुहृद्रपम् । मर्यादेति । गतिसूत्रोक्ता या मर्यादाभक्तिस्तत्साध्यायाम् ।
इतरेति । खेतरभक्तिनिरपेक्षाः एकैकेत्यर्थः । धारयतीति । धारणां करोतीत्यर्थः । कीर्त्तयतीति ।
'रस शब्द' इति धातुपाठात् । मानसं कीर्तनिमत्याहुः जपतीति । 'जप मानसे' । सेवत इति ।
'मज सेवायाम्' । एकाङ्गमिति । ध्यायतीत्यस्य ध्यानं करोतीत्यर्थाद्ध्यानस्वरूपमुक्तम् , 'वैकुण्ठलीलाभिध्यान'मिति तृतीयस्कन्धादाहुः लीलां वेति । 'ध्ये चिन्ताया'मिति धातुपाठादाहुः चिन्तयतीति ।
भगवदिति । मध्यमाधिकारे भगवद्धर्भाचरणम् । अन्या इति । भक्तयः । अन्यन्नेति । श्रुत्यन्तरेषु ।
संशायेति । पूर्वपक्षस्तु अन्नेत्यादि । तथात्वं फलसाधकत्वम् । एवमेवेति । धारणादिकलापवदेव
समुदितानां तथात्वं फलसाधकत्वम् । एवाहेति । केवलेति भावविशेषणादेवकारः । तथाच पृष्टि-

९ तथात्वम्। २ तत्र। ४० म० स्०र०

मुच्यते । 'पश्चपदीं जप्र'न्नित्याद्यक्त्वा 'ब्रह्म सम्पद्यते ब्रह्म सम्पद्यते' इति श्रुत्यां कीर्तनमात्रस्य तथात्वमुच्यते । तथाच प्रत्येकपक्ष एव सर्वासां श्रुतीनामविरोधः स्यात्। एवं सित 'परब्रह्मैतत् यो धारयती'त्यादिषु 'सोऽमृतो भवती'ति पदं प्रत्येकं सम्बध्यत इति ज्ञेयम् ।

ननु यथा दण्डादीनां प्रत्येकं घटहेतुत्वोक्ताविष नैकस्यैव तज्जनकत्वम्, एवमत्राप्येकैकस्य चिन्तनादेस्तथात्वोक्ताविष फलसाधकत्वं समुदितानामेव तेषामिति चेत् । मैवम् । योऽथीं यत्प्रमाणैकसमधिगम्यः, स तेन प्रमाणेन यथा सिध्यति, तथा मन्तव्यः । दण्डादेस्तथात्वं प्रत्यक्षेण गृष्णत इति तत्र तथास्तु, प्रकृते तु तेषां तथात्वमलौकिकदाब्दैकसमधिगम्यम् । श्रुतिस्तू-क्तैव । नचोक्तन्यायः श्रुतिष्विष तात्पर्यनिर्णायको भवतीति वाच्यम् । अली-किकेऽथे लौकिकस्यासामध्यात् । अन्यथा ब्रह्मणा मनसैव प्रजाजनने निषेकादि-कमि कल्प्येत । स्मृतिरिष क्वेत्वलेन हि भावेन गोप्यो गावः खगा मृगाः । येऽन्ये मृद्धियो नागाः सिद्धा मामीयुरञ्जसा । 'एतावान् सांख्ययोगाभ्या'मित्यु-पक्रम्य, 'अन्ते नारायणस्मृति'रित्यादिक्ष्पैवमेवाह । इममेवार्थं हृदि कृत्वाह सूत्र-कारः शब्दानुमानाभ्याभिति । श्रुतिस्मृतिभ्यामित्यर्थः । ते चोक्ते ।

एतेन सूत्रकारस्यान्योऽप्यनुशयोऽस्तीति भाति । यत्रोक्तसाधनस्तोमसम्पित्तिरेकस्मिन् भक्तेऽस्ति, तत्रैकेनैव मुक्तावितरसाधनत्वबोधकश्चितिवरोधाच्छ्रवः णकीर्तनस्मरणानां मुक्त्यव्यवहितपूर्वक्षणे युगपद्पि सम्भवादन्यथासिद्धिसम्भवे विनिगमकाभावादेकेनैव मुक्तिरिति न नियमः । अतः प्रत्येकसाधकत्वबोधिकानां

#### भाष्यप्रकाराः।

किश्चिदाशङ्क्य परिहरन्ति नन्वित्यादि । एवमेवाहेत्यन्तम् । एवमेवाहेति । प्रत्येक-पक्षमेवाह । एवं प्रत्येकपक्षं निर्णाय यत्रासां समुदायस्तत्र कस्य कारणतेत्याकाङ्कायां तामप्येतेन पूर्यतीत्याहुः एतेनेत्यादि । एतेनेति । अनियम इत्यादिकथनेन । तमेवानुश्यं च्युत्पा-दयन्ति यत्रोक्तित्यादि । युगपदिष सम्भवादित्ययं अन्यथासिद्धिसम्भवे हेतुः । विनिगमकाभावादिति । त्रयाणां मध्ये कस्यान्यथासिद्धिरित्यत्र विनिगमकाभावात् । अत इति । अनियमात् । ननु प्रत्येकपक्षे भक्तिकारणत्वश्चतीनां मिथोविरोधाद्धक्तीनां न प्रत्येकं कारणत्वम् , तथा समुदितानामि कारणत्वं मास्तु, ज्ञान एव तदुपक्षयस्य वक्तं शक्यत्वात् , श्चतीनां चोपचारेण नेतुं शक्यत्वादित्येवं तस्त्रोंकेत्यादिना आशङ्क्य, तत्र भक्तीनां मुक्त्यकारणत्वे

भावेन मर्यादाभावकैवल्यवदत्रापि प्रत्येकं कैवल्यमित्यर्थः । तामिति । आकाङ्क्षाम् । अनियम इत्या-दीति । आदिना पद्द्रयम् । अन्यथासिद्धीति । अवणजन्यमुक्तिं प्रति कारणतां ज्ञात्वैव समुदित-जन्यमुक्तिं प्रति कार(ण)ताज्ञानादन्यथासिद्धिः । त्रयाणामिति । एकमुक्तिकारणानाम् । मिथ इति । तृणारणिमणिन्यायोऽत्र न, किन्तु 'विरोधे विकल्प' इति मनुस्पृतिरपि न, किन्तु मुक्तीच्छुभिः तदर्थं का भिक्तिरिति विरोधो भिक्तसहानवस्थानलक्षणस्तस्मात् । न प्रतीति । सुन्दोपसुन्दन्यायेनाभावात् । ज्ञान एवेति । भक्त्या विमुच्यते'त्यत्र भक्तयेति करणतृतीयानिर्वाहाय तथा । 'भक्त्या जानाति चाव्य-य'मिति श्रुतेरवकारः । हेतुतृतीयाज्ञानं फलात्मकमिति श्रुतिविरोधमाशङ्कषाहुः श्रुतीनामिति । उप-

सर्वासां श्रुतीनां मिथोऽविरोधः । तर्ष्टोंकत्र तथात्वे सर्वत्रैव तथास्त्वित्यादाङ्क्य तत्र वाधकमाह द्राव्दानुमानाभ्यामिति । पूर्ववत् । तत्र प्रत्येकमिप मुक्तिहेतुत्वमु-च्यत इति न तथेत्यर्थः । यत्र प्रत्येकमिप तथात्वम् , तत्र किमु वक्तव्यं समुदि-तानां तथात्व इति भावः । तेन श्रिष्टः प्रयोगोऽयमिति ज्ञेयम् ॥ ३१ ॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे नवममनियमाधिकरणम् ॥ ९ ॥ यावद्धिकारमवस्थितिराधिकारिकाणाम् ॥ ३२ ॥ (३-३-१०)

पूर्व मुमुक्षु भिर्मुक्तिसाधनत्वेन कियमाणानां भगवद्धर्माणां मुक्तिसाधन-प्रकारो विचारितः, अधुना तु भगवान् खविचारितकार्यं लौकिकैश्वर्याच्याक्यं ज्ञात्वा, खैश्वर्यादिकं दत्वा, येन जीवेन तत् कारयति, स जीवस्तैर्धमैंमुक्तो भवति, न वेति विचार्यते।

#### भाष्यप्रकाराः ।

बाधकमाहेत्यर्थः । तन्नेति । श्रुतौ स्मृतौ च । तथाच श्रुतेरुपचारसिहण्णुत्वेपि स्मृतौ 'केवलेन हि भावेने'ति केवलपदान्नोपचारसिहण्णुत्वम् , अतस्तदुपृष्टंहितश्रुताविष यथाश्रुतमेवादरणीयमित्यर्थः । नतु ति पूर्व विकल्पितस्य दोषस्य कथं परिहार इत्यत आहुः यन्न प्रत्येकमित्यादि । तथाच तादृशस्थले सर्वासां भक्तीनां सिन्नपातात् फलशेष्ट्यं बोध्यमित्यर्थः । श्लिष्ट इति । 'अनियम' इत्यनेन एकमेव कर्तव्यम् , न द्वयं त्रयमित्यस्याप्यनियमस्य संग्रहान्नानार्थसंश्रय इत्यर्थः । अत्र भगवदिमिन्नानद्वारा मुक्तिजनिकानां भक्तीनां विचारेण तामिर्ज्ञेयस्य भगवतो निर्मलत्वबोधकं विवारणिति विशेषणं प्रतिपादितं बोध्यम् ।

ि अन्ये तु अर्चिरादिगतिः सर्वासु विद्यासु, उत यत्र श्रुयते तत्रेति संग्रये, सर्वत्रेति सिद्धा-न्तयन्ति । असिन् सिद्धान्ते तु यत्रातिकृपा, तत्र सद्योम्रक्तिः । इतरत्र त्वर्चिरादिगतिरिति विशेषो गतिस्रत्रादेव सिध्यतीति बोध्यम् ॥ ३१ ॥ इति नवममनियमाधिकरणम् ॥ ९ ॥

यावद्धिकारमवस्थितिराधिकारिकाणाम् ॥ ३२॥ पूर्वाधिकरणसङ्गतिं वद्नतोऽ-धिकरणप्रयोजनमाहुः पूर्वमित्यादि । सुक्तो भवति, न वेति । सायुज्यं प्रामोति, न वा । तथाच यदि तैः प्रामोति, तदा भक्तित्वम्, न मुक्तिजनकतावच्छेदकम् । तेषु भक्तित्वाभावात् । रिक्षमः।

चारेणेति । हेतुतृतीयायाः करणे उपचारः फलात्मकज्ञानस्य साधनज्ञान उपचारः तेन । पूर्वमिति । भाष्येऽन्यानुशयपक्षे विकल्पितस्य समुदिताभिर्मुक्तिः श्रुतीनां मिथो विरोध इत्येकैकस्या मुक्तिर्वेति विकल्पितप्रयस्य दोषस्य साधनाज्ञानस्य संशयप्रन्थोक्तस्य वा साधनाज्ञानस्य । यत्र प्रत्येकिमित्यादीति । तथात्वमिति । तृणारणिमणिन्यायेन मुक्तिसाधकत्वम् । भाव इति । केमुतिकन्याये भावः । एकमे-वेति । भजनम् । संग्रहात् सूचनात् । अनियमादिपदद्वये नानार्थसंश्रय इत्यर्थः । 'भक्तया मामभी'-तिवाक्यादाहुः अत्रेति । विरज्ञमिति । 'प्रवर्तते यत्र रजस्तम' इति द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायवाक्यान्निमलपदसामानाधिकरण्यम् । विद्याचणमिति । एकमित्यस्य विशेषणम् । 'अद्राक्षमेकमासीन'मिति तृती-यस्कन्धवाक्ये । अस्मिन्निति । प्रत्यक्षेऽस्मित्सद्धान्ते । गतिसूत्रादिति । भक्तिमार्गस्य भगवद्वशीका-रक्तवाद्कक्तेच्छ्या यत्रातिकृपारूपलीला, तत्र सद्योमुक्तिरित्यादि सिध्यतीत्यर्थः ॥ ३१ ॥ इति नवमम-नियमाधिकरणम् ॥ ९ ॥

यावद्धिकारमवस्थितिराधिकारिकाणाम् ॥ ३२॥ न मुक्तीति । किंतु भगवद्धर्मत्वं

१ (नतु प्रत्येकपक्ष इत्यादिनोक्तस्योभयोः कारणत्वाभावस्य) इतः पूर्वमेव चिह्नान्तर्गतम् ।

तत्र जीवकृतभगृवद्विषयकधर्माणां यत्र तत्साधकत्वम्, तत्र भगवदीयानां धर्माणां तत्साधकत्वं सुतरामेव । तेषां स्वकृत्यसाध्यत्वेनाविधेयत्वात्तत्साधनेष्व- प्रवेशोपीति सन्देहे निर्णयमाह यावदित्यादि ।

यसिन् जीवे यत्कार्यसाधनार्थमधिकारो भगवता दत्तः, तत्कार्यसाधनक्ष-मास्तसिन् ये खधर्मा भगवता स्थापिताः, त आधिकारिका इत्युच्यन्ते । तत्का-र्यसम्पत्तिरेव तदधिकारप्रयोजनमिति तावदेव तेषां तसिन् स्थितिरित्थर्थः । एवं सित तत्सम्पत्तौ सोऽपि निवर्तत इति तत्सम्बन्धिनो धर्मा अपि निवर्तन्त इति मुक्तिपर्यन्तं न तेषां व्यापारसम्भवः । भगवता तथैव विचारितत्वात् ।

#### भाष्यप्रकाशः।

यदि न प्रामोति, तदा भगवद्धर्मत्वमि न तथा। अत्राद्ये पूर्वोक्तश्चितिस्मृतिविरोधः, द्वितीये भगवद्धर्माणां मुक्तिप्रतिबन्धकत्वप्रसङ्ग इत्यतो विचार्यत इत्यर्थः। एवश्च ते भगवद्धर्मा विषयः। मुक्तिहेतवो न वेति संशयः। ते च 'यदादित्यगतं तेज' इत्यादिवाक्योक्ताः प्रतर्दनसंवाद इन्द्रेण खिस्रकत्तास्तादशा अन्यत्रापि क्षेयाः।

ंपूर्वपक्षमाहुः तन्त्रेत्यादि । अत्र द्वौ पूर्वपक्षौ । तत्र भगवान् यदा स्वकार्यकर्तृत्वेन अङ्गी-करोति, तदा तान् धर्मान् ददातीति वरणहेतुकत्वाचैरिप ग्रक्तिरित्येकः स्नुतरामित्यन्तेनोक्तः । तादर्थ्येन विहितत्वाभावानेत्यपरः अप्रवेद्योपीत्यन्तेनोक्तः । एवं सत्युभयत्रापि युक्तिस-

द्भावात् सन्देह एव पर्यवस्यतीत्यतः सन्देहे निर्णयमाहेत्युक्तम्।

सिद्धान्तं वक्तं सत्रं व्याक्कविन्त यस्मिकित्यादि । भवत्वेवम् , तथाप्युक्तसन्देहस्य कर्थं निवृत्तिरित्यतस्तदर्थं सत्रतात्पर्य स्फुटीक्कविन्त एवं सत्तीत्यादि । कार्यसम्पादनाय भगवता द-त्तानां धर्माणां यावत्कार्यमवस्थाने सित कार्यसम्पत्तावधिकारोपि निवर्तत इति तिकवृत्तौ ते धर्मा अपि निवर्तन्ते । 'लोकवत्त लीले'ति न्यायात् । अतो निवृत्तत्वादेव न सुक्तिपर्यन्तं तेषां व्यापारसम्भवः । नच तिकवृत्तौ न्यायमात्रमेव मानम् , अपि तु 'स्थानं पुरन्दराद्धृत्वा बलये दास्यतीश्वर' इत्यादीनि वाक्यान्यपि । अतो भगवता तेषां कार्यार्थताया एव विचारितत्वाद्धरणहेतुकत्विपि नैन्तेषां सुक्तिहेतुत्वम् । अतो भक्तयभावे तेषां प्रकृतौ लयः । यदि तेऽधिकारिणो भक्ताः, तदाधि-रिक्षः।

मुक्तिजनकतावच्छेदकम् । न तथेति । मुक्तिजनकतावच्छेदकम् । आद्य इति । प्राप्तिपक्षे । द्वितीय इति । अप्राप्तिपक्षे । स्विसिन्निति । 'मामुपास्वे'ति । अन्यन्नापीति । भगवान् शेषः भगवान् व्यासः भगवानिप्तः भगवान्मारुत इत्यत्रापि । अङ्गीकरोतीति । 'यमेवैष वृणुत' इति श्रुतेः । द्वातीति । 'तस्येष आत्मा विवृणुते तनुं स्वा'मित्यत्र श्रुतावात्मनोप्यात्मा स्वां तनुं विवृणुते वृत्तमक्तात्मानं स्वां तनुं स्वतनुत्वेन प्रकाशयित । विशेषेणाङ्गीकुरुत इति वार्थः । 'आचार्यचैत्यवपुषा स्वगितं व्यनक्ती'ति वाक्यात् । विहित्तत्वेति । भगवद्धर्माणां तथा । स्नोकविति । यथा स्रोके पाठको भक्तिवशाद्भगवद्धणवान् तदा न स पाठकः, पाठकत्वस्य गतत्वात्, किंतु भक्त इत्युच्यते । भगवद्भाणां कार्यः विवरीतुमाहुः नच तदिति । विवृण्वन्ति सम भगवतेति । तथामिति । भगवद्धर्माणां कार्यः भगवति व्यासे वेदशासाविभागः, आचार्येषु मार्गप्रकटनम् । तदर्थतायाः । तावत्कार्यदर्शनादेवकारः । वरणहेतुकत्वं भगवद्भिषु । प्रकाशाश्रयन्यायेन वर्माणां प्रमेयवरुस्ताशुक्षाहुः नैतेषामिति । प्रमाणामावादिति मावः । प्रकृताविति ।

मुक्तिस्तु भक्लैवेति भावः । यच 'ब्रह्मणा सह ते सर्वे सम्प्राप्ते प्रतिसश्चरे । यरस्यान्ते कृतात्मानः प्रविद्यान्ति परं पद'भिति वाक्यम्, तत्त्वाकल्पान्तं येषा- मधिकारः सप्तर्षिप्रभृतीनां तद्विषयकमिति ज्ञेयम् । अन्यथा भगवदत्ताधिकार- सामर्थ्यस्य भरतस्य खाधिकारसमाप्तौ मुक्तिं न वदेत् । 'कृतात्मानः' इति

#### भाष्यप्रकाशः ।

कारसमाप्त्यनन्तरं भिक्तः फलोन्मुखीभवतीति न भिक्तत्वस्य मुक्तिजनकतावच्छेदकत्वहानिरिति मुक्तिस्तु भक्त्यंवेति भाव इत्यर्थः । नतु यद्याधिकारिकाणां न मुक्तिपर्यन्तो व्यापारः, ति 'ब्रह्मणा सह ते सर्व' इति वाक्ये अधिकारान्ते मुक्तिकथनं विरुद्धं स्थादित्यत आहुः यचेत्यादि । तथाच तद्भक्तेस्तदानीमेव फलोन्मुख्यस्य भगवता विचारितत्वाक्तदापि तयेव तन्मुक्तिः, न त्वाधिकारिक्रिगुणेरित्यदोषः । अत्र गमकमाहुः अन्यथेत्यादि । तथाच यद्याधिकारिकरेव गुणेमुक्तिः स्थात्, तदा 'स मुक्तभोगां त्यक्त्वेमां निर्गतस्तपसा हरिम् । उपासीनस्तत्यदवीं लेभे व जन्मभिक्ति-भि'रिति ताहशोपासनया तथा मुक्तिं न वदेत् । अत एतदनुरोधेन पूर्वोक्तवाक्येपि साधनान्तरेणेव मुक्तिं चेत्यर्थः । तत्रापि गमकमाहुः कृतेत्यादि । तथाचात्रापि तथेत्यर्थः । एतेन प्रशान्ता-रुणलोचनत्वं विचारितम् । प्रशान्तं ज्ञानम्, अरुणं क्रिया, रजोरूपत्वात् । तदुभयविचारात्मकं लोचनम् । तेषु तेष्विधकारिषु ज्ञानिक्रययोः कार्यार्थं प्रदानादिति बोध्यम् ।

अन्ये त्वत्र अपान्तरतमवशिष्ठप्रभृतीनां पूर्णज्ञानवतां दृष्टपरतत्त्वानामपि व्यासमैत्रावरुणा-प्रदिरूपजन्मान्तरदर्शनाद्विद्याया न मुक्तिहेतुत्वमित्याशङ्क्य, तिन्नरासायाधिकारस्य प्रतिबन्धकत्वा-त्तत्समाप्तौ पूर्वया विद्ययेव मुक्तिमाहुः ।

# रहिमः।

नात्र भगवद्धमेंषु तेषां लय उक्तः । त्रकृतेः खरूपात्मिकायाः प्रणवत्वेन नवीनभावजनकत्वात्तत्र लयेपि भगवद्धमेत्वाभावत्रसङ्काभावात् । 'शब्दार्थरसरूपधृ'गिति द्वादशस्कन्धात् । ॐकारस्य शब्दत्वात् । यचेत्यादीति । सप्तर्चीति । प्रभृतिशब्देन चतुर्दशमन्वन्तराणि दिवाभिमानिदेवता(नि) च प्राह्माणि । तद्मानीमिति । अधिकारसमाप्तिकाल एव । पूर्वोक्तिति । 'श्रह्मणा सह ते सवे' इति वाक्ये 'स भुक्तभोगा'मिल्यस्मिन्वाक्ये वा साधनान्तरेण भक्त्या । उपासनेन वा । तथिति । साधनान्तरेणैव व्यापिवैकुण्ठे प्रवेश उच्यते, नत्वाधिकारिकगुणैरिल्यथः । प्रश्चान्तेति । स्त्रेऽधिकारशब्दात्साधनाध्याये साधनानां पादे भगवद्धर्माणां विचारादिधकार उत्तमोक्ताः साधनं भक्तयादिरध्यायार्थः भगवद्धर्मा आनन्दमयादेः तत्र 'आनन्दादयः प्रधानस्थो'क्ताः अन्येऽधिकारशब्दानृतीयस्कन्धीयाधिकारप्रकरणस्पर-णात् आध्यानाये'ति सूत्रस्मारितध्यानादिविषयाणां तृतीयस्कन्धादाद्यः प्रशान्तेति । तेन पूर्वत्रोत्तरत्र च तृतीयवाक्योक्ति स्त्रस्मारितध्यानादिविषयाणां तृतीयस्कन्धादाद्यः प्रशान्तेति । तेन पूर्वत्रोत्तरत्र च तृतीयवाक्योक्ति स्त्रस्मारितध्यानादिविषयाणां तृतीयस्कन्धादाद्यः प्रशान्तेति । तेन पूर्वत्रोत्तरत्र च तृतीयवाक्योक्ति विचन्वन् दियतं पतिम् । श्रीनिकेतं सरस्वत्यां कृतकेतमकेतैनम् । ईयामावदातं विरेषं प्रशान्तारणलोचनम् इति षड्विशेषणानि विचारितानि । षष्ठी कला च । अन्यास्तत्रतत्र वक्ष्यन्ते । तेषु तेष्विति । भगवव्यासाचार्यादिषु ज्ञानकार्यार्थं प्रदानं ज्ञानस्य । एवं कियावतारेषु कियाकार्यं प्रथमसुवोधिन्यां स्पष्टम् । अपान्तरत्तमेति वेदाचार्यनाम । स व्यासो जातः । मेत्रावरुणी विश्वष्ठपितरौ । आदिना मनस्तो नारदः । व्यासमैत्रावरुणादिभी रूप्यते व्यवहियते ताद्दश्च

पदात्तेषामपि भगवति कृतान्तःकरणानामेव परस्य भगवतः परपदे व्यापिवैकुण्हे प्रवेश उच्यते, न त्वाधिकारिकगुणैः ॥ ३२॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे दशममाधिकारिकाधिकरणम् ॥ १०॥ अक्षरियां त्ववरोधः सामान्यतद्भावाभ्यामौपसद्वत्तदुक्तम् ॥३३॥ (३-३-११)

ननूक्ताथर्वणोपनिषद्वाक्यैर्भगवद्धर्माणां मुक्तिसाधनत्वमुच्यते, श्रुत्यन्तरेषु 'तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय' 'ज्ञानादेव तु कैवल्यम्' 'तरित शोकमात्मवित' 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवती' खादिषु ज्ञानस्यैव मुक्तिसाधन-त्वमुच्यते, श्रुतित्वाविशेषादुभयोस्तथात्वे कारणवैजाखे कार्यवैजाखस्यावश्यक-

#### भाष्यप्रकाशः।

सिद्धान्ते तु ताद्दशाधिकारस्य भगवद्दत्तत्वात्तादृशाज्ञापरिपालनस्याप्रमत्तत्वेन प्रकरणे तुष्टा-द्भगवत एव कृतात्मत्वम्, ततो मुक्तिः, न तु तया विद्ययेति विशेषः । उचितं चैतत् । 'मोक्षमि-च्छेजनार्दना'दिति वाक्याद्भगवतो मोक्षदातृत्वादिति । नच विद्ययेति युक्तम् । तस्याः सान्वि-कीत्वेन खमप्रबोधन्यायाद्विद्ययोपमर्दस्यापि सम्भवादिति । एवमेव ज्ञानपक्षेपि ज्ञेयम् । तेनात्र

भक्ताधिकारिणां मुक्तिरन्यथा प्रकृतौ लयः।

पुनः सृष्टौ तथैश्वर्यं कर्मिणां पुनरागतिः ॥ १॥ इति सर्वोपि विषयः सचितो ब्रेयः ॥ ३२ ॥ इति द्दाममाधिकारिकाधिकरणम् ॥ १० ॥

अक्षरियां त्ववरोधः सामान्यतद्भावाभ्यामौपसद्वत्तदुक्तम् ॥ ३३ ॥ पूर्वान्विकरणे प्रासङ्गिकविचारेणापि भक्तेरेव मुक्तिकारणत्वे दृढीकृते तद्य भगवद्भक्तिरेवावश्यं कार्येति सिध्यति । तथा सति श्रुत्यन्तरे अक्षरज्ञानस्थापि म्रुक्तिकारणत्वश्रावणात् तस्य का गतिरित्याकाङ्कायां तत्प्रकारं विचारियतुमधिकरणमारभत इत्याशयेन विषयसंशयौ पूर्वपक्षकुक्षावेव निश्चिप्य सूत्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । भगवद्धर्माणामिति । भगवद्धिषयाणां श्रवणादीनाम्। अत्र उच्यते इत्यन्तेन विषयसंशयतद्वीजान्युक्तानि । श्रुतित्वेत्यादिना पूर्वः पक्ष उच्यते । तथाचैवं वैजात्यस्यावश्यकत्वात्, 'भूयश्चान्ते विश्वमायानिवृत्ति'रिति श्वेताश्वतरश्चत्या मुक्तेः

रहिमः।

जन्मान्तरं तस्य दर्शनात् । कृतात्मत्वमिति । 'ब्रह्मणा सह' इति वाक्योक्तमनृदितम् । स्वमप्र-बोधित । एतयोरुपमदौँपमर्दकमावः । उपमद्स्येति । विद्या सः । ज्ञानपक्षे इति । अज्ञानेन ज्ञानोपमर्दस्य सम्भवात् । अन्यथा भक्तयभावे । प्रकृतौ स्वरूपे । ज्ञानित्वात् । अन्येषां तु प्रकृतौ । ज्ञानिनां सृष्टौ ज्ञानित्वेनैश्वर्यम् । सर्वे इति । भक्तज्ञानिकर्मिविषयः । यावदवस्थितिराधिकारिकाणां वाच्योर्थः । सूत्राणां विश्वतोमुखत्वात्सर्वौ विषयः सूचितः ॥ ३२॥ इति द्रशममाधिका-रिकाधिकरणम् ॥ १० ॥

अक्षरियां त्ववरोधः सामान्यतद्भावाभ्यामौपसद्वत्तदुक्तम् ॥ ३३ ॥ भक्तरेचेति। पादार्थत्वाद्भगवद्भभित्वेन भक्तयुपादानमिलाशयेन भगवद्भभीणामिलस्यार्थीयम्। भग-वान्मक्तिमक्तिमानि'तिवाक्याद्भगवद्धमीं मक्तिः। 'तस्य प्रियमेव शिर' इति श्रुतेश्व। उच्यत इतीति। द्वितीयोच्यत इत्यन्तेन । पूर्वपक्षे विषयसंशयनिक्षेपपूर्वकं विषयसंशयतद्वीजानि वदन्त एव तावद्भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तथाचेति । वैजात्यस्येति । आयर्वणोपनिषद्भक्येषु श्रुत्यन्तरेतु मिलितेषु विषयेषु भक्ति-

त्वान्मुक्तौ च तदसम्भवात् 'भक्त्या मामभिजानाती'ति वाक्याद्वक्तौ ज्ञानस्यापि सम्भवाज्ज्ञानेनैव मुक्तिरिति पूर्वपक्षे, ज्ञानसाधनत्वनिरूपकश्चितितात्पर्यं निरूप्यन् पुरुषोत्तमप्राप्तेरेव मुक्तिपदवाच्यत्वात्तद्भजनस्यैव तत्प्रापकत्वमिति हिद्दि कृत्वाह अक्षरियामिलादि । तुशब्दः पूर्वपक्षनिरासे । वाजसनेयके श्रूयते

भाष्यप्रकादाः।

सर्वमायानिष्ट्रस्यात्मकत्वेन तस्यां वैजात्यासम्भवात्, ज्ञानकारणत्ववोधकश्चतेः सावधारणत्वेन भक्तिकारणत्ववोधिकायां च तदभावेन 'भक्त्या मामभी'ति गीतावाक्याद्धक्तो ज्ञानस्य सम्भवात् 'गतेरर्थवन्त्व'मित्यतीताधिकरणे मर्यादामार्गे ज्ञानस्य मुक्तिसाधनताप्रतिपादनाच्च भक्तेः परम्परया कारणतामादाय भक्तिकारणतावाक्यानां समर्थनीयतया ज्ञानेनैव मुक्तिरिति पूर्वपक्षे, ज्ञानसाधन-त्वनिरूपकश्चतितात्पर्य निरूपयन् उक्तं हृदि कृत्वा अक्षरज्ञानस्य तां प्रति स्वरूपयोग्यतासम्पादकत्वेन कारणत्वमाहेत्यर्थः । सृत्रं व्याक्चर्वन्ति तुद्राब्दः पूर्वेत्यादि । पूर्वपक्षनिरास इति । पूर्वोक्तरीत्या सावधारणवाक्यसिद्धत्वाज्ज्ञानेनैव मुक्तिरिति पूर्वपक्षनिरासे । तं ज्ञानकारणत्वनिरूपकश्चतितात्पर्यनिरूपणमुखेनोपपादयन्ति वाजेत्यादि ।

अयमर्थः । अस्थूलादिवाक्यस्थोपसंहारे 'य एतद्विदित्वा प्रैति स ब्राह्मण' इत्यक्षरवेत्तर्ब्रह्म-त्वम्रक्तम् । 'अथ परे'ति वाक्ये च परविद्याया अक्षरज्ञानजनकत्वमेवोक्तम् । तेन ज्ञानरूपे मार्गे इष्टप्राप्त्युपाये अस्थूलत्वाद्दश्यत्वादिगुणकं यद्क्षरं तद्विषयकाण्येव ज्ञानानीष्टप्रापकतया निरूप्यन्ते, न तु पुरुषोत्तमविषयकाणीति ज्ञानविषयविशेषणवलानिश्रीयते । तत्फलविचारे च 'ब्रह्मविदामोति पर'मिति श्रुतावक्षरत्रद्धाविदोऽक्षरात् परस्य प्राप्तिः फलत्वेनोच्यते । नचाक्षरमेव पुरुषोत्तम इति वाच्यम् । परपदप्रयोगवैयर्थ्यापत्तेः । 'दिव्यो ह्यमूर्त' इति मन्ने 'अक्षरात् परतः पर' इत्येतस्थापि विरोधापत्तेः । नच तत्राक्षरपदेन प्रकृतिर्वा, जीवात्मा वा प्राह्म इति युक्तम् । प्रकृतविरोधात् । जगत्कारणभूतस्य चेतनस्थैव तत्राक्षरत्वेन प्रकृतत्वात् । अतस्तत्र 'अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः रिक्षमः ।

ज्ञानरूपसाधनवैजात्यस्य । ज्ञानं भक्तिर्वा साधनमिति संशयः । भक्तिज्ञानप्रतिपादकश्चितद्वयं संशयबीजम् । वैज्ञान्येति । पूर्वपक्षत्वाद्वैजात्यासंभव उक्तः । अयं समर्थनीयतयेत्यस्य । भक्तौ ज्ञानस्येति । इदमप्रि पूर्वपक्षत्वात् । ज्ञानं तु फलात्मकम् । परम्परयेति । फलात्मकज्ञानद्वारा । तामिति । भक्तिं प्रति । ज्ञानंनैवेति । एवकारो भक्तिन्यवच्छेदकः । तमिति । पूर्वपक्षम् । ज्ञानविषयेति । विशेषणमस्थूलत्वा-द्वयत्वादिगुणकत्वम् । ज्ञाद्यविदितिभाष्यं विवृण्वन्ति सा त्रः फलेति । भाष्यमुपवृंहणपरमिति मत्वोपवृंद्यं वक्तुमाहुः नचेत्यादि । सगुणगुणानां विशेषदर्शनोत्तरमभावात्तर्कः । वाच्यमित्यस्य तर्कितव्यमित्यर्थात् । परपदेति । परिणामाद्वैतत्वाद्विशेषदर्शनोत्तरमपि परत्वादिरूपपुरुषोत्तमगुणानां विशेषदर्शनोत्तरं भावात् । एवं परपदेत्यादिः । पुरुषोत्तमपदाभावादत्राहुः विच्य इति । 'दिव्यो ह्यमूर्तः पुरुष' इत्यत्र नामैक-देशप्रहणादित्त पुरुषोत्तमपदिमिति । 'विष्णुर्नाम महायोगी महामायो महातपाः । तत्त्वमार्गे यथा दीपो दृश्यते पुरुषोत्तमपदिमिति । 'विष्णुर्नाम महायोगी महामायो महातपाः । तत्त्वमार्गे यथा दीपो दृश्यते पुरुषोत्तमः इति । यस्तु 'अर्धमात्रा तु निश्चले'त्युक्त्वा 'शुद्धस्फटिकसंकाश किंचित्स्-र्यमरीचिवत् । लभते योगयुक्तात्मा पुरुषोत्तमतत्तर' इति योगतत्त्वोपनिषदि । 'अर्थमात्रात्मकः कृष्णः' तस्य लाभसाधकत्वेनोक्तः पुरुषोत्तमः सोऽभेदाच्छ्वद्यमेदेन साध्यसाधनभावः । प्राद्य इति । एवमक्षरपरं परपदिमिति भावः। प्रकृतेति। प्रकृतमक्षरं न प्रकृतिर्वं जीवात्मेति भावः। तन्नेति। सण्डके। प्रकृतत्वा-दिति। 'तथाक्षरात् विविधाः सौम्य भावाः प्रजायन्ते तत्र चैवापियन्ती'तिश्रुत्या तथा। तन्नेति। सण्डके।

'एतद्वै तदक्षरं गार्गि झाह्मणा अभिवद्न्त्यस्थूल'मित्यादि। तथाथर्वणे च 'अध् परा यया तद्क्षरमधिगम्यत' इति। तेन ज्ञानमार्गेऽक्षरविषयकाण्येव ज्ञानानि निरूप्यन्ते, पुरुषोत्तमविषयकाणि नेति निश्चीयते। 'ब्रह्मविद्म्योति पर'मिति श्रुतावक्षरब्रह्मविद्ोऽक्षरात् परस्य प्राप्तिरुच्यते। 'अक्षराद्पि चोत्तम' इति भग-वद्वाक्याचाक्षरातीतः पुरुषोत्तमः। 'भक्तया मामभिजानाती'ति वाक्ये 'मा'मिति पदात् पुरुषोत्तमविषयकं ज्ञानमुच्यते, न त्वक्षरविषयकम्। किञ्च, ब्रह्मभूतस्य भक्तिलाभोक्तेस्तस्य चानन्दांशाविभावात्मकत्वात्तस्य चाविद्यानाशजन्यत्वात्तस्य चाक्षरज्ञानजन्यत्वात् पूर्वकक्षाविश्रान्तमेवाक्षरज्ञानम्। एवं सत्यक्षरविषयिणीनां

#### भाष्यप्रकादाः।

परमां गितम्, यं प्राप्य न निवर्तन्ते तद्वाम परमं ममे'ति 'क्टस्थोऽक्षर उच्यत' इति गीतास्युत्युपृष्टंहित एव प्राह्मः । तसाचाक्षरात् परः पुरुषोत्तम एवेति गीतास्यात् 'अक्षरादिष चोत्तम' इति मगवद्वाक्यतोऽक्षरातीतत्या निश्चितः, अतस्तत्प्राप्तिरेव फलत्वेन निश्चीयते । तत्कारणविचारे तु श्चतौ 'ब्रह्मवि'दित्यनेन तद्विवरणचिं 'ब्रह्म यो वदे'त्यनेन च ज्ञानं प्राप्तृविशेषणत्वेनोच्यत इति स्वरूपयोग्यतासम्पादकमेवाक्षरिवषयकं ज्ञानम् । 'भक्त्या मामभी'ति गीतावाक्ये तृतीयया मक्तेः करणत्वं 'मा'मिति पदात् तद्व्यापारभृतं पुरुषोत्तमञ्चानं चोच्यते, न त्वश्चरविषयकम् । किञ्च । यद्यधिगम्यत इत्यस्य प्राप्त्यर्थकत्वमङ्गीक्रियते, तदा तेनाक्षरप्राप्तिभवति, सैव 'ब्रह्म वेद ब्रह्मेव भवती'ति श्चर्यन्तरेणोच्यते । तदापि 'भक्त्या मा'मित्यसात् पूर्वं यत् 'ब्रह्मभृतः प्रसन्नात्मा न शोचिति न काङ्कृति । समः सर्वेषु भृतेषु मद्भक्तिं लभते परा'मिति वाक्यम्, तस्मिन् ब्रह्मभृतस्य मक्तिलामोक्तेब्रह्मभावस्य च स्वरूपलामरूपत्वेनानन्दाविभीवात्मकत्वादानन्दाविभीवस्य चाविद्यानाश्चरत्वाद्विधानाशस्य चाक्षरज्ञानज्ञन्यत्वात् परप्राप्तिपूर्वकक्षारूपो यो ब्रह्मभावस्तद्विश्रान्त-मेवाक्षरज्ञानम् । तेनाक्षरप्राप्तेर्यक्रिक्तत्वं यदुच्यते, तदक्षरस्य परमधामत्वेन पुरुषोत्तमाविनाभावा-रिक्षः।

प्राह्म इति। अस्तः पुरुषो प्राह्मः। तस्माचिति। उक्तोपवृंद्धात्। चकारेण भाष्यीयोपवृंद्दणाद्वक्ष्यमाणात्। भाष्यं संयोज्य विवृण्वन्ति स्म अक्षरात्पर इति। इति निश्चीयत इति पूर्वान्वियभाष्यमाद्यः। 'अक्षरातितया निश्चित' इति शब्दभेदेन पूर्वान्विय। किञ्च। भाष्यं परस्य प्राप्तिरुच्यत इति पूर्वान्वियीसाद्यः अतस्तत्प्राप्तिरेचेति। शब्दाध्याद्दारेणार्थभेदेन च। भक्तया मामभीलादिभाष्यं विवरीतुमाद्यः तत्कारणेति। परप्राप्तिकारणत्वेन। ज्ञानं प्राप्तिति। 'अद्ववि'दित्यत्र 'वि'दित्यत्र प्राप्तुर्विशेषणं ज्ञानम्, 'यो वेदे'त्यत्र प्राप्तुर्विशेषणं ज्ञानम्। बद्धविषयकज्ञानवान् ब्रह्मविषयकज्ञानानुकूलो व्यापारो देवदत्तिष्ठ इति क्रमेण बोधात्। भाष्यं विवृण्वन्ति स्म भक्तया मामभीति। मामिति पदादिति। 'अभिजानात्ती'त्यत्राभिज्ञानानुकूलव्यापार इति ज्ञानस्य विषयतासंबन्धेन 'मा'मित्यस्मत्यदार्थत्वाद्धक्तिच्यापारसूतं पुरुषोत्तमज्ञानं जातम्। तदनुकूलो व्यापारस्तु देवदत्तिष्ठः। नित्विति। भक्तिच्यापारमृत्तित्वर्थः। किञ्चेति भाष्यं विवरीतुमाद्यः किञ्चेति । 'अथ यया तदक्षरमिष्गम्यत' इति भाष्योक्तश्चते वाइतोपि लोपः सं 'निमित्तापाये नैमित्तिकस्याप्यपाय' इति न्यायादित्याशयेन (अ)क्षरज्ञानजनिकत्युक्तम्। तत्र विद्या ज्ञान-मित्येकस्य जन्यजनकमावो विरुद्ध इति प्रकारान्तरेण व्याख्यामाद्वः यद्यधीति। ब्रह्म चेद्रति। ब्रह्मविवयिणीं विद्यां चकार करोति वा। विवृण्वन्ति स्म ब्रह्मभूतस्यत्यादिना। पुरुषोक्तमाविनेति।

# भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृहितम्।

धियां श्रुतौ सुक्तिसाधनेषु यः अवरोधः प्रवेशनं गणनेति भावत्, स सामान्यत-द्रावाभ्यां हेतुभ्याम्। पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धे सुक्तिरिति सामान्यम् । मर्था-दामार्गेऽङ्गीकृतानां 'ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचित न काङ्क्षिति । समः सर्वेषु

#### भाष्यप्रकाशः।

दुच्यते । तेनावधारणमपि जीवस्य पुनरावृत्त्यभावेन मृत्य्वतिक्रमेण कैवल्येनाक्षरप्राप्तेर्बक्षभावात्म-कत्वेन चोपपद्यमानं न विरुध्यत इति ज्ञानकारणत्वनिरूपकश्चितिभरुच्यत इत्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः एवमित्यादि । एवं तद्विरोधे सति अक्षरविषयिणीनां धियां तैत्तिरीयादिश्चुतौ योऽवरोधो म्रक्तिसाधनेषु गणना, स सामान्यतद्भावाभ्यां हेतुभ्याम् ।

तत्र किं सामान्यमित्यपेक्षायां पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धे मुक्तिरिति भक्तसङ्गे सिद्धम् । 'सत्सङ्गलब्धया भक्त्या मिय मां य उपासिता । स वै मे दिशेतं सिद्धरञ्जसा विन्दते पद'मित्ये-कादशस्कन्धे। स च पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धस्त(त्त)द्धामरूपाक्षरज्ञानेप्यस्तीति तदेव सामान्यम् । तथा, 'मर्यादामार्ग' इत्याद्यक्तरीत्या तद्भावो ब्रह्मभावः ताभ्यां हेतुभ्यां अक्षरज्ञानानां मुक्तिसाधनेषु प्रवेशः। मर्यादामार्गिणां पुरुषोत्तमप्राप्तौ सहस्ययोग्यतासम्यादकत्वेन प्रवेश इत्यर्थः।

रसत्वेनातिसुन्दरत्वात्परमं थाम पीठं चरणौ पुच्छं वृन्दावनम् । तदविनाभावात् । भक्तैः सह निगूढ-भावकरणे पीठाद्यन्यतमापेक्षा । न तु युगपत् । 'तं पीठस्थं येऽनुयुजन्ति धीरास्तेषां सुखं शाश्र्तं मेतरेषा'मिति श्रुतेः । 'अथ परे'त्यस्या अर्थकथने भाष्ये एवकाराच्छुतौ 'ज्ञानादेव तु कैवल्य'मिति सावधारणो-किस्तदेकवाक्यतापन्नायामवधारणमित्यारायो ज्ञेयः । 'ब्रह्म वेद ब्रह्मेव भवती'त्यत्रोक्तश्चतावेवकारविरोध-माशङ्कणाहुः तेनावेत्यादि । ब्रह्मभावेति । ब्रह्मगावो ब्रह्मत्वं 'बुद्ध्या विशुद्धया युक्त' इति गीतोक्त आत्मा खरूपं यस्याः। भावे त्वः। हहोपपुंवद्भावौ पूर्ववत्। तेन। ज्ञानेति। 'ज्ञानादेव तु कैवल्य'-मित्याद्युक्ताभिः । तद्विरोधेति । पुरुषोत्तमाक्षरज्ञानप्रतिपादिकयोः श्रुत्योविषयभेदाद्विरोधे सति । पुरुषोत्तमेतिभाष्यमुक्तसूत्रार्थभाष्यप्रपर्ञं विवरीतुमपेक्षामाहुः तन्त्र किमिति । विवृण्वन्ति सा पुरुषोत्तमेति । सम्बन्धिनोऽक्षरभक्तप्रमेयबलानुग्रहाः । तेषां सम्बन्धोराशिभाव एकस्वामिकत्व-माधाराधेयमावौ । तन्निष्ठभगवद्भावत्रह्मभावयोर्जन्यजनकभावः सम्बन्धः । एकस्वामिकत्वं भगवद्भीर्यसं-विजनकैकाधिकरण्य सम्बन्ध इत्याशयेनाहुः भक्तसङ्ग इति । भक्तसङ्गे सिद्धं सामान्यम् । केत्यतो वाक्यं पठन्ति सम सत्सङ्गेति । पदं मुक्तिः । स चेति । असार्थः पुरुषोत्तमेति । पुरुषोत्तम-सम्बन्धिभक्तः भगवद्वीर्यसविजनकः (भगवद्भावजनकः) तस्य भगवद्भावस्य सम्बन्धोऽक्षरज्ञाने जन्य-जनकभावः । अन्यत्राप्याहुः तद्धामेति । तद्धाम पुरुषोत्तमसम्बन्धि तद्रुपाक्षरं तस्य ज्ञाने । परम-मुक्तिजनके । मम पुरुषोत्तमाधिष्ठानं हृदयमक्षरिमति ज्ञानेऽप्यस्ति । अपिनोक्तोदाहरण तस्मिन् । तदेवेति। विधेयितिङ्गम् । उक्तसम्बन्ध एव सामान्यमित्यर्थः । मर्यादेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तथा मर्यादेति । इति वाक्यादिति ब्रह्मभावानन्तरं भगवद्भावसम्भवादित्यत्र हेतुः, न तु ब्रह्मभावा-क्रन्तरमित्यत्र । तेनेति वाक्याद्रह्मभावस्तदनन्तरमिति नान्वेतव्यम् । परम्परोपयोगे तु प्रवेशादित्यन्तो हेतुः। साध्यार्थकभाष्येणैवं सत्यक्षरेत्याद्युक्तेन सह युवन्ति स्म अक्षरज्ञानानामिति। भाष्यीयप्रवेशन्-मित्यसार्थः । कार्यमृतहेतुना साध्यमुक्तं प्रवेशमाहुः मर्योदामार्गिणामिति । इदमुक्तं मर्यादामार्ग इत्यादिभाष्येण। स्वरूपेति। स्वरूपयोग्यतासम्पादनेन कार्येण हेतुना प्रवेशोऽक्षरज्ञानानां मुक्तिसाधनेषु ४१ म॰ सू॰ रू॰

भूतेषु मद्गक्ति लभते, परा'मिति वाक्याद्रह्मभावानन्तरमेव भगवद्भावसम्भ-वात्तेन पुरुषोत्तमे प्रवेशात्तत्र परम्परोपयोगो ब्रह्मभावस्येत्युभाभ्यां हेतुभ्यां तथे-स्वर्थः । वस्तुतस्तु पुरुषोत्तमप्राप्तिरेव मुक्तिरिति भावः ।

नन्वक्षरस्याविदिाष्टत्वेन तदुपासंकानामपि तथात्वात् केषाश्चित् तन्नैव लयः, केषाश्चिद्गक्तिलाभ इति कथमुपपर्यंत इत्यादाङ्क्य, तत्र हेतुं दृष्टान्तेनाह औपसद्व-दिति । उपसदाख्ये कर्मणि तानूनप्त्रस्पर्शाख्यमौपसदं कर्मास्ति । तत्रातिथ्यायां धीवैयां सुचि चमसे वा यदाज्यं चतुरवत्तं पश्चावत्तं वा समवद्यति, तत्तानूनप्त्र-मित्युच्यते। 'अनाधृष्टमसी'ति मञ्जेण षोडशाप्यृत्विजो यजमानेन सह तानूनप्त्रं

## भाष्यप्रकाशः।

अत्र सामान्यादित्युक्ते करणतापि सम्भान्येतेति तद्वारणाय द्वितीयो हेतुरिति बोध्यम् । अक्षरज्ञानस्य मुक्तिसाधनतावच्छेदकं यद्भुपं तज्ज्ञापनाय प्रथमः । यदि ह्यक्षरप्राप्तेः परमम्रुक्तित्वं स्यात्, तदाथर्वणिकायामक्षरिवद्यायां पुरुषस्याक्षरात् परत्वं न श्राव्येत । तत्तु श्राव्यते। अतोऽक्षर-ज्ञानानामश्चरप्रापकत्वेन वज्ज्ञापकत्वेन वा न परमम्रुक्तिकारणता, किन्तूक्तरीत्या भगवद्धामता-ज्ञापकत्वेनेत्याश्चयेनाहुः वस्तुत इत्यादि । दृष्टान्तमवतारयन्ति नन्वक्षरस्यत्यादि । तत्रैव लय इति । 'ब्रह्मैव भवती'त्यवधारणादश्चर एव लयः । भक्तिलाभ इति । 'ब्रह्मविदामोति पर'मिति

प्रवेश इति दृष्टान्तरिहतस्त्रार्थ इत्यर्थः । करणतेति । ब्रह्मभावव्यापारो भगवद्भावः ब्रह्मभावजन्यत्वे सति ब्रह्मभावजन्यपुरुषोत्तमप्रवेशजनकत्वात् । द्वितीय इति । 'ते प्राप्नुवन्ति मामवे'ति सावधारणवाक्यानु द्वितीयापेक्षा नास्ति, तथाप्यात्मक्किष्टं न भगवति समर्पणीयमित्यक्षरभावस्य 'क्वेशोऽधिकतरस्तेषा'मिति वाक्यादतिक्चिष्टाक्षरभावस्य 'कृष्णायाक्किष्टकारिण' इति गोपालतापिनीयादभगवत्कृतत्वेन करणतापक्षस्यो -क्तश्रुतिविरुद्धत्वाद्वितीय इत्यर्थः । नचेतिहासवाधो न युक्तः श्रुत्येति वाच्यम् । 'भक्तया जानाति चान्यय'मिति श्रुत्युक्तफलात्मकज्ञाने भक्तिमात्रोपयोगाद्भक्तौ ब्रह्ममावस्योपयोगो हि चित्तशुद्धिद्वारा कर्मवत् पापाभाववत् । 'श्रेयोभिर्विविधेश्चान्यैः कृष्णे भक्तिः प्रसाध्यत' इति वाक्यादित्यनावश्यकत्व-रूपबाधस्य सम्भवात् । एवमनेकेषु भक्तिसाधनेषु सत्सु ज्ञानकाण्डत्वादक्षरज्ञानस्य भक्तिकारणस्योक्तौ अक्षरज्ञानस्य फलत्वं अक्षरज्ञानस्य भगवद्भावसाधनत्ववत् मुक्तिसाधनत्वं चेति । पृथक्साधन-तावच्छेदकं यद्रपं तद्वक्तमाहुः अक्षरेति । यद्रुपं पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धः, स चात्र तद्धामत्वेना-क्षरज्ञानेस्ति । भगवद्भाववान् भक्तः, भगवद्भाव आनन्दधर्मः, स चात्र पुरुषोत्तमधामत्वेनाक्षरज्ञानेनेति तथा । तेन परम्मुक्तिसाधनतावच्छेदकं पुरुषोत्तमधामत्वम् । पुरुषोत्तमधामत्वप्रकारकाक्षरविशेष्यक-ज्ञानत्वात् । मुक्तिजनकतावच्छेदकमक्षरत्वेनाक्षरज्ञानादक्षरत्वमिति विवेकः । परममुक्तिः पुरुषोत्तम-प्राप्तिः । मुक्तिः खरूपलाभः । अयं यद्रपुत्रपञ्चः । प्रथम इति । हेतुः । तथाच ज्ञानकाण्डत्वा-द्रह्मभावपूर्वकमगवद्भाव इति हेतुद्रयमित्यर्थः । आथर्वणिकायामिति । मुण्डके । 'अव्यक्तात्पुरुषः परः । पुरुषान्न परं किञ्चित्सा काष्टा सा परा गति'रित्यस्थाम् । नन्वश्वरज्ञानं ज्ञानविषयकं ज्ञानम् तचाक्षर्त्वेन शाब्दम्, तत्रैकज्ञाने साध्यसाधनभावविरोधादाहुः तज्ज्ञापकत्वेनेति । शाब्दं ज्ञानं तदक्षरत्वेनाक्षरज्ञापकं तु भवत्येवेत्यर्थः । उक्तेति । तत्र किं सामान्यमिलाद्यक्तरीला । इति श्चत्युक्तेति । त्रह्मवित् मक्तया परमाप्तोतीति भाष्ये उक्तत्वात्तथा । व्याख्यानमिति । दृष्टान्तेन हेतुव्याख्यानम् । अतिथ्यायां चतुर्थ्याम् । भ्रौट्याम् । भ्रौट्येति पाठः । इसेर्डा । ध्रुवमेव श्रौवं

१ अतिथ्याया इति पाठः । २. भ्रे.वात्, भ्रोवाज्यादिति पाठौ ।

समवस्रान्ति, 'अनु मे दीक्षा'मिति मस्रेण यजमानः 'तत् समवस्रान् यं ऋत्विजं कामयेत, अयं यज्ञयशसम् च्छेदिति तं प्रथममवमशेये'दिति श्रूयते श्रुतौ कल्पे च। अत्र सर्वेषासृत्विजां तानूनप्त्रत्वाविशेषेपि यस्मिन् स्नेहातिशयेन तथेच्छा, तन्नैव तथा कृतिः, नेतरेषु । न हि तन्नाविशिष्ठेषु कथमेवं कृतिरिति पर्यनुयोगः सम्भवति, एवमिहापीत्थर्थः।

नतु श्रवणादेर्यथा पुरुषोत्तमसम्बन्धित्वेन तत्प्राप्तिहेतुत्वम्, एवमक्षरस्या-प्यस्तिवलाशङ्का तु निखिलासुरजीवतमःपुञ्जनिरासकेन यदुवंशोदयाचलचूडाम-णिनैव निरस्तेति न खतो वक्तुमुचितेलाशयेन आह तदुक्तिमिति। भगवद्गीता-खिति शेषः। तत्र 'यद्क्षरं वेदविदो वदन्ती'त्युपक्रम्य, 'स याति परमां गति'मि-ल्लानेनाक्षरप्राप्त्युपायमुक्त्वा, 'अनन्यचेताः सतत'मिलादिना खप्राप्त्युपायं वैलक्षण्यं चोक्त्वा, भक्त्येकलभ्यत्वं खस्य वक्तुं पूर्वं क्षराक्षरयोः खरूपमाह, 'सहस्रयुगपर्यन्त'मित्युपक्रम्य, 'प्रभवलहरागम' इल्लन्तेन क्षरखरूपमुक्तम्। 'परस्तस्मान्तु भावोऽन्य' इत्युपक्रम्य, 'तद्वाम परमं ममे'ल्लन्तेनाक्षरस्वरूपमुक्तम्।

#### भाष्यप्रकाशः।

श्रुत्युक्तपरप्राप्तिसाधनीभूतमिकलामः । हेतुमिति । भगविदच्छारूपम् । व्याख्यानं तूत्तानार्थम् । तथाच भगविदच्छयेव विशेष इत्यर्थः । सूत्रोक्तां सम्मितं व्याकर्तुमवतारयन्ति ननु श्रवणादेरित्यादि । व्याक्कविन्ति तस्रेत्यादि । तन्नेति । गीताया अष्टमाध्याये । वैलक्षण्यमिति । साधनसौकर्यं सप्राप्तिरूपस्य फलस्योत्कर्षं च । स्वस्य वक्तुमिति । अत्राक्षरस्वरूपकथने अक्षरस्य परमगतित्वं स्वधामत्वं चोक्त्वा 'पुरुषः स परः पार्थे'त्यादिना परस्य यद्भक्तयेकलभ्यत्वं वक्ष्यित, वदक्षरादुत्तमत्वेन वाक्यान्तरे सिद्धे स्वस्थित्वेव परत्विश्रान्तेः स्वस्थैव वक्ष्यित, वाधकाभावे स इति

# रिक्षमः।

भाज्यस्थालीस्थमाज्यं तस्माद्भौवाज्यात्। स्रुक्त प्रसिद्धा। चमसः पात्रविशेषः। चतुरवत्तं चतुर्गृहीतम्। समवद्यति सम्यक् अवहीनं द्यति खण्डयति। 'दो अवखण्डने'। केनापि प्रकारेण। अनाधृष्टमिति। न आसमन्तादृष्टम् । जिधृषा प्रागल्म्ये । 'प्रगल्ममिस अनाधृष्टमस्यनाधृष्यं'मिति मन्ने हे तानूनप्त्र । असम्तत्वान्मन्नत्वम् । समवस्र्दशन्तीति । स्पृशन्ति । अनु म्न इति । अनु पश्चात् मे मम दीक्षां अवसृशेति मध्यमपुरुषान्तत्वान्मन्नत्वम् । तत् तानूनप्त्रम् । यं ऋत्विजमिति च्छेदः। कामयेत इच्छेत् । 'कसु कान्तौ'। कान्तिरिच्छा। यज्ञयशसं यज्ञकीर्ति ऋच्छेत् प्राप्तुयात्। अवमर्शयदिति। सर्शयेत् । एवं व्याख्यानं तृतानार्थमित्यर्थः। विशेष इति। 'केषांचित्तनैव ठयः, केषांचिद्वत्तिरुण्यं इति भाष्योक्तो विशेषः। सम्मितिमिति। तदुक्तमितीतिहाससम्मितिम्। ननु अवणादेरित्यादीति। पुरुषोत्तसेति। पुरुषोत्तमिति। तदुक्तमितीतिहाससम्मितिम्। ननु अवणादेरित्यादीति। पुरुषोत्तसेति। पुरुषोत्तमाविर्मावसम्बन्धः। स्वामिति। अवयवावयविभावसम्बन्धः स्वसामिभावसम्बन्धः। निक्तिन्देति। निस्तिरा येऽसुरा जीवाः तेषां समसः पुष्ठस्तस्य निरासकेन । यदुवंश उदयाचरुः तस्य चूडामणिना मुख्येन । उदयाचरु चूडामणिः सूर्यस्तेन । निरुत्तेति । 'कोषस्यान्तं फरोद्या'दिति वाक्यात् फरु युद्धम् । अष्टमाध्याय इति । षडध्यायी कर्ममार्गे, षडध्यायी इति ज्ञानमार्गीयत्वं प्रमेयस्य स्वियितुसुपात्तः। स इतीति । स पर इत्यत्र स इति तच्छन्देन सन्निदितस्य 'तद्धाम् परमं

अत्र पूर्व क्षरखरूपमुक्तमिति 'परस्तस्मान्वि' सत्र क्षरादेव परत्वमुच्यते। तच्छं ब्रह्म पूर्वपरामिशत्वात्तस्यैव पूर्वमुक्तत्वात्। अत एवाक्षरव्यावर्तकस्तुशब्द उक्तः। एतेन निस्त्वेन क्षरणाभावादक्षरशब्देन जीव एवोच्यते, न तु पुरुषोत्त-माधिष्ठानभूतो जीवातीत इति निरस्तम्। 'यं प्राप्य न निवर्तन्ते' इति वाक्यात् जीवे तथात्वासम्भवात्। निस्ममुक्तत्वापत्त्या शास्त्रवैफल्यापत्तेश्च। इत एव ज्ञानमार्गिणां तत्प्राप्तिरेव मुक्तिरिति ज्ञेयम्। ततोऽनिवृत्तेः। 'पुरुषः स परः पार्थे'-स्वनेनाक्षरात् परस्य सस्य भक्त्येकरुभ्यत्वमुक्तम्। तेन ज्ञानमार्गीयाणां न पुरुषोत्तमप्राप्तिरिति सिद्धम्। 'यस्यान्तःस्थानी'स्वनेन परस्य रुक्षणमुक्तम्। तच मृत्सादिप्रसङ्गे श्रीगोकुरुश्वरे स्पष्टमुच्यते। तेनाक्षरोपासकानां न पुरुषोत्तमोपासकन्त्वम्। तद्विषयकश्रवणादेरभावादिति भावः। 'अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परम्गं गति'मित्रवाक्षरमेव यातीस्थरों ज्ञेयः।

#### भाष्यप्रकाशः।

तच्छब्देन संनिहितपरामर्शाच खस्य वक्तम्। अन्नेति। 'सहस्रयुगे'त्यादिग्रन्थे। अत्र मतान्तरमुद्भाव्य परिहरन्ति एतेनेत्यादि। एतेनेति। 'क्षरः सर्वाणि भूतानी'ति वाक्यान्तरसिद्धं भूतग्रामं व्यक्तकोटौ निवेश्य ततः परत्वकथनेन। हेत्वन्तरमाहुः यमित्यादि। तथाच भूतग्रामपदेन जडान् गृहीत्वा अक्षरपदेन जीवग्रहणे एतौ दोषौ प्रसञ्जेयाताम्, अतस्तन्मतम् युक्तमित्यर्थः। असादेव सन्दर्भादर्थचतुष्टयं यदन्यत् सिद्धं तदाहुः इत एवेत्यादि। ज्ञेय इत्यन्तम्। इत एवेति। अक्षरस्य भगवद्धामत्वादेव। इत्यर्थो ज्ञेय इति। ऐकशब्दाज्ज्ञेयः । तथाचाधारस्य पुरुषोत्तमसम्बन्धित्वे सत्यपि पुरुषोत्तमप्राप्तिं प्रति न हेतुत्वम्। तद्वेतुतावच्छेद-कस्यानन्यमक्तित्वस्य तत्राभावादित्येवमेतेन सन्दर्भेण सा शङ्का निवारितेत्यतो न कार्येत्यर्थः।

# रहिमः।

ममे'त्यस्मत्यदार्थस्य परामशीच खस्य वक्तुमन्यथा त्वक्षरस्य वक्तुम् । एताविति । तथात्वासम्भवादिति भाष्योक्तं मुक्तित्वं शास्त्रवेफल्यापत्तिश्रेत्यते । अर्थचतुष्टयमिति । ज्ञानमार्गिणामक्षरप्राप्तिः १ । अक्षरात्परस्य खस्य भक्त्येकलभ्यत्वम् २ । 'समान एवं चामेदा'दिति सूत्रोक्तावतारे श्रीगोकुलेश्वरेप्य-क्षरोपासकानां न पुरुषोत्तमोपासकत्वम्, पुरुषोत्तमविषयकश्रवणादेरभावात् ३ । 'स याति परमां गित'मित्यत्राक्षरमेव यातीत्यर्थः ४ । इत्यर्थचतुष्टयम् । एकेति । उभयोर्वाक्ययोरेकः शब्दः परमामिति गितिमिति च ययोस्ते एकशब्दे वाक्ये तयोर्भाव ऐकशब्दां तस्मात् । नन्न गणनादेवार्थचतुष्टयं लब्धे तदुपादानस्य किं प्रयोजनमत आहुः तथाचेति । अनन्येति । नन्ववयवावयविभावसम्बन्धे मास्तु अनन्यभक्तित्वम्, स्वत्वामिभावसम्बन्धे तु स्वादिति चेत् । न । ज्ञानमार्गस्य भिन्नत्वात् । 'उत्तमः पुरुषस्त्वन्य' इति पुरुषोत्तमस्य भिन्नत्वे तत्प्रापकस्यापि भेदात् । नन्वेवं सित पुष्टिभक्तावप्यनन्यभक्तित्वं न स्यात्, प्रतिकृतिकसम्बन्धिन्याः मूलरूपातिरिक्तविषयत्वादिति । चेत् । न । अनन्यभक्तेर्भर्यामार्गी-यत्वात् । 'मिय चानन्ययोगेन भक्तिरव्यभिचारिणी'ति गीतावाक्यस्य 'अमानित्वमदिमन्त्वमिहिंसा-श्चान्तिति । अर्थपत्वन्ययोगेन भक्तिरव्यभिचारिणी'ति गीतावाक्यस्य 'अमानित्वमदिमन्त्वमिद्यान्यन्तिति । अर्थरसम्बन्धे । एतेने नित्यत्वेनत्यादिमाध्योक्ताक्षरधीपदेन जीवधी-प्राच्या, न तु पुरुषोत्तमाविष्ठानभूत्वीवातीतोऽक्षरधीपदेन ग्राह्य इत्याशक्का। निवारितेति । अक्षरत्वेन प्राह्या, न तु पुरुषोत्तमाविष्ठानभूत्वीवातीतोऽक्षरधीपदेन ग्राह्य इत्याशक्का। निवारितेति । अक्षरत्वेन

किश्व। तैत्तिरीयोपनिषत्सु पट्यते 'यस्मिन्निदं सञ्च विचैति सर्वं यस्मिन् देवा अधि विश्वं निषेदुः। तदेव भूतं तदु भव्यमा इदं तद्क्षरे परमे व्योमन्। येनाष्ट्रतं खं च दिवं महीं च येनादित्यस्तपित तेजसा भ्राजसा च। यमन्तःसमुद्रे कवयोऽवयन्ति यदक्षरे परमे प्रजा' इति । अत्राक्षरात्मकत्वेन क्षरात्मकादाका-शात् परमे व्योम्नि भक्तानां हृदयाकादा इति यावत्। तत्र प्रकादामानमित्यर्थात्। अत एव 'ब्रह्मविदान्नोति पर'मित्युपक्रम्य, 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योम'न्नित्येतदुपनिषत्स्वेव पट्यते। 'यद्क्षरे परमे प्रजा' इति पदं 'अवयन्ती'त्यनेन सम्बध्यते। अत्र प्रजापदात् व्यापिवैद्युण्ठात्मको लोकोऽक्षरप्-देनोच्यते इत्यवगम्यते। अत एव 'न यत्र माये'त्यादिना श्रीभागवते तत्स्वरूप्-मुच्यते। एतेनाक्षरस्य पुरुषोत्तमाधिष्टानत्वं निश्चीयते। इतोप्यक्षरातीतः पुरुषोन्त्रम् इत्यवगम्यते। एवं सित सामान्यं भगवद्विभृतिरूपत्वम्, तद्भावस्सस्य

भाष्यप्रकाशः

नतु श्रुतावश्वरात् परत्वमेव पुरुषस्थोक्तम्, न तु तत्र श्वितत्वम्, तथोक्तौ परस्य स्वप्रतिष्ठत्वं च हीयेतेति गीतास्मृतिवाक्यमन्यथा नेतव्यमित्याशङ्काहुः किश्चेत्यादि । अस्यां
श्रुतौ सर्वाधारत्वं सर्वदेवनिषद्नस्थानत्वं सर्वात्मकत्वं च पादत्रयेणोच्यते, तुरीये तदाधार्
उच्यते, तस्यार्थमाहुः अत्रेत्यादि । भक्तहृद्याकाशमेवात्र परमव्योमपदे परामृश्च्यत इत्यत्र मानमाहुः
अत एवेत्यादि । नतु भवतु भक्तहृद्याकाशे प्रकाशमानत्वमक्षरस्य, तथापि कथं लोकात्मकत्वम्, अत आहुः चित्त्यादि । तथाच प्रजालिङ्गादश्वरस्य लोकात्मकत्वमित्यर्थः । एतमर्थं
पुराणेनोपचंह्यन्ति अत एवेत्यादि । इतोपीति । शुक्रवाक्यादि । तथाच श्रुतौ पुराणे च तथा
सिद्धत्वाद्गीतावाक्यं नान्यथा नेतुं शक्यमित्यर्थः । स्वप्रतिष्ठताहानि परिहरन्ति एवं सतीत्यादि ।
तथाच छान्दोग्ये 'स्वे महिम्नि प्रतिष्ठित' इति श्रावणात्, तैत्तिरीये 'ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठे'ति
श्रावणाचाश्वरब्रह्मणो भगवद्विभूतिरूपत्वेन चरणरूपतया स्वामिन्नत्वेन च मक्तिसामान्याद्भगवतस्तत्र स्थितावपि न स्वप्रतिष्ठत्वहानिरित्यर्थः । एवमत्र ग्रुक्तिस्कूपमस्थूलत्वादयो धर्माश्च
रिक्षः ।

रूपेण पुरुषोत्तमभेदात् मार्गान्तरत्वात् । श्रुताविति । 'पुरुषाञ्च परं किंचित्सा काष्टा सा परा गित'रित्यादिश्वतौ । गितास्मृतिवाक्यमिति । नतु पुराणवन्नेतिहासः श्रुतिवाध्य इत्यत उक्तं समृतीति । इतिहासस्य स्मृतित्वपक्षे वाध्यत्वमिति भावः । आहुरिति । अक्षरस्य पुरुषोत्तमाधारत्व-प्रतिपादिकां श्रुतिमाहुरित्यर्थः । सर्वाधारत्वमिति । यस्मिन् ब्रह्मणि इदं विश्वं समेति च व्येति चेति जगल्लयस्थानत्वं विरुद्धमेतीत्युत्पत्तिस्थानमित्युक्तेस्तथा । सर्वदेवेति । यस्मिन्ब्रह्मणि विश्वस्मिन् इति अधिविश्वं तत्र । सर्वेति । तृतीयपादे तत् ब्रह्म । स्पष्टमन्यत् । तस्याथिमिति । सर्वाधारेऽक्षरा-धारत्वस्य वाधातुरीयस्थार्थमाहुरित्यर्थः । भिक्तसामान्यादिति । भक्त्या सामान्यं भगवद्विम्तित्वं मित्तसामान्यं तस्मात् । भक्ताक्षरयोभिक्तिसामान्यं तद्वापीति ज्ञेयम् । स्वसमवाय्यापारसम्बन्धेन् मिति । चरणरूपतया स्वामिन्नत्वेन च भगवतस्तत्राक्षरे भावः सत्ता उक्तरीत्या 'तद्वाम परमं ममे'- स्युक्तरीत्या स्थितावपि । अपिना 'स आत्मा स्वाश्रयाश्रय' इत्युक्तस्यतिष्ठत्वेन सह छान्दोग्योक्तस्यक्तिष्ठत्वं समुचीयते । न स्वेति । योगिवदनेकरूपत्वाद्धक्तहृदयगामित्वं स्वप्रतिष्ठत्वमिति । तस्य हानिर्नेत्यर्थः । माष्यं स्पुटार्थम् । पादाध्यायार्थौ सङ्गमयन्ति स्माव्याप्तिवारणाय एवधनन्त्रेति । अत्राधिकरणेऽक्षरधीरूपमि न जन्यमुक्तिस्वरूपम्, विषयवाक्ये चास्थूरुत्वादयो धर्माश्राक्षरधर्मा अपि

पुरुषोत्तमस्य भावः सन्ना उक्तरीत्या तत्र स्थितिरिति यावत्, ताभ्यां हेतुभ्यां तथेत्यप्यर्थो ज्ञेयः॥ ३३॥

#### भाष्यप्रकाशः।

सफला विचारिताः । एतान् धर्माश्चरणीयत्वेन बोधयन्तीत्यादिबीधकताप्रकारश्च । (तेनं भगवत्प्राप्तिप्रेप्सना भक्तिरेव कार्या, न तु पूर्वकक्षायामेव विश्रान्तव्यम्, द्वितीयस्कन्धे 'भगवान् ब्रह्मकार्त्त्र्येने'त्यत्र भगवता भक्तावेव श्चितितात्पर्यस्य निर्धारितत्वात्, गीतायां द्वादशाध्यायेपि 'मय्यावेश्य मनो ये मा'मित्यादिना स्वोपासनयेव शीघं सुखेन स्वप्नाप्तिबोधनात्, अश्वरोपासनेन दुःसतः स्वप्नाप्तेशकत्त्वाच भक्तिरेवावश्यकीति सिद्धम् ।) अत्राक्षरस्य गणितानन्दत्वात् 'ब्रह्मविदा-प्रोति पर'मित्यत्र पुरुषोत्तमज्ञानस्य 'भक्त्या मा'मिति गीतावाक्ये तद्भक्तेः 'औपसद्व'दिति दृष्टान्त इच्छाया एव प्राधान्यबोधनेन परम्परया कर्मणोपि कचित् प्रापकत्वद्भचनात् क्रियया भक्त्या श्वानेन च सायुज्यप्राप्तिबोधकं दोभिश्चतुर्भिर्विदित्तमिति विशेषणं च प्रतिपादितं ह्रोयम् ।

अत्र भद्दभास्करशङ्कररामानुजभाष्येषु पूर्वोक्तवाजसनेयकाथर्वणोक्तवाक्यद्वयमेव रिहमः।

भगवद्धर्माः तद्भेदात् पादार्थः । सफला इति । मुक्तिस्वरूपफलं भगवद्भावः । अस्थूलत्वादि धर्मफलम् । किमन्यद्भक्षभावनिर्वाहकमिति जिज्ञासया 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्त' इत्यादिजगजन्मादिकर्तृत्व-भगवद्धर्मबोधकश्चुतिभिर्विरुद्धधर्माधारत्वम् । पूर्वीधिकरणसङ्गतिप्राप्तमर्थमाहुः एतानिति । 'परब्रह्मैतद्यो धारयति रसती'त्याद्यक्तान् भगवद्धर्मान् । चरणीयत्वेन आचरणीयत्वेन बोधयन्ती अस्थूलादिश्चितः ।

अयमर्थः । अनियमाधिकरणे भगवद्धमी उक्ता धारणादयः, तेषामेव मुक्तिसाधनत्वम्, नैश्वर्यादीनां भगवद्धमीणामिति यावदिधकाराधिकरण उक्तम्, तेषां धारणादीनां विषयो विरुद्धधर्मा- श्रयोऽत्राधिकरण उक्तः, सोऽधोक्षज इति दश्चिषठीलाः धारणारसनादिविषयिण्य इति बोध्यमित्येवं तात्पर्येणास्थूलादिश्वतयो बोधयन्ति । आदिना सूचयन्तीत्यर्थः । बोधकताप्रकारोऽधिकरणस्येति बोध्यम् । 'विषयो विशयश्चैव पूर्वपक्षस्तयोत्तरम् । सङ्गतिश्चेति पञ्चाङ्गं शास्त्रेऽधिकरणं स्मृत'मिति। नतु तद्भावो भगवद्भावो न भवति, वृत्तेद्वैविध्यात्, अतोऽक्षरधीमात्रमित्यतस्तेनेत्यादिः सिद्धमित्यन्तो प्रन्थः प्रवर्तते । यदि च तत्परत्रद्धा 'ॐतत्स'दिति गीतायाः तद्भावः पुरुषोत्तमभावः, तदातु मूलपुस्तकेऽयं प्रन्थो नास्तीति न व्याख्येयः । मूलपुस्तकेऽभावात् ।

षोडशाधिकरण्यां षिड्वशेषणान्युक्तानि, सप्तमं 'दोर्भिश्रतुभिविंदित'मिलेकस्य विशेषणं वक्तुमाहः अन्नाक्षरस्येति । षष्ठचन्तत्रयं प्राधान्यबोधनेनेत्यनेनान्वेति । पुरुषोत्तमेति । गौणमुख्यन्यायप्राप्तस्यागणितानन्दज्ञानस्य परम्परयेतीच्छाया इत्यनेनान्विय । किचिदिति । 'कर्भणैव तु संसिद्धिमास्थिता जनकादय' इत्यत्र 'कर्मणा ब्रह्मैवमुच्यत' इति सुबोधिन्याम् । चतुर्भिरिति । दोः कर्मेन्द्रियम् । तदत्र चत्वारि । पुरुषोत्तमज्ञानं किया पश्चरात्रात् । भक्तिः किया स्पष्टम् । इच्छापि किया । इच्छचत इतीच्छा । कियावाचि भ्वादित्वात् धातुत्वं धातुत्वाछडादय इति । कर्मिकिया लोकप्रसिद्ध्या । कर्मेत्वत्र कर्तरि मन् । क्रियेत्वत्र भावेशः इयङ् । कथं सामाना-धिकरण्यमिति । अतश्वतुर्भिर्ज्ञानभक्तीच्छाकर्मिमः । चतुर्भिः पादसेवनादिभिश्रतुर्भिर्विशेषेण ज्ञातम् ।

१. यदाप्ययं प्रन्थो मूलपुत्तके नास्ति, तथाप्यस्य प्रामाणिकत्वं तु नैव सदिग्धम् । मूलपुत्तकतो लिपीक्वतेऽन्यपुत्त-केऽयं प्रनथः शोधत्वेन श्रीपुरुषोत्तमानां श्रीहस्ताक्षरेषूपलभ्यत एवेति-।

#### भाष्यप्रकाशः।

विषयनाक्यत्वेनोपन्यस्य, किमासां विशेषप्रतिषेधबुद्धीनां सर्वत्र प्राप्तिः, उत व्यवस्थेति संशये, प्रकरणावरोधाच्छितिविभागात्, विद्यान्तररूपस्य विद्यान्तररूपत्वे प्रमाणाभावािकषेधरूपाणां गुणा नामानन्दािद्वत् स्वरूपावगमोपायत्वाभावाचेति हेतुिमनीन्यत्र प्राप्तिरिति पूर्वः पक्षः। सिद्धान्तस्तु, प्रमश्चपर्युदासस्य, विशेषनिराकरणरूपस्य ब्रह्मबोधनप्रकारस्य, सामान्यात्, तस्य प्रतिपाद्यस्य ब्रह्मणः सर्वत्र भावादैक्यात् सर्वत्रावरोधस्तासां निषेधबुद्धीनां परिग्रहः। तेन 'आनन्दाद्यः प्रधान्नस्ये' त्यत्र विधिम्रखो विचारः, इह तु निषेधमुख इति तस्यैवायं प्रपश्च इति भास्करं शाङ्करं च मतम्।

रामानुजभाष्ये तु, सर्वेषूपासनेषु ब्रह्मणः समानत्वात्, अस्थूलत्वादीनां तत्प्रतीतौ भावादन्तर्भावात् । अयमर्थः । केवलानन्दादेः प्रत्यगात्मिन विद्यमानत्वेन तेषामसाधारणाकारेण
ब्रह्मोपस्थापकत्वाभावादसाधारणाकारिनश्रयार्थं हेयप्रत्यनीकताज्ञानस्यावश्यकत्वेन चिद्विदात्मकप्रश्चवैलक्षण्यबोधनमावश्यकम् । तत्रास्थूलत्वादिना अचिद्वेलक्षण्यम्, प्रश्चासनेन चिद्वेलक्षण्यं च
वाजसनेयके उच्यते, एवमाथर्वणेऽप्यदृश्यत्वादिकथनािशरङ्कशकर्तृत्वसर्वज्ञत्वादिना ज्ञेयम् । तथाचास्थूलत्वादिविशेषितज्ञानानन्दाद्याकारस्य ब्रह्मणोऽजुसन्धेयत्वादस्थूलत्वादिना ज्ञेयम् । तथाचास्थूलत्वादिविशेषितज्ञानानन्दाद्याकारस्य ब्रह्मणोऽजुसन्धेयत्वादस्थूलत्वादिनामानन्दादिवदस्ति
ब्रह्मप्रतीतावन्तर्भाव इति तासामस्थूलत्वादिज्ञद्वीनां सर्वत्रावरोध इति सिद्धान्तः । तेनेदमधिकरणं तत्सहकारित्वादत्यन्तावश्यकमिति तन्मतापेक्षयेदं मतं युक्तम् । ननु तर्हि पूर्वपक्षोक्तहेत्नां
का गतिरित्याकाङ्कायां गुणानां प्रधानानुवर्तित्वे दृष्टान्तं तत्र प्रमाणं चाह 'औपसदवत्तदुक्त'मिति।यथा चत्रात्रे जामदम्याहीने पुरोडाशिनीषूपसत्स्यपसद्भुणभूतः सामवेदपिठतोपि 'अग्निवें

रिक्यः।

विशेषिति । स्यूठलादीनां श्रौतानां विशेषाणां प्रतिषेषस्तिद्विषिणीनामस्यूठलादिप्रकारकास्यूठादिनिशेष्यकबुद्धीनाम् । सर्वेद्रोति । वाजसनेयकाथर्वणातिरिक्तेषु स्थठेष्वि । विद्यान्तरेति । सगुणोन्पासनेषु सर्वत्र विशेषप्रतिषेषोपसंहारेण विद्यान्तरं सगुणोपासनस्यत्वे । प्रपञ्चेति । पर्युदासः सदग्ग्राही । विशेषिति । प्रापिक्षकस्यूठलादीनां निराकरणरूपस्य । सामान्यादिति । स्वत्र सामान्यात् । सौत्रतद्भावशब्दव्याख्यानं तस्य प्रतीति । विधिमुखेति । विशेषाणामानन्दादीनां विधिस्तन्मुखस्त-दुपायो विचारः । इहाधिकरणे तु स्यूठलादीनां निषेषोपायः । तस्यैवेति । 'आनन्दादयः प्रधानस्ये'यस्य । भास्करमिति । अत्र भेदोपि ज्ञेयः । शाङ्कर आरोपापवादः स्पष्टः । विशिष्टाद्वैतार्यं पृथगादुः रामानुजेति । सामान्यहेतुं व्याकुर्वन्ति स्म सर्वेष्वित । तद्भावहेतुं व्याकुर्वन्ति स्म तत्प्रतीताविति । त्रद्धावहेतुं व्याकुर्वन्ति सम तत्प्रतीताविति । त्रद्धावहेतुं व्याकुर्वन्ति सम तत्प्रतीताविति । त्रद्धावहेतुं व्याकुर्वन्ति सम तत्प्रतीताविति । त्रद्धावहेतुं व्याकुर्वन्ति । स्वयगात्मनीति । जीवे । अस्याधारणेति । चिद्वचिदासककप्रपञ्चतेति । अस्य्यूठलवादीति । स्यादिना प्रशासितृत्वम् । तथाचास्यूठादिमञ्ज्ञानानन्दान्कारसेत्यर्थः । अन्तर्भाव इति । विषयतयान्तर्भावः । तासामिति । सौत्रं पदम् । तत्सहेति । 'आ्ननन्दादयः प्रधानसे'त्यस्य सहकारित्वात् । प्रधानिति । प्रधानविशेषणत्वे । तन्त्रति । द्यानते प्रमाणं तद्कत्ति । यथा चत्रात्र इति । तथाहि । यश्चवेदे 'जमदिः पृष्टिकामश्रत्रते । प्रवानते ते प्रस्ते जामद्य्यं च तदहीनं जामद्य्याहीनम् , तत्र पुरोडाशं 'पुरोडाशिन्युपसदो भवन्ती'ति,

१. प्रथमज्ञतिदल्पत्तिः ।

#### भाष्यप्रकाशः।

होंत्रं वेत्वि'त्यादिकः पुरोडाशप्रदानमन्त्रो विनियोगविधेर्याज्ञषत्वेन यज्ञवेदिनाध्वर्युणा याज्ञवैदिकेनोपांशुखरेण पट्यते, न तुद्गात्रा सामगेन सामखरेणोच्चेस्त्वेन, तद्वत् । तदुक्तं पूर्वकाण्डे शेषलक्षणे 'गुणमुख्यव्यतिक्रमे तद्र्थत्वानमुख्येन वेदसंयोग' इति । अर्थस्तु, गुणमुख्ययोर्व्यतिक्रमे विरोधे सित तद्र्थत्वात् गुणस्थोत्पत्तिविधेः प्रधानार्थत्वानमुख्येन याजुर्वेदिकेन विनियोगविधिना वेदसंयोगो प्राह्य इति । एतदृष्टान्तव्याख्यानं पूर्वोक्तभाष्यत्रयेपि समानम् ।

शानरभाष्ये त्वत्रान्यदुदाहृतम् । तथाहि । अस्त्याधानं यज्जर्वेदविहितम्, 'य एवं विद्वानिष्न-माधत्त' इति, तदङ्गत्वेन यज्जर्वेद एव गानं च विहितम्, 'य एवं विद्वान् वारवन्तीयं गायति यज्ञायज्ञीयं गायति वामदेव्यं गायती'ति, एतानि च सामानि सामवेदे उत्पन्नानि, अतः केन स्वरेण पठनीयमिति सन्देहे, उत्पत्तिविधेविनियोगविध्यधीनतया यज्जर्वेदस्वरो ग्राह्य इति ।

एवश्चात्र विचार्यमाणे पूर्वोक्तं मतद्वयं न रुचिरम् , 'अक्षरिया'मित्यत्राक्षरस्य धीरिति षष्ठीस-मासे अक्षरस्य विशेषनिषेधसम्बन्धितया निवेशेन गौरवात् प्रशासनादेरसंग्रहात् पूर्वोक्तानावश्यकत्व-

पुरोडाशयुक्तासूपसत्स्विष्टिषूपदिष्टासु पुरोडाशप्रधानकमन्त्राणामुद्रातृवेदोत्पन्नाना'मग्नेर्वेहोंत्रं वेरध्वर'मित्या-दीनामुद्रात्रा प्रयोग इति यथाध्वर्युकर्तृकपुरोडाशविशेषाणां मन्नाणां यत्र कचिच्छुतानामप्यध्वर्यूणां सम्बन्धः, एवमक्षरं प्रति रोषाणां निषेधानां यत्र क्वचिच्छुतानामप्यक्षरेण सर्वत्र सम्बन्ध इत्यर्थः। रामानुजमाष्ये तु उद्गातृवेदोत्पन्नमञ्चाः 'अभिवै होत्रं वेत्वि'त्यादयः । प्रकाशे ते उपात्ताः । वेः पक्षिणः वायोवींभ्रहोत्र पुरोडाशं वेः पूर्वार्थस्याध्वरमित्यर्थः। अग्निः वै निश्चयेन होत्रं पुरोडाशं वेतु गच्छतु। 'वी प्रजननकान्तिगत्यवसादनेषु'। पुरोडाशप्रदानमन्नः पट्यत इत्यनेनान्वेति । विनियोगेति । श्रुतिलिङ्ग-वाक्यप्रकरणस्थानसमाख्यारूपषद्प्रमाणान्यतमप्रमाणसहकृतो योङ्गसम्बन्धं बोधयति स विनियोगविधिः। यथा 'दश्ना जुहोती'त्यत्र दिघगुणवत् उपांशुस्वरो गुणो विधीयते उपसदाख्ये कर्मणि 'अग्निवें होत्रं वेित्व'त्यादिमञ्जेषु । विनियोगविधिस्तु यजुर्वेदे 'जमदिमः पुष्टिकामश्चतूरात्रेणायजेते'त्यत्र ठङ्ठिङर्थ इति । श्रुतिस्तु ब्रह्मामृतवर्षिण्यां शङ्करभाष्यमतीयायाम् । 'अप्निवे होत्रं वेत्वि'त्यादिक इत्यत्रादिना भास्करभाष्यीया 'अग्निवै होत्रं वेरध्वरस्य पितरं वैश्वानरमवसेकं इन्द्राय देवेभ्यो जुह्वतां हविः स्वाहे'ति **ग्राह्या । अत्र ज्रह्वतामिति विनियोगविधिर्वा । अत्र याज्जवत्वं याजुषौपसदाङ्गत्वाद्घोध्यम् । याजुर्वैदि**-केनेत्युपांशुस्वरविशेषणम् । उत्पत्तीति । प्रथमज्ञप्तिरुत्पत्तिः । 'यथाग्नेयोऽष्टाकपालः पुरोडाश' इति । समानमिति । श्रुतिपाठमेदस्तूक्तः । वारवन्तीयमिति । वारवन्तपदयुक्तं साम वारवन्तीयम् । एवमग्रेपि । 'उचैः साम्नोपांग्रु यज्जुषे'ति सामयज्जुषोः स्वरभेदोस्ति । उत्पन्नानि प्रथमज्ञातानि । पठनीयमिति । गानम्। विनियोगेति। यथा 'दश्ना जुहोती'ति विनियोगविध्यधीनः 'अप्तिहोत्रं जुहोती'त्युत्पत्तिविधिः। दिभिद्रव्यज्ञानं विना विशिष्टाभिहोत्रज्ञानाभावात् । अत्र दृष्टान्तेन पूर्वपक्षोक्तहेतूनां गतिरुक्ता । तथाहि। श्रुतिविभागादिति शङ्करभाष्यीयो हेतुः, अग्रे द्वयं रामानुजभाष्यीयम्। तेषां गतिश्चिन्त्या। अक्षरस्य धीरित्यत्र विशेषनिषेधविषयिणीत्वं सम्बन्धोऽक्षरस्य धिया सह । तदाहुः अक्षरस्येति । विशेषनिषेधसम्बन्धो विशेष्यविशेषणभावः सोस्यास्तीति विधिनिषेधसम्बन्ध्यक्षरः तत्तयाक्षरनिवेशेन शक्यतावच्छेदके गौरवात् । व्यावहारिकसत्त्वेनाङ्गीकियमाणस्य जीववैलक्षण्यार्थं सोपाधिके प्रशासनद्यावापृथिवी-विधारकत्वादेरसंग्रहात् । हेयप्रपत्रव्यवीकतायाः सगुणेऽभावात् पूर्वं रामानुजाचार्यमतनिरूपणे

# इयदामननात्॥ ३४॥

ननु संसारनिष्टुन्यानन्दाविभीवयोरविशेषादक्षरे ब्रह्मणि लये पुरुषोत्तमे प्र-वेशात् न्यूनतोक्तौ को हेतुरित्याकाङ्कायामाह। इयदिति परिमाणवचनम्। तस्य श्रुतौ कथनादित्यर्थः।

अन्नेदं ज्ञेयम्। तैत्तिरीयोपनिषत्सु 'सैषानन्दस्य मीमांसा भवती'त्युपक्रम्य, मानुषमानन्दमेकं गणियत्वा, तसादुत्तरोत्तरं दातगुणमानन्दं गन्धवीनारभ्य, प्रजापितपर्यन्तस्योकंत्वा, उच्यते 'ते ये दातं प्रजापतेरानन्दाः, स एको ब्रह्मण आनन्द' इति । एवं सित इयंत् एतावदित्यक्षरानन्दस्य सावधिकत्वेन श्रुतौ कथना-दानन्दमयत्वेन निरवध्यानन्दात्मकत्वस्य पुरुषोत्तमे कथनात्तथोक्तिरिति ॥ ३४ ॥ इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे एकाददामक्षरियामित्यधिकरणम् ॥ ११ ॥

#### भाष्यप्रकाशः।

दोषापत्तेश्व । तृतीये त्वक्षरस्याक्षरत्वेन निवेशादुक्तदोषत्रयाभावात्तन्मतम्रुत्तमम् । तथाप्याथर्वणोदि-तस्य परसादपरत्वस्य तैत्तिरीयोक्तस्य लोकरूपत्वस्य या धीस्तदसंग्रहान पूर्णमित्यवधेयम् ॥ ३३ ॥

इयदामननात् ॥ ३४ ॥ स्त्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । व्याक्चर्वन्तः परिमाणवचनं व्युत्पादयन्ति अत्रेत्यादि । आनन्दमयत्वेनेत्यादि । पूर्वानुवाकसमाप्तावानन्दमये जीवस्योप-संक्रमणस्रक्ता, अग्रिमारम्भे 'तद्प्येष श्लोको भवती'ति तच्छब्देनानन्दमेव लक्षीकृत्य, 'यतो वाचो निवर्तन्त' इति श्लोकेन वाद्मानसागोचरत्वस्य ब्रह्मानन्दे कथनेन पुरुषोत्तमे तथा कथना-दक्षरे सावधिकत्वोक्तिरित्यर्थः । ननु 'यतो वाच' इति श्लोकः 'कदाचने'ति पाठभेदेन मनोमयेपि पट्यते, ब्रह्मोपनिषदि च 'आनन्दमेतजीवस्य यज्ज्ञात्वा सच्यते ब्रुध' इति श्लोकोत्तरार्धं पट्यते, अतः कथमेतेन पुरुषोत्तमानन्दस्य तथात्वसिद्धिरिति चेत् । उच्यते। मनोमयस्य वेदात्मकताया यजुःशिर-स्त्वादिना बोधितत्वाद्वेदस्य च शब्दब्रह्मात्मकत्वात् 'सर्वे वेदा' इति श्लोक्रह्मबोधकत्वान्मनो-मयश्लोके ब्रह्मण इति पश्चम्या शब्दब्रह्मणो वेदान्मनोमयादवाद्यनसगोचरमानन्दं विद्वान् रिक्षः।

उक्तमनावश्यकत्वं सगुणत्वस्य विशेषस्य निषेधादनावश्यकत्वदोषापत्तेरित्यर्थः । द्वितीयमास्करमते भेदोपि कार्यात्मना ज्ञेयः । उक्तेति । गौरवादित्याद्यक्तदोषत्रयाभावात् । तन्मतं रामानुजमतमृत्तमम् । परस्मादिति । नन्वक्षरिधयामित्यत्राक्षरशब्दशक्यतावच्छेदकमक्षरत्वम् , परस्मादपरत्वं तु 
'ऋग्वेदो यज्जेवदे' इत्यादिश्चत्युक्तं ऋगादाविति चेत् । न । अक्षरस्यापरिवद्यात्वात्तत्राप्यपरत्वं प्राप्तमिति । 'द्वे विद्ये वेदितव्ये परा चैवापरा चे'ति श्चतेः । तेतिर्रायेति । किंचेतिभाष्ये महानारायणोक्तस्य । तदसंग्रहादिति । 'अक्षरिधया'मित्यत्राक्षरस्याक्षरत्वेन निवेशात् , विशेषनिषेधसम्बनिधतयाप्यनिवेशात् परस्मादपरत्वेन लोकरूपत्वेनाप्यनिवेशात् तस्या असंग्रह्वात् । अक्षरपदशक्यतावच्छेदके न पूर्णम् , किंतु न्यूनमिति न्यूनताख्यनिग्रहस्थानमित्यर्थः ॥ ३३ ॥

इयदामननात् । निन्वत्यादीति । अविशेषादिति । 'दुःखाभावः सुखं चेति पुरुषार्थ-द्वयं मत'मितिवाक्यादिवशेषात् । तथात्वेति । निरवध्यानन्दत्वसिद्धिः । पुरुषोत्तमेति । शब्दब्रह्मप्रति-

<sup>ा.</sup> इयत इति पाठः । ४२ **म० सू० र०** 

#### भाष्यप्रकाशः।

कदाचन न विमेतीति पुरुषोत्तमानन्दज्ञानसाधनतया मनोमय एतस्योक्ततया, ब्रह्मोपनिषदि च 'यज्ज्ञात्वा मुच्यते बुध' इति तुरीयपादे कथनेन जीवाभिष्ममानन्दमेतदित्यशीयोगात् यसिन् परमात्मिन जीवात्मा संधेयत्वेन पूर्वमन्त्रे उक्तः, एतत्परमात्मस्वरूपं आनन्दं आनन्दोऽस्यास्ती-त्यानन्दं जीवस्य सन्धेयत्वेन सम्बन्धि, यज्ज्ञात्वा बुधः सन् मुच्यत इत्यर्थकतया तस्य भगवदी-यत्वेन तथात्वसिद्धिरिति जानीहि । अतो न चोद्यावकाश इति दिक् ।

अन्ये तु, इदमेकसूत्रमधिकरणान्तरमङ्गीकृत्य, 'द्वासुपर्णेति' मन्त्रो सुण्डके श्वेताश्वतरे च न्नसप्रकरणे पट्यते, काठके तु 'ऋतं पिवन्ता'विति । तयोराद्ये भोक्त्रभोक्त्रोवेंद्यता, द्वितीये तु भोक्त्रोरेवेति वेद्यमेदाद्विद्यामेदे प्राप्ते, विद्येक्यं युक्तम् । इयत एतावन्मात्रस्य द्वित्वपरिच्छिनस्योन्भयत्रामननात् । 'पिवन्ता'वित्यस्य प्रयोगस्य छित्रन्यायेन पिवदपिवत्तसमुदायेपि सम्भवात् । उपक्रमोपसंहाराभ्यामेतयोर्वाक्ययोः परविद्यात्विनश्चयेन उभयत्रापि जीवसहितस्य न्नस्कण एव प्रतिपाद्यत्वादित्याहुः ।

तन्मते विकरणवैयर्थ्यमेव । काठकवाक्यस्य जीवद्वयपरत्वं निवार्य जीवसहितत्रक्षपरत्वस्य 'गुहां प्रविद्या'वित्यधिकरण एव प्रतिपादितत्वात्तदपेक्षयाधिक्यस्यात्रादर्शनाचेति ।

रामानुजाचार्यास्तु, इयत् अस्थूलत्वादिविशेषितमानन्दादिकमेव गुणजातं सर्वत्रानु-सन्धेयत्वेन प्राप्तम् । कुतः । आमननात् । आभिमुख्येन मननं चिन्तनमामननं तसाद्धेतोरिसे-वमर्थमाहुः । तत्राप्युदासीना वयम् ॥३४॥ इत्येकादशमक्षरिधयामित्यधिकरणम् ॥११॥ रिक्षमः।

पाद्यपुरुषोत्तमानन्दशाब्दं ज्ञानं तस्य साधनतया। साधनत्वमुक्तविषया। एतस्येति। निरवध्यानन्दस्य। इत्यर्थायोगादिति। कर्मकर्तृभेदौचित्यादितिभावः। पूर्वमन्त्र इति। 'महात्मा प्रज्ञयात्मत्वं संघत्ते परमात्मिने। तेन सन्ध्याध्यानमेव तस्मात्सन्ध्याभिवन्दन'मिति मन्ने। तस्येति। निरवध्यानन्दस्य। तथात्वेति। निरवध्यानन्दसिद्धिः। चोचोति। पुरुषोत्तमजीवमनोमयानन्दश्चर्या प्राप्तस्य चोद्यस्य दोषस्यावकाशः। तयोरिति। वाक्ययोः। भोकभोक्तोः ब्रह्मजीवयोः। भोकोरिति। छायान्तपयोः। छन्नीति। 'छत्रिणो यान्ती'तिन्यायेन छत्री राजा, अन्ये त्वच्छित्रणः। उपक्रमेति। गुण्डके तृतीयमुण्डकारम्मस्थापि द्वितीयमुण्डकस्था 'दिच्यो द्यमूर्तः पुरुष' इत्युपक्रमेण 'आनन्दरूपममृतं यद्विभाती'-ति वोपक्रमेण संपन्ना। श्वेताश्वतरे 'य एको वर्णो बहुधा शक्तियोगा' दित्युपक्रम्य 'अजामेकां छोहितक्रष्ण-रूपा'मित्युपक्रम्य वा 'द्वा सुपर्णे'त्यस्याः कथनात् । उपसंहारस्तु मुण्डके 'नायमात्मा बर्व्हनिन लभ्य' इति, श्वेताश्वतरे 'ऋचो अक्षरे परमे व्योम'न्निति। उभयन्नेति। वाक्ययोः। अन्नेति। अस्मिन्निकरणे। अतोस्य सूत्रस्य पूर्वशेषत्यमिति भावः। अस्थूलत्वादीति। अस्थूलत्वादिमदानन्दादिकमित्यवं विशेषितम्। इदं पूर्वशेषमस्मिन्यते। तत्रापीति। अपिना पूर्वमतसमुन्तयः। एकत्रा-वृत्तरपूषकत्वादपरत्र विद्वन्मण्डने 'अमेदादनुपाधित्वा'दित्यनयोक्तत्वादुदासीनाः। मायागुणैः सर्वकर्मत्वादि-भिश्चन्तनीयमित्यन्ये। रामानुजास्तु मायागुणैरचिन्तनीयम्। अस्मन्मतेऽपि। 'प्रवर्तते यत्र रजस्तमस्तयोः सत्त्वं च मित्र'मिति द्वितीयस्कन्थात् ॥ ३१॥ इत्येकादश्चामक्षर्यध्वामित्यविकरणम् ॥ ११॥

# अन्तरा भृतयामवत् खात्मनः ॥ ३५ ॥ (३-३-१२.)

अथ ज्ञानमार्गे यथा खात्मत्वेन ब्रह्मणो ज्ञानम्, तथा भक्तिमार्गेपि भक्तया पुरुषोत्तमज्ञाने खात्मत्वेन पुरुषोत्तमज्ञानं भवति, न वेति विचार्यते । सर्वान्तरत्वेन श्रुतौ कथनात् तत् भवतीति पूर्वः पक्षः। तथात्वेपि 'सर्वस्य वशी सर्वस्येशान' इत्यादिश्रुतिभिरेवमेव ज्ञानम्, न तु तथेति सिद्धान्तः। अत्र तथा

#### भाष्यप्रकाशः।

अन्तरा भूतग्रामवत् खात्मनः ॥ ३५ ॥ अधिकरणमवतारयन्ति अथेत्यादि । यथा ज्ञानमार्गेऽक्षरियः स्तूयन्ते, तथा अदेशेपासनापीति भक्तिमार्गे अक्षरेधीविनियोगविचारोत्तरम-मेदधीसरणाज्ज्ञानमार्गे पूर्णज्ञानसम्पत्तौ यथा खात्मब्रह्माभेदानुभवात्मिका द्वत्तिभवति, तथा भक्तिमार्गे सिद्धायां भक्तौ 'भक्त्या मामभिजानाती'ति वाक्यावेदिते ज्ञाने खात्मपुरुषोत्तमा-मेदानुभवात्मिका द्वत्तिभवति, न वेति संशये विचार्यत इत्यर्थः ।

पूर्वपक्षमाहुः सर्वान्तरत्वेनेत्यादि । बृहदारण्यके कहो डप्रश्ने उपस्तप्रश्ने च 'यत्साक्षादपरोक्षाद्वज्ञ य आत्मा सर्वान्तरत्तं मे व्याचक्ष्वे'ति, तदुत्तरवाक्ये च 'एष त आत्मा सर्वान्तर' इति
याज्ञवल्क्येन सर्वान्तरत्वेन कथनात्, अन्तर्यामिन्नाक्षणे च 'यः पृथिव्यां तिष्ठन् यः पृथिवीमन्तरो
यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीमन्तरो यमयती'त्यारम्य, 'य आत्मिनि
तिष्ठ'कित्यन्तैर्वाक्येः परमात्मा सर्वान्तरत्वेन श्रावितः । स च यदन्तस्तिष्ठति, तं स्वान्तः
स्थापयति, विह्वरिवायोगोलकमित्यन्तर्यामिन्नाक्षणे सिद्धम् । तथा सति श्रोतेन येन केनापि
साधनेन तसिन्नभिज्ञायमाने स्वात्मनस्तद्व्याप्तत्वेन मेदास्फुरणात् स्वात्मत्वेन ज्ञानमदण्डवारितम्, अतस्तद्भवतीति पूर्वः पक्ष इत्यर्थः ।

सिद्धान्तमाहुः तथात्वेपीत्यादि । ब्रह्मणः सर्वान्तरतया एतदात्मनस्तद्विभक्तत्वेपि 'सर्वस्य वशी'त्यादिश्चतिभिः सर्वेशितृत्वादिरूपेणेव ज्ञानम्, उत्कटया भक्त्या तेषामेव स्पुरणात्, न तु स्वात्मत्वप्रकारकमित्येष सिद्धान्त इत्यर्थः। नन्वभिज्ञाने सर्वाशज्ञानदर्शनात्तदंशाज्ञाने को हेतुरित्याकाङ्कायां हेतुं गृह्णन्ति अत्र तथेत्यादि। विपरीत इति। स्वात्मत्वेन ज्ञाने। एतदेव

अन्तरा भूतग्रामवत् स्वात्मनः ॥ ३५ ॥ एष इति । समीपतरवर्ती । स्थापय-तीति । स्वाश्रयाश्रयत्वार्थं तथा । तस्मिन्निति । पुरुषोत्तमे । अभीति । 'मक्त्या मामिभजानाती'ति वाक्यं स्मारितम् । अद्ण्डेति । यथा दण्डेन गामम्याजेत्यत्र दुष्टायां गिव दण्डोपयोगः, तथाऽदुष्टे पूर्वपक्षज्ञानमदण्डेन वारितिमित्यर्थः । एतदात्मनः समीपतरवर्तिजीवात्मनः । एवेति । श्रीगोस्वा-मिनां महाविष्णुत्वेन टिप्पण्युक्तदिक् परस्याप्यमिष्रेतेत्येवकारः । तेषामिति । सर्वेशितृत्वादीनाम् । अयमर्थः । टिप्पण्यां श्रीगोस्वामिभिः 'समुद्विजे भवद्धेतो'रित्यत्र ब्रह्मविद्यायां देवक्यां भक्तिमार्गीयसामय्या ज्ञानमार्गीयसामग्रीबाधोपपादनात्तेषामिति । अधुनापि तथैव भक्तप्रत्यक्षविषयत्वेनैवकारः । स्वात्म-त्वेति । स्वात्मत्वप्रकारकपुरुषोत्तमविशेष्यकं ज्ञानमित्यर्थः । तदंशोति । ईक्षत्यिकरणे यावद्धर्मत्वेना-ज्ञानमुक्तमत्राभिज्ञाने तदंशाज्ञाने को हेतुरिति प्रश्नः। अत्र तथेत्यादीति। वृतभक्ते स्वात्मत्वेन पुरुषो-

१. ह्यात्मत्वेनेति पाठ. । २. अक्षरश्रीविचारेणामेदद्वानस्मरणानन्तरं ज्ञानमार्गे इति पूर्वः पाठः श्रीहस्ताक्षरेषु ।

ज्ञानाभावस्यावश्यकत्वार्थं विपरीते बाधकमाह । पूर्वस्मिन् सूत्रे ब्रह्मानन्दात् भजनानन्दस्याधिक्यं निरूपितम्। स तु भगवद्तः। तद्यवधायकोऽर्थश्च प्रभुणा न सम्पाद्यते। खात्मत्वेन ज्ञानं च भजनानन्दान्तरायरूपम्। यद्येतत् सम्पाद्येत्, तं न द्यात्, अग्रेऽन्यथाभावात्, अतः खात्मत्वेन ज्ञानं भक्तिमार्गीयस्य न सम्भव-तीत्यारायेनाह अन्तरा खात्मन इति। भगवता भक्तिमार्गे खीयत्वेनाङ्गीकृतो य आत्मा जीवस्तस्य यदात्मत्वेन ज्ञानम्,तत् भजनानन्दानुभवे अन्तरा व्यवधान-रूपमिति भगवता तादृशे जीवे तम्न सम्पाद्यत इत्यर्थः । तत्सम्पाद्वस्य सर्वथैवा-सम्भावितत्वं हीनत्वं च ज्ञापितुं दृष्टान्तमाह भृतग्रामवदिति। उक्तभक्तस्य विग्रहोऽप्यलैकिक इति तत्र लौकिको भूतग्रामो न सम्भवति, हीनत्वात्त-

पूर्विसिन्नित्यादि । 'इयदामनना'दिति स्त्रे अक्षरस्य गणितानन्दत्ववोधनेन ब्रह्मानन्दाद्भजनानन्दस्थाधिक्यं निरूपितम्। स भजनानन्दस्तु क्रुपाधिक्येन भगवता दत्त इति तद्व्यवधायकोऽर्थो भगवता न सम्पाद्यते । 'स वै नैव रेमे तसादेकाकी न रमते स द्वितीयमै-च्छ'दित्यादिश्चतिभ्यो मुख्यभक्तिमार्गस्य क्रीडार्थत्वावगमादभेदे च क्रीडाया असम्भवात्। स्रात्मत्वेन ज्ञानं हि 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत तत्केन कं पत्र्ये'दिति श्रुतेर्भेदविलायकत्वेन भजनानन्दान्तरायरूपं यदि स्नात्मत्वेन ज्ञानं सम्पादयेत्, भजनानन्दं न दद्यात्, अग्रे विरुयेन तस्यान्यथाभावात्, अतः स्नात्मत्वेन ज्ञानं भक्तिमार्गीयस्य पूर्णदशायां न सम्भवतीत्याशयेन खात्मत्वेन ज्ञाने वाधकमनेन स्त्रेणाहेत्यर्थः। स्त्रं व्याक्वविन्ति भगवतेत्यादि। अन्तरेति मध्यवाचकमव्ययम् । तथाच व्यवघायकमित्यर्थः । नन्वस्तु तस्यान्तरायत्वम्, तथापि तन्न सम्पादयतीति कथमवग्न्तव्यमित्यत आहुः तत्सम्पादनस्येत्यादि । अलीकिक इति । साक्षात्सम्बन्धस्य हेये लौकिकविग्रहे असम्भवादलौकिकः। हीनत्वात्तथेत्यर्थे इति। तथाच चिकीर्षितलीलाप्रतिबन्धकरवेन हीनत्वाद्भृतप्रामवदन्तरायत्वं दृष्टान्तेनावगन्तव्यमित्यर्थः । लौकि-

त्तमज्ञानाभावस्य । बाधकमिति । अन्तरायत्वरूपं बाधकं सूत्रकार आह दत्त इति । सर्वात्मभावी दत्त इति तत्फलं सोपि दत्तः। फलसाधने एकीकृत्य निरूपिते वा। अर्थ इति । अमेदः । नेति । मक्त-वश्यत्वादिति भावः । भक्तभावस्तु 'भद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवा' इति श्रुत्युक्तः । एकाकीति । एता-वत्पर्यन्तमेकाकी पुरुषविधः। अहंकारपाप्मदाहभयविशिष्टः। मुख्येति। मक्तिमार्गेऽहंकारादिसत्त्व एका-कित्वम्, ज्ञानमार्गे तु न, ब्रह्मातिरिक्ताइंकारादेर्रुयात् । कर्ममार्गे तु कर्मरूपीश्वरः । अतोऽत्र भक्ति-मार्गस्येत्युक्तम् । मुख्यत्वं त्रिषु मार्गेषु । स्वात्मत्वेनेता । भजनानन्देति । सर्वात्मभावजन्यभजनानन्दान्तरायरूपम् । ज्ञानमिति । पुरुषोत्तमज्ञानम् । भज-नानन्द्रमिति । भाष्यीयस्य तमितिपदस्यार्थः । अग्र इति भाष्यार्थोऽग्र इति । तस्येति । भक्तैः सह निगृ्ढभावकर्तुः श्रीपुरुषोत्तमस्येवार्थैन भेदेन लीला अनुभ(ाव)वतः अन्यथाभावोऽभेदेन भावः । **बाधक**ः मिति । विभाज्यस्यानुवृत्तिः । भगवतेत्यादीति । ननु जगब्यापारवर्जेऽधोक्षजे स्वात्मत्वेन ज्ञानमन सम्भवीत्यत आहुः स्वीयत्वेनेति । तथाच 'नायमात्मा प्रवचनेन रुभ्य' इति श्रुतिविषयभक्तविषयं पुरुषोत्तमस्य स्वात्मत्वेन ज्ञानं सम्भवीति भावः । ताहरा इति । वृते । नेति । अन्यत्राप्राप्तं वृत प्राप्तं नेत्यर्थः । तत्सम्पाद्नस्य अभेदसम्पादनस्य । उक्तेति । वृतभक्तस्य प्ररुषोत्तमशरीरत्वेन तस्य वित्रहोपि

थेत्यर्थः । अथवा । लौकिको भूतग्रामः स्त्रीपुत्रपश्वादिक्रिम्नानन्दानुभवे बाधकः, तथा भजनानन्दानुभवे स्वात्मत्वेन भगवज्ज्ञानमित्यर्थः ॥ ३५॥

# अन्यथाऽभेदानुपपत्तिरितिचेन्नोपदेशान्तरवत् ॥ ३६॥

ननु भक्तेष्वप्युद्धवादिषु ज्ञानोपदेशः श्रूयते, स चात्मब्रह्माभेद्ज्ञानफलक इत्यात्मत्वेन ज्ञानाभावे तद्भेदोपदेशानुपपित्तः स्यादिति तन्मन्तव्यमेव, एवं सति भक्तिमार्गात् ज्ञानमार्गस्योत्कर्षश्च सिध्यतीत्याशङ्क्य, परिहरति उपदेशा-

#### भाष्यप्रकादाः।

कशरीरस्य प्रतिवन्धकत्वं सन्दिग्धत्वादुपपादनसापेक्षमित्यरुच्या प्रकारान्तरेण दृष्टान्तं व्याकुर्वन्ति अथवेत्यादि । यत्तदोर्नित्यसम्बन्धाद्यथेति पदमर्थादेवायातीत्यतो नोक्तम् ॥ ३५ ॥

अन्यथाऽभेदानुपपत्तिरितिचेन्नोपदेशान्तरवत् ॥ ३६ ॥ खात्मत्वेन भगवज्ज्ञानस्य बाधकत्वे भक्तेषु तदुपदेशो नोपपघेतेत्याशक्का परिहरतीत्याशयेन व्याकुर्वन्ति नन्वित्यादि । श्रूयते इति । एकादशस्कन्धे उच्यते । आत्मत्वेन ज्ञानाभावे इत्यन्तोऽन्यथापदसार्थः । तद्भेदोपदेशानुपपत्तिरित्यभेदानुपपत्तिरित्यसार्थः । इतीत्यारभ्य, परिहरतीत्यन्त इति चेन्नेत्यस्थार्थे व्याख्यातः ।

तत्रैवमिमसिन्धः। पूर्वं उपपन्नस्त्रे दासीदाससुहृद्भेदेन त्रिविधा लीलामध्यपातिनो भक्ता उक्ताः, तत्र 'नोद्धवोऽण्वपि मन्यून' इति वाक्यादुद्धवोऽत्यन्तरङ्गः। आदिपदेन व्रजस्थाः, तेपि 'रामेण सार्ध मथुरां प्रणीत' इत्यादिना विगाढभावा उक्ताः, तत्रोद्धवे साक्षादुपदेशः, व्रजस्थेषु सन्देशेन साक्षाच । तथा सतीतरेषु तदावश्यकत्वं किं वाच्यम् । किश्च, तेषु चेदुपदेशो विफलः स्यात्, तदा अपार्थकार्यकर्तृत्वाञ्जीवतुल्यत्वं चापद्येतित तस्य तेषु फलमवश्यमभ्युपयम् । एवं सति पूर्वोक्तं सर्वमयुक्तमिति सत्रांशेनाशङ्क्य, दृष्टान्तेन परिहरतीति बोध्यः।

## रिक्मः।

'ममास्तु तव सिन्नधो तनुनवत्वमेतावता न दुर्रुभतमा रितर्मुरिपो मुकुन्दित्रय' इति यमुनाष्टकोक्तोऽलौकिकः । साक्षात्सम्बन्धस्येति । भगवत्साक्षात्सम्बन्धस्य । चिकीिर्वितेति । 'अथातोऽनुप्रश्नाः ।
उताविद्वानमुं लोकं प्रेत्य कश्चन गच्छित । आहो विद्वानमुं लोकं प्रेत्य कश्चित्समश्चता उ ।' अप्रे
'अस्माल्लोकात्रेत्य एतमन्नमयमात्मानमुपसंकामती'त्यानन्दमयपर्यन्तमुपसंक्रमणमुक्तम् । तदनन्तरं चिकीर्षितलीलाप्रतिबन्धकत्वेन । सिन्दिग्धत्वादिति । पुष्टिमार्गीयाणां भक्तानामलौकिकशरीरप्राप्तिं विनैव
पुरुषोत्तमानुभव इति सिन्दिग्धत्वात् । किञ्च, पुरुषोत्तमस्य स्वात्मत्वेनानुभवो लीलान्तःभात्यपि लीलान्तःपातिप्रतिबन्धकसहित इति स नोक्तः । इत्यर्थ इति । तथाच श्रुतिः 'गुहां प्रविष्टावात्माना'वित्यधिकरणे
'विशेषणाचे'तिसूत्रे माध्वभाष्ये 'सत्य आत्मा सत्यो जीवः सत्यं भिदा सत्यं भिदा सत्यं भिदा मैवारुणो
मैवारुणो मैवारुण' इति पैङ्गिश्रुतिः । भेद इवशब्दार्थकः । गीतायां 'विभक्तमिवे'ति ब्रह्म(प्र)करण- वाक्यात् ॥ ३५॥

अन्यथाऽभेदानुपपत्तिरिति चेन्नोपदेदाान्तरवत् ॥ ३६ ॥ विगाढेति । विगाढत्वं नामाविहितभक्तया निरन्तरपुष्टपरब्रह्मभक्तिकत्वं भावे । 'रामेण सार्ध'मितिश्लोके सिद्धम् । तस्य ते-ष्विति । उपदेशस्रोद्धवादिभक्तेषु । फलं स्नात्मत्वेन पुरुषोत्तमाभेदज्ञानम् । पूर्वोक्तमिति । अभेदज्ञा- न्तरविदित । न ह्यन्नामेदज्ञानायोपदेशः, किन्तु यथाग्रिमखर्गापवर्गाख्यपार-लौकिकानन्दफलकालौकिके कर्मण्यधिकाररूपसंस्कारार्थं गायत्र्युपदेशः क्रियते, तत्संस्कारसंस्कृतं तच्छरीरादिकमपि भूतादिभिरंपि नोपहतं भवति, यथा वा योगोपदेशसंस्कृतस्य वपुरम्यादिभिनीपहन्यते, तथा प्रकृते भक्तिभावस्य रसा-तमकत्वेन संयोगविप्रयोगभावात्मकत्वात् द्वितीयस्य प्रलयानलादितकरालत्वेन कदाचित्तज्ञावोदये तेन भक्तवपुरादेस्तिरोधानेऽग्रिमभजनानन्दानुभवप्रतिबन्धः स्वादिति तिन्नवृत्त्यर्थं ज्ञानोपदेशसंस्कारसंस्कृतं तद्वपुरादिकं भगवता क्रियते, न त्वात्माभेदज्ञानं भगवतोऽभिष्रतिमिलर्थः। अन्यथोपदेशानन्तरं बदरीं गच्छन् विदुरं प्रति 'इहागतोऽहं विरहातुरात्मे'ति न वदेत्। एवमेवान्येष्विप भक्तेषु ज्ञेयम् । अत्रोपदेशान्तरपदं प्रस्तुतोपदेशभित्रमुपदेशौन्तरमाहेति प्रस्तुतस्य

#### भाष्यप्रकाशः।

दृष्टान्तं व्याकुर्वन्ति न हीत्यादि । अत्र प्रथमार्थे वितः । तथाच फलान्तरार्थं यथा गायत्र्यपदेशः, तथा मजनानन्दार्थमयग्रपदेश इत्यर्थः । तस्यावान्तरफलं तत्संस्कारेत्यादिनोच्यते । सत्तथा न प्रसिद्धम् , अतः प्रकारान्तरमाहुः यथा वेत्यादि । एतच्चोक्तमेकादशे 'अग्न्यादिभिने हृन्येत ग्रुनेयोगमयं वपु'रिति । अभिप्रेतमिति । ग्रुख्यत्वेन अभिप्रेतम् । तथाचोक्तरीत्या उपदेशस्य फलान्तरसत्त्वेनात्मनि तदमेदज्ञानस्य साफल्ये सति न भगवतो जीवतुल्यत्वापत्तिः, नापि ज्ञानमार्गोत्कर्ष इत्यर्थः । नन्वत्रोक्तरीत्या भजनानन्दप्रतिबन्धाभाव एवोपदेशफलम् , न त्रक्षामेदानुभव इत्यत्र कि गमकमित्याकाङ्कायामाहुः अन्यथेत्यादि । एवमन्येष्वपि भक्तेषु द्वेयमिति । कुरुक्षेत्रप्रसङ्गस्थोत्कण्ठावाक्यैः 'आहुश्च ते नलिननामे'ति वाक्याच ज्ञेयम् । ननु भवत्वेवम् , तथापि सत्त्रे 'अमेदानुपपत्ति'रित्युक्तम् , न त्वमेदोपदेशानुपपत्तिरिति, अतोऽत्रायमेव सत्रकाराशय इति कथं ज्ञातव्यमित्यत आहुः अन्त्रत्यादि । दृष्टान्तकोटिप्रविष्टग्रुपदेशान्तरपर्दं प्रस्तुतोपदेशभिन्नग्रुपदेशान्तरमाहेति प्रस्तुतस्य तस्योपदेशस्याभावादमेदानुपपत्तिपदमलग्रकं स्थात् ,

## रिशमः।

नस्य प्रतिवन्धकत्वम् । बोध्य इति । अभिसन्धिर्वोध्य इत्यर्थः । अन्नेति । सौत्रदृष्टान्ते । अयमिति । सौत्रो मेदोपदेशः । मुख्यत्वेनित । अन्यानङ्गत्वेन । उक्तिवरोधादितिभावः । उक्तिरीखेति । यथा वेत्यादिभाष्योक्तिरीत्या । नेति । अपार्थकार्यकर्तृत्वात्त्या । नापीति । एवं सित भिक्तिमान्योक्त्रानमार्गोत्कर्षे इत्यादिभाष्योक्त्रानमार्गोत्कर्षे नेत्यर्थः । उक्तरीत्येति । यथा वेत्यादिभाष्योक्तिरीत्या । अन्यथेत्यादीति । न वदेदिति । उपदेशानन्तरं पुरुषोत्तमाभिन्नत्वादिवरद्दात्तरां इति वाक्यम् । अर्जने तु 'कृष्णस्य विरद्दातुरां इति वाक्यम् । अर्जने तु 'कृष्णस्य विरद्दातुरां इति वाक्यम् । अर्जने तु 'कृष्णस्य विरद्दातुरां इति वाक्यम् । अर्गनन्दे तु वक्ष्यमाणम् । अत्र विरद्दोऽविद्या विद्योपमर्दे इत्याशङ्गाद्धः क्रुरुक्षेत्रेति । एकोनाशीतितमाध्याय उत्तरार्धे 'अथेकदा द्वारिकायां'मित्यारम्भके उत्कण्ठावाक्यानि । तानि च 'का विस्मरेत वां मेत्रीं'मित्यादीनि । वां नन्दयशोदयोः मेत्रीम् । रोहिणी देवकी च वदित यशोदां प्रति । इतोप्युत्कण्ठावाक्यमाद्दः आहुश्चेति । गोप्य आहुश्च । 'आहुश्च ते निजननाभ पदारिवन्दं योगेश्वरैर्हदि विचिन्त्यम-

१. अपिनास्ति कचित् । २. प्रकाशे एवेति नास्ति । ३. उपदेशमाहेति पाठ. ।

तस्यान्यस्याभावाद्भेद्पदेनाभेदोपदेश एवोच्यते । एतेन भगवान् स्वीयानां भक्तिभावप्रतिबन्धनिरासायैव सर्वं करोतीति ज्ञापितं भवति ।

अथवा। उपदेशान्तरविद्यस्यायमर्थः। शरीराद्यध्यासवतस्तद्भिन्न आत्मात्त्वम्, न तु शरीरादिरित्युपदेशो ज्ञानमार्गे यथा क्रियते, तेन शरीरादावात्म- बुद्ध्या यः स्नेहादिः, सोऽपगच्छति, तथात्र सर्वेषामात्मनो द्यात्मा 'य आत्मिनि तिष्ठ'न्नित्यादिश्चतिसिद्धो जीवात्मनोऽप्यात्मा पुरुषोत्तम इति बोध्यते। तेन पुरुषोत्तमे निरुपिः स्नेहस्तत्सम्बन्धित्वेनात्मिनि स सिध्यति। यद्यप्येवंभावः पूर्वमप्यासीदेव, तथापि सहजस्य शास्त्रार्थत्वेन ज्ञाने सैति प्रमोदो दार्द्धं च भवतीति तथा। नैतावता जीवाभेद आयाति। अग्रे जीवनसम्पत्तिरेवोपदेशकार्यम्, न तु तेन पूर्वभावोपमर्दः सम्भवतीति सारम्। तेन ज्ञाने सर्वाधिक्यं मन्वानाय भक्तिबलप्रदर्शनं च सिध्यति॥ ३६॥

#### भाष्यप्रकाशः।

अतोऽत्रामेदपदेनामेदोपदेश एव लक्षणयोच्यत इत्यमेदपदान्वयापनुपत्त्या ज्ञातच्यमित्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः एतेनेत्यादि । एतेनेति । उक्ताशङ्कानिरासेन ।

भक्तदेहस्थितेथींगादेशाद्पि सम्भवेन तदर्थमात्मब्रह्मामेदोपदेशकथनं न युक्तमित्यरुच्या उपदेशान्तरपद्सार्थान्तरमाहुः अथवेत्यादि । तथाच स ज्ञानोपदेश एतद्रथः, न त्वात्मब्रह्मामेदु- ज्ञानफलक इति न तेन ज्ञानोत्कर्षसिद्धिरित्यर्थः । नन्वेवं सित ज्ञानोपदेशवेथर्थं नापैतीत्याशङ्क्ष्य परिहरन्ति यद्यपीत्यादि । तथिति । अवैधर्थ्यम् । नैतावतेत्यादि । तथाचैवं ज्ञानोपदेशस्य सार्थक्यादेतावता आत्मत्वोपदेशमात्रेण न जीवस्य ब्रह्मामेद आयातीत्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः अग्र इत्यादि । तथाच यत्र किञ्चित्कार्यार्थं विप्रयोगसहनमावश्यकम्, तत्रैवैवं प्रश्चः करोति, न त सर्वत्र । अतः पूर्वोक्तं सर्वं सारग्रपपन्नमित्यर्थः । एवंकरणस्य प्रासङ्किकं फलमाहुः तेनेत्यादि ।

नन्द्धवादिषु ज्ञानोपदेशः पौराणः, स किमर्थमिह विचार्यत इति चेत्। उच्यते। 'विधिश्च प्रतिषेधश्च निगमो ही'त्यादिनोद्धवक्ठतप्रश्नेन 'मां विधत्तेऽभिधत्ते मा'मित्यादिना भगवदुक्तोत्तरेण रहिमः।

गावबोधैः । संसारकूपपिततोत्तरणावलम्बं गेहंजुषामि मनस्युदियात्सदा नः'। लक्ष्मणयेति । नामैकदेश-त्वादैशिकसम्बन्धो लक्षणा तया । अभेदपदेति । यथा 'गङ्गायां घोष' इस्त्र घोषपदान्वयानुप-पत्या लक्षणाबीजम्त्या ज्ञातव्यमिस्पर्थः । उत्तेति । ननु भक्तेष्विसाद्युक्तशङ्कानिरासेन । भिक्ति-भावेति । विरहेण वपुराद्यमावे भक्तिभावे विरहांशप्रतिष्यः तिष्ठिरासाय । प्रमरगीतसुबोधिन्यैवकारः । अपैतीति । पूर्वत् । यद्यपीत्यादीति । पूर्वमिति । (यथाहुस्ते (उद्धवादयः) उत्पत्त्यैव भक्ता इति । तथाच जन्मना ज्ञानवन्तो जङमरतादयो ज्ञेयाः । यद्या । युगलगीते गोपीनां सिद्धेः ।) उपदेशात्पूर्वमित्यर्थः । अतीति । तेनोत्तमाधिकारोद्द्योति भाष्यारम्भकारिकायाः । अग्र इत्यादीति । देवकीवसुदेवार्जननन्दगोपीषु । अग्रे एकादशसमाप्तौ एकाशीतितमाध्याये प्रमरगीते च । उपदेशकार्यमुक्तम् । अतः पूर्वोक्तमिति । भक्तविषयत्वात्पूर्वोक्तं भक्तिभावप्रतिषन्धनिराकरणाय ज्ञानोपदेशः, न तु पुरुषोत्तमस्य खात्मत्वेन ज्ञानायेत्युक्तम् । सारमिति । स्मार्तः प्रयोगः । 'सारं सारं समुद्धत'मिति वाक्यात् । प्रासनिक्तम् । क्रिकित्नम्याते । प्रसङ्गो ब्रह्मामेदज्ञानफलकज्ञानोपदेशपरिहारस्य तेन जन्यते मित्तिबलप्रदर्शनं प्रासिक्षकम् ।

१. अतिप्रमोद इति पाठः ।

# व्यक्तिहारो विशिषन्ति हीतरवत् ॥ ३७ ॥

नतु 'तचोऽहं सोऽसौ योऽसौ सोऽह'मिलैतरेयके, तैत्तिरीयके च 'अहमसि ब्रह्माहमसी'ति पळ्यते। अत्र मध्यस्थं ब्रह्मपदमुभयत्र सम्बध्यते। तेनावृत्त्या व्यति-हारः। अतो ब्रह्माभेदः सिध्यति। तथा लीलामध्यपाति भक्तानामपि 'कृष्णोऽहमहं कृष्ण' इति भाव उल्लेखश्च श्रूयते। अतस्तदभेदज्ञानं भक्तिफलमिति पुम्फुलैयमानं प्रतिवादिनं तत्स्वरूपं बोधयति। रसात्मकत्वाद्भक्तेः संयोगविप्रयोगात्मकत्वात्

#### भाष्यप्रकाशः।

च तस्य श्रोतत्वस्फुटीकरणात्, सन्देशेपि 'एतदन्तः समाम्नाय' इति वाक्येन तथात्वाद्विचार्यत इति जानीहि ।

अत्र दााङ्करा द्विस्त्रमेतद्धिकरणमङ्गीकृत्य बृहद्गरण्यकस्थोषस्तकहोडब्राह्मणयोर्भिन्नविद्या-त्वमभ्यासाद्गञ्ज्य रूपामेदादैकविद्यं साधयन्ति ।

भास्कराश्च सूत्रमेकीकृत्य उपदेशवदित्येवं पठित्वा पूर्ववदेव सिद्धान्तयन्ति । रामानुजास्तु व्यतिहारादिस्त्रद्वयमत्र निश्चिप्येतदेव सिद्धान्तयन्ति ।

तदिदम्रुपसंहारस्वाध्यायस्त्राभ्यामेव सिध्यतीति तेनैव गतार्थम्, अतो न पृथक् चिन्तनीयम् ॥ ३६ ॥

व्यतिहारो विशिषिन्ति हीतरवत् ॥ ३७॥ स्त्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । ऐतरेयके इदं वाक्यमादित्यपुरुषं प्रकृत्योक्तम् । तैत्तिरीयके तु जलस्यं ब्रह्म प्रकृत्य । अत्रेति । तैत्तिरीयके । तेनावृत्त्या व्यतिहार इत्यादि । ब्रह्मपदस्योभयत्र सम्बन्धेन तदावृत्त्या व्यतिहारः स्वात्मनो ब्रह्मत्वविधानेन ब्रह्मणः स्वात्मत्वविधानेन व्यत्ययः । अत उक्तरूपाद्भ्यत्ययाजीवस्य ब्रह्माभेदः सिघ्यति, तथा भक्तवाक्येपीति शङ्कायां व्यतिहारस्वरूपं स्त्रेण बोधयति । तथाच यद्यभेददर्शनस्य भक्तिफलत्वं न स्यात्, तदा लीलास्थानां ब्रह्माभेदो न स्फुरेत्, स तु स्फुरतीति दृश्यत इति पूर्वोक्तः सिद्धान्तो न युक्त इत्याशङ्कायां व्यतिहार-रिक्यः।

शैषिकः प्रत्ययः । भाष्यीयचकारार्थः । श्रौतविषयाप्रहिणः प्रत्याहुः निवति । श्रौतत्वेति । विधिप्रितिषधिवार्यवादनामधेयमञ्जाणां श्रुतिषु दर्शनाच्छ्रौतत्वस्फुटीकरणात् । समाम्रायः श्रुतिः । 'वने वृन्दा-वने श्रीडन् गोपगोपीसुरैः सहे'ति श्रुतिः । प्रपञ्चोयमिति । बृहदिति । 'यत्साक्षादपरोक्षं ब्रह्म, य आत्मा सर्वान्तर' इत्येवं द्विरुषस्तकहोडप्रश्रयोनैरन्तर्येण वाजसनेयिनः समामनन्तीति । 'अभ्यासस्य भेदकत्वं पूर्वतत्र्वसिद्धम्' । एकीकृत्येति । तेन 'अन्तरा भूत्रग्रामवदात्मनोऽन्यथाभेदानुपपत्तिरिति-चेन्नोपदेशव'दित्येवमेकीकृत्य ॥ ३६ ॥

व्यतिहारो विद्यांषिति हीतरवत् ॥ ३७ ॥ आदित्येति । अन्तस्तद्धर्माधिकरणोक्तद् मादित्यपुरुषम् । जलस्थमिति । 'अम्भस्यपार' इत्यारम्भात् । अम्भसि अपारे इति च्छेदः । अत एक 'नमामि हृदये' इति सुबोधिन्यारम्भे कारिका । व्यत्यय इति । विशेष्यविशेषणभावस्य ब्रह्मजीवयो-र्व्यत्ययो वैपरीत्यम् । पूर्वोक्त इति । ज्ञानोपदेशस्य भक्त्यर्थं वपुरादिधारणार्थत्वमिति सिद्धान्तः ।

१. पम्फुल्यमानमिति पाठः ।

द्वितीयभावोद्रेके यथेतरेऽश्रुप्रलापाद्यो व्यभिचारिभावाः, तथातिविगाढभावेन तद्भेदस्फूर्तिरप्येकः, स च न सार्वदिकः, तद् खात्मानं तत्त्वेन विशिषन्ति, तं च खात्मत्वेन। सोऽत्र व्यतिहारपदार्थ इत्यर्थः। अपरं च। उद्देश्यविधेयभावस्फूर्ती न खद्वैतज्ञानमस्ति, किन्तु भावनामात्रम्, अक्तानां तु विरहभावे तद्दात्मकत्व-मेवाखण्डं स्फुरति, येन तल्लीलां खतः कुर्वन्ति। एतद्यथा तथा श्रीभागवतद्शम-

#### भाष्यप्रकाशः।

सरूपमनेन बोधयतीत्यर्थः । स्त्रं व्याक्वंन्ति रसात्मकत्वादित्यादीति । एकः स इति । एको व्यभिचारिभावः । तथाच विरहदशायां काश्रनात्मानं तत्त्वेन विशिषन्ति, अन्याश्र तं स्वात्मत्वेन, अतो भिन्नवकृको व्यतिहारपदार्थः, न तु त्वदुक्तरीतिकः, अतः कादाचित्कत्वान तस्य भक्तिफलत्वमित्यर्थः । सत्रयोजना तु, इतरवत् अश्रुप्रलापादिवत् , भक्तानां 'अहं कृष्णः कृष्णोऽह'मिति व्यतिहारो विशेषणबुद्धिव्यत्ययो व्यभिचारिभावः, हि यतो हेतोः विशिषन्ति । भगवद्रष्टृत्वेनाश्वत्यदीनिव । अनेन प्रकारेणानात्मानं कदाचिदेव विशिषन्ति, न सर्वदा, अतस्तर्थति । एतेनोदाहरणेन भक्त्युत्कर्पसिद्धं स्फुटीकुर्वन्ति अपरं चेत्यादि । (तथाचात्र 'लीला भगवतस्तास्ता सनुचकुस्तदात्मिका' इति पूर्वं कथनात् , 'रिङ्गयामास काप्यङ्की कर्षती'त्यादाव- वुकरणे स्वात्मविसरणेन केवलभगवत्त्वस्कृतेरेव बोधनात्तर्थत्यर्थः । एवश्च 'मय्येव सकलं जात'मित्यत्रापि भावनामात्रम् , चतुर्थपादे 'तद्भक्षास्म्यहमेव य' इत्यत्र 'ब्रह्माह'मिति पदाम्यामद्ध- यभावनामात्रस्थैव बोधनात् । एतद्यथा तथा असाभिः कैवल्योपनिषदर्थसंग्रहे स्फुटीकृतमिति कृतोऽवधेयम् । अत्राभेदानुभवस्य विगादभावदशास्थव्यभिचारिभावतया भक्तिमार्गे विनियोग-

## रहिमः।

रसात्मकत्वादित्यादीति । अतिविगाढेति । अविहितमक्तिपूर्वकशास्त्रीयस्रोहवत्त्वं विगाढ-त्वम् । अतिशब्दस्तु अन्याभिनवगुप्तपादादिशौढदृष्टत्वेनात्यन्तत्वार्थं विगाढम् । तद्भेदेति । रामानुज-भाष्ये 'अम्भस्यपार' इत्यारम्भे 'महीया'निति पदेनानन्दवहीस्थो 'रसो वै स' इत्युक्तः परामृश्यतेऽतोऽत्र तदभेदस्फूर्तिः । तमिति । पुरुषोत्तमम् । भिन्नेति।ज्ञानिभिन्नभक्तवक्तृकः । त्वदिति । ज्ञानिवक्तृकः । 'अहं मनुरभवं सूर्यश्रे'तिवत् । अत इति । भक्तिमार्गीयत्वात् । तस्येति । पुरुषोत्तमाभेदज्ञानस्य । विद्योषणेति । व्यत्ययो वैपरीत्यम् । व्यभीति । शान्तरसनिष्ठत्वे सति भक्तिरसनिष्ठत्वात् । तथे-तीति। भक्तिमार्गीयेति। अपरं चेत्यादीति। परेषामैतरेयतैत्तिरीयकयोरुद्देश्यविधेयभावेऽविद्याया अगतत्वान्न ह्यद्वैतज्ञानमस्ति, किन्तु शास्त्रदृष्ट्या भावनाऽभेदस्मरणम् । एवकारार्थे मात्रच् । पूर्णज्ञानिनो वामदेवस्य 'अहं मनुरभवं सूर्यश्चे'त्येवमवयुत्य(।)निरूपण्मद्वैतस्य। कर्ममार्गे सन्यासाभावाद्किमार्ग आहुः भक्तानामिति । सन्यासे विरहमावे । 'विरहानुभवार्थं तु सर्वत्यागः प्रशस्यत' इति वाक्यात् । अख-ण्डमिलस्य भावाद्वेते विशेषणं तदात्मकत्वमेवेति । यथा 'सा सा सा जगित सकले कोऽयम-द्वैतवाद' इति । वक्ष्यन्ति चाग्रे ठिङ्गभ्यस्त्वाधिकरणे । येनेति । अनेनाखण्डस्फुरणस्य करणत्वमुक्तम् । ्रिचिरोधलीलाकरणे 'पृच्छथेमा लता' इत्यत्राखण्डं तदात्मकत्वं लतासु स्फूर्तिः करणम् । यतो भगवदीय एव भगवद्गतिं जानातीति पृच्छ्या भवन्ति। 'खयमेवात्मनात्मानं जानासी'ति वाक्यात् । तत्रापि स्वतः रफुरणं प्रत्यक्षात्मकमिति नान्यप्रश्नापेक्षा । भक्तयुत्कर्षस्त्वेवम् । सर्वभावः पुरुषोत्तमः । गीतायां पुरुषोत्तम-योगाध्याये तथोक्तेः । स चाक्षरद्वारा, स च पाद इति अखण्डांश इदमित्यतयाक्षर एव, पुरुषोत्तमस्या-४३ वि० सू० र०

स्कन्धविवृतौ प्रपित्रतम्साभिः। एवं सित मुख्यं यदद्वैतज्ञानं तत् भक्तिभावैक्-देशव्यभिचारिभावेष्वेकतरदिति सर्षपखर्णाचलयोरिव ज्ञानभक्तयोस्तारतम्यं कथं वर्णनीयमितिभावः॥ ३७॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे द्वादशमन्तरा भृतग्रामवदिखधिकरणम्॥ १२॥

#### भाष्यप्रकाशः।

विचारेण साधनदशायां सर्वभावेन भजने भेदोपासनवदभेदोपासनस्याप्येकदेशैत्वं बोधितम् । सर्वभावेनैवाकृत्स्नत्वपरिहारे तत्र विशेषाभावादिति ।)

यत्तु शङ्करभास्कराचार्यों पूर्वोक्तमैतरेयवाक्यं 'त्वं वा अहमसि भगवो देवते अहं वै त्वमसी'ति जावालवाक्यं चोदाहृत्य, किमिह व्यतिहारेणोभयरूपा मितः कार्या, उतैकरूपेति संशये, उभयरूपमितकरणे ईश्वरस्य निकर्षः, संसारिणश्चोत्कर्ष आपद्येतेत्येकरूपेव कार्येति पूर्वपक्षमुक्त्वा, उभयरूपेव कार्या, अन्यथा उभयाम्नानमनर्थकं स्यात् । नचोक्तदोषापितः । अनेन प्रकारेणाप्यात्मैक्यस्यैवानुचिन्तनीयत्वात् । वचनप्रामाण्यात्त्वत्र द्विरूपा मितः कर्तव्येत्युच्यते । फलतस्त्वेकत्वमेव दृढीभवति । यथा ध्यानार्थेपि सत्यकामादिगुणोपदेशे तद्गुण ईश्वरः प्रसिध्यति, तद्विद्याहतः ।

तदसङ्गतम् । तस्या मतेर्वचनमात्रजन्यत्वे विशेष्यविशेषणभावस्फुरणेन तादृशभावनामात्रं कार्यमिति सिध्यति, न तु तेन भेदोऽपैति, आहार्यज्ञानत्वात् । नचानेन फलत ऐकात्म्यसिद्धि-रित्यपि युक्तम् । पूर्वोक्तेन्यायसिद्धिपयश्चितिभश्च सिद्धे अंशांशिभावे तद्यनोदेनेकात्म्यस्य वक्तु-मशक्यत्वात् । 'यथा घ्यानार्थेऽपी'ति भवदुक्तन्यायेनापि वाक्यप्रामाण्यात्तद्धुणकेश्वरप्रसिद्धिवद्धिशेषच्च णविशेष्यभाववोधनवलात् तादात्म्यस्यैव सिद्धेश्च । लक्षणाप्रस्तं वाक्येकदेशं 'तत्त्वमसी'त्यादायं रिक्षाः।

षोक्षजलात् । तथाचेदिमत्थतया चरणेऽखण्डत्वम् , न भक्तिलभ्ये पुरुषोत्तम इति ज्ञानाङ्कत्तपुत्कर्षसिद्धिः । अन्नेत्यारभ्येतीत्यन्तो प्रन्थो मूलपुत्तके नास्ति । व्याख्या तु सर्वभावनेति । पुरुषोत्तमयोगाध्याये 'यो मामेवमसंमुढो जानाति पुरुषोत्तमम् । स सर्वविद्वजित मां सर्वभावेन भारते'तिवाक्यात्सर्वभावेनेत्यादिः । एकदेशित्वं वृक्षधमेदेशित्वम् । तन्नेति । अखण्डज्ञाने । भाष्ये । एवं सतीत्यादि ।
मुख्यमिति । लोकाश्रयणात् । अन्यमागिताद्धा । भक्तिभावेति । त्रयश्चिश्वम्यभित्तारात्तादा ।
स्वत्त्रप्ति महाभाष्यप्रयोगात्तरप् । ज्ञानभत्त्रयोरिति । दृष्टान्तोऽखण्डस्फुरणेनेति अक्षरज्ञानपीतकौशेयवासोभत्त्रयोस्तारतम्यं कयं वर्णनीयमिति प्रश्नः । मित्तमार्गेन्तराभेदासम्पादनाङ्कत्त्रयुक्तर्ष इत्युतरम् । ससारिणश्चोत्कर्ष इति । एकेषां जीवत्रद्ववादादपरेषां व्यापकैकजीववादादुत्कर्षः त्रद्वज्ञानात् ।
व्यापकैकजीवस्य त्रद्वणा भेदाभेदौ । एकरूपेति । 'अहं वै त्व'मिति । उक्तेति । निकर्षोत्कर्षदोषयोरापत्तिः । एकत्वमिति । आवरणभङ्गजं बोध्यम् । अपैतीति । अप आ एति । बाधकालीनिमच्छाजन्यं ज्ञानमाहर्यज्ञानम् । वेदान्तविज्ञानेनावरणभङ्गे फलतस्त्वेकत्वे भूयसां साधनप्रतिपादकानां वेदमागानां वैयर्ध्यप्रसङ्गमालोच्याहुः पूर्वोक्तिरिति । द्वितीयाध्यायोक्तैः स्त्रैः । वक्तमिति । साधनैर्विनाः वक्तम्। विशेषणिति । 'त्वमहं अहं त्व'मिति विशोषणिवशेष्यभावः। विशेषणस्य विशेष्यभावः। ।
अन्यथा धर्मोदित्वं स्यात् । तस्य बोधनबलात् । तादात्म्यस्येति । नीलो घट इत्यत्रेव गुणस्यांशस्य
तदात्मनो भावत्वं तस्यैव सिद्धेः । घटो नील इति पक्षेपि तथा । लक्षणोति । अंशांशिभावे तादात्म्यम् ।

१. रश्मौ एकदेशित्वम् ।

# सैव हि सत्यादयः ॥ ३८ ॥ (३-३-१३.) अथेदं विचार्यते । प्राप्तभक्तेः पुरुषस्य सत्यदामदमादयो विधीयन्ते, न

भाष्यप्रकाशः।

सकलशास्त्रव्याकुलीकरणानौचित्यस्य प्रागेवोक्तत्वाचेति ।

रामानुजाचार्यास्तु । 'सर्वं खिल्वदं ब्रह्म', 'ऐतदात्म्यिमदं सर्व तत्त्वमसी'त्यवगतसर्वा-त्मभावविषयत्वादस्य वाक्यस्य नात्र प्रतिपादनार्थमपूर्वं किश्चिद्स्ति, तत्तु वक्ष्यति 'आत्मेति तूपगच्छिन्ति ग्राहयन्ती'ति । नच सर्वात्मत्वानुसन्धानातिरेकेण परस्मिन् ब्रह्मणि जीवत्वानुसन्धानं जीवे च ब्रह्मत्वानुसन्धानं तथ्यं सम्भवति । तसादनादरणीयं तन्मतिमत्याहुः । तदिष युक्तमेव ।

एतसिन्नधिकरणे वैराग्यतपःसमाधिपरिपाकसिद्ध्स ब्रह्मात्माभेदज्ञानस्य भक्तिमार्गीयव्य-भिचारिभावतानिरूपणेन ब्रह्मभावप्राप्यत्ववोधकं पीतकौद्याम्बरेण च विदितमिति विशेषणं प्रतिपादितं ज्ञेयम् । ज्ञानमार्गिणां तावतेव ब्रह्मभावात्मकफलसिद्धेरिति ॥ ३७ ॥ इति द्वाद्द्या-मन्तराभृतग्रामवदित्यधिकरणम् ॥ १२ ॥

सैव हि सत्याद्यः ॥ ३८॥ फलतो भक्त्युत्कर्षं साधियत्वा साधनतोऽपि तत् रिक्मः।

तदपेक्षया तदंशे तच्छब्दलक्षणेत्येवं एकदेशं तदिति अभेदसम्बन्धः। सकलकास्त्रेति । 'ऐतदात्म्यमिदं सर्व'मित्यादिवेदशास्त्रेत्यर्थः। तन्मूलान्यन्यशास्त्राणीति सकलशब्दः। प्रागेवेति। द्वितीयाध्याये तदनन्य-त्वाद्यधिकरणे । सर्वात्मेति । सर्वस्मिन्नात्मभावः सर्वात्मभावः । तद्विषयत्वात् । अस्येति । उक्तैतरेय-वाक्यस्य जाबालवाक्यस्य च । अपूर्विमिति । 'सर्वं खिलवद'मित्यादिप्रतिपादितं पूर्वं न भवतीत्यपूर्वम् । वक्ष्यतीति । फलाध्याये । तन्मतं पूर्वमतम् । षोडशाधिकरणीप्रतिपाद्यमाहुः एतस्मिन्निति । 'भक्त्या प्रसन्ने तु हरी तं योगेनैव योजये'दिति भक्तयनन्तरं योगसूत्रसिद्धमाहुः वैराज्येत्यादि । 'जन्मौ-षिमत्रतपःसमाधिजाः सिद्धय' इति । तेन साधनसिद्धमभेदज्ञानमुक्तम्, न तु शाब्दज्ञानेनापरोक्षम् । ब्रह्मभावेति । अक्षरज्ञानप्राप्यत्वबोधकं सात्त्विकत्वेन सगुणाक्षरज्ञानप्राप्यः पीतकौशाम्बरो भाति । पीतकौशाम्बरं माया । गोपालतापिनीये 'माया पीताम्बर'मित्युक्तम् । अत्र ब्रह्मभावानन्तरं भगवद्भावो <del>ज्</del>ञेयः 'अक्षरिया'मिति सूत्रादनुवृत्तः । तेन पीतकौशेयाम्बरो विषयो नास्थूलादिमात्रश्रुतिविषयोऽक्षरः । ब्रह्मभावेत्यत्र ब्रह्मभावेन प्राप्यत्वं ब्रह्मभावप्राप्यत्वं तस्य बोधकमिति करणतृतीयासमासः । नतु क्विद्रह्मभावविषयत्वमक्षरस्य कवित्पीतकौशेयाम्बरसेत्यत्र व्यवस्थामाहुः ज्ञानमार्गिणामिति । मार्ग-भेदाद्यवस्थेति भावः । तावता अक्षरज्ञानमात्रेण । ब्रह्मभावत्वेनाक्षरात्मकत्वेन कार्यकारणभावादेवकारः । ब्रह्मभावस्य भगवद्भावद्वारत्वे तु पीतकौशेयाम्बरस्य ब्रह्मभावस्य सगुणत्वादितिभावः । अत्र सुबोधिनी । 'पीतं कौशं कौशेयं यदम्बरं तेन च विदितम् । अनेन ब्रह्मभावेपि ज्ञानमङ्गमिति तदेव विशेषणमाह पीतमिति । अहन्ताममताभावः । रूपत्रये शुक्के पीतान्तभीवात् । अहन्ताममता कृष्णा मायाकार्यत्वेन तमोरूपत्वात्तमसश्च नीलत्वात् । कौशमिति कुशसम्बन्धिनो यमनियमादयः । अम्बरमित्यवस्थापरित्यागेन ्चिर्लेपता । एतानि ब्रह्मभावे ज्ञानसाधनानि । 'वैराग्यं च तपश्चैव समाधिरिति साधनम्' । एकमेवैतन्न प्रत्येकपर्यवसायि । चकारोऽनुक्तसमुचयार्थः । सर्वफलरूपो भगवानित्यर्थ' इति । अत्रालैकिकं व्याख्यानं भगवतोऽलैकिकत्वात् ॥ ३७ ॥ इति द्वाद्दामन्तरा भूतग्रामवदित्यधिकरणम् ॥ ११ ॥

सैव हि सत्याद्यः ॥ ३८॥ फलत इति । ब्रह्मभावस्याक्षरं तद्भावस्य पुरुषोत्तम इति ।

वेति। फलोपकार्यन्तरङ्गसाधनत्वात् शुद्धौ सत्यामेव चित्ते भगवंत्प्रादुर्भावसम्भ-वात् विधीयन्त इति पूर्वः पक्षः। तादृशस्य ते न विधीयन्त इति सिद्धान्तः। तत्र हेतुमाह। हि यसाद्धेतोः, सैव भक्तिरेव सत्यादिसर्वसाधनरूपा। तस्यां सत्यां सत्याद्यो ये ज्ञानमार्गे विहितत्वात् कष्टेन क्रियन्ते मुमुक्षुभिः, ते भक्तहृदि भगवत्प्रादुर्भावात् स्वत एव भवन्तीति न विधिमपेक्षन्त इत्यर्थः॥ ३८॥

#### भाष्यप्रकाशः।

साधयतीत्याशयेनाधिकरणं वदन्तोऽवतारयन्ति अथेत्यादि । यथा 'सत्यं परं परं परं परं मित्यादौ ज्ञानार्थम्, यथाच 'शान्तो दान्त' इत्यादौ ज्ञानोत्तरं सत्यशमद्माद्यो विधीयन्ते, तथा प्राप्तभक्तः पुरुषस्य भक्त्युत्तरं ते विधीयन्ते, न वेति संशये, फलोपकार्यन्तरङ्गसाधनत्वात् फलस्य भगवत्यानिरुपकारी मुख्यं साधनं भगवदाविभीवः, तस्यान्तरङ्गा चित्तशुद्धः, तस्याः साधनानि सत्यादीनि, तस्यात् । एतदेव विष्टणोति शुद्धौ सत्याभेव चित्ते भगवदाविभीवसम्भवादिति । अतो यथा सम्परायाधिकरण उपन्यस्तैर्वाक्यभिक्तेः पूर्व ते विधीयन्त इत्युत्तीयते, तथा भक्त्युत्तरमपि ते विधीयन्ते इति पूर्वपक्षः । तादृशस्य प्राप्तभक्तेस्ते सत्याद्यो न विधीयन्ते, 'भक्त्या त्वनन्यये'ति वाक्ये अन्यसाधननिरपेक्षयेव भक्त्या ज्ञानदर्शनप्राप्तीनामुक्तत्वात् तयेव संसिद्धेरिति सिद्धान्तः । तत्र सिद्धान्ते युक्तिमाहेत्यर्थः । स्त्रं व्याद्वविन्त हीत्यादि । 'यत् कर्मभिर्यत्तपसा ज्ञानवैराग्यतश्च यत् । योगेन दानधर्मण श्रेयोभिरितरेरपि । सर्व मद्भक्तियोगेन मद्भक्तो लभतेऽञ्जसे'ति । 'धर्मः सत्यद्योपेतो विद्या वा तपसान्विता । मद्भक्त्यापेतमात्मानं न सम्यक्ष्प्रपुनाति ही'ति च एकादशे भगवद्राक्यात् सैव भक्तिरेव सर्वसाधनरूपा । अतस्तथेत्यर्थः । रिष्तः ।

साधनत इति । ज्ञानमार्गे साधनानि सत्यशमदमादीनि । ज्ञानानन्तरमनुवर्तनात् । वेदान्तशब्दस्तु प्रमाणं न साधनम् । प्रमाणावगतसाधने प्रवर्तते यतः । अतः सत्यशमदमादिभिः शाब्दापरीक्षं तद्वज्ञ भक्तिमार्गे, न सत्यशमदमादयो भगवद्रभे फले साधनम्, किन्तु भक्तिरेवेति साधनतः सत्यशमदमादिन्तोपि। तत्त् उत्कर्षम् । तदित्यव्ययम् । भत्तयुत्कर्षम् । तत्सर्वरूपत्वं भक्तेः, न तु भक्तिरूपत्वं सत्यशमदमादीनां ज्ञानसाधनत्वेष्यत्रत्येवं साधनतोपि तत्साधयतीत्यर्थः । यथेत्यादि विचारो यथेत्यर्थः । भाष्य-स्चितं विषयवाक्यमादुः सत्यं परमिति । इदं विषयवाक्यम् । 'सदेव सौम्येदमग्र आसीत्' 'सत्यं परं धीमिहि' 'सत्यवतं सत्यपरं त्रिसत्य' मित्यादिषु सत्यज्ञानानन्तेषु सत्योपादानात् । अन्ययोगस्वरूथ-त्वात् । 'शान्तो दान्त' इति शारीरत्राद्यणेस्ति । 'अणुः पन्या विततः पुराणः' इति द्वितीयाध्यये भोक्रापत्तिसूत्रेऽणुः पठितः । महत उपासनमाह । तथा चोपकमः । 'विरजः पर आकाशात् अज आत्मा महान्ध्रवः'। 'तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत बाह्यणः'। 'नानुध्यायाद्वहुञ्छव्दान्वाचो विग्ठापनं हि त'-दिति । उपसंहारश्च 'स वा एष महानज आत्मा अजरोऽमरोऽभयोऽमृतो ब्रह्माभयं वै ब्रह्माभयं ह वै ब्रह्मा भवती'ति । ज्ञानोत्तरमिति । 'तस्मादेवंविच्छान्तो दान्त' इति पाठाविदो विशेषणीभूतज्ञानानत्तरम् । यतो वेत्तीति वित् ज्ञानानुकूलव्यापारवान् । ज्ञानं च साधनचतुष्ट्यसाध्यमिति विषयश्चतौ सत्यश्चमदमादयः ज्ञानोत्तरं पूर्वं वा विधीयन्ते, तथा ज्ञानश्चर्त्यः । फलेतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म फलेति । त इति । तर्तव्यपापादयः । त इति । सत्यश्चमदमादयः । तादशस्यितिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म तादशस्येति । युक्तिमिति हेतुशब्दार्थः । अत्रस्तथेति । सैव भक्तिरेव सत्यादिसर्वसाधनरूपा ।

१. भगवदाविभीव इति प्रकाशपाठः ।

#### भाष्यप्रकाशः।

अत्र द्वाङ्कर भास्कराचार्यों, इद्मेकस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, वृहद्रारण्यकोपान्ते, 'स यो हैतं महद्यक्षं प्रथमजं वेद सत्यं ब्रह्मे'त्युपक्रम्य, 'जयतीमान् लोका'निति फलमुक्तम् । अग्रे च 'आप एवेद्मग्र आमुक्ता आपः सत्यमस्जन्ते'ति प्रकृत्यानन्तरमुच्यते, 'तद्यत्तत्सत्यमसौ स आदित्यो य एष एतिस्मन्मण्डले पुरुषः, यश्रायं दक्षिणेक्षन् पुरुष' इत्यादि, ततो 'हन्ति पाप्मानं जहाति चे'ति फलमुच्यते, तत्र फलभेदादिद्याभेद इति प्राप्ते, सैव पूर्वोक्तेवेयं विद्या, हिहेंतौ, सत्यादयः पूर्वप्रकृता एवात्र 'तद्यत्तत्सत्य'मित्यनेन परामृश्यन्ते । स्थानविशेषसम्बन्धाचैकविद्यम् । फलं तूपनिषदो'रहित्यह'मिति चोक्तयोः, न तु विद्यायाः, तस्माददोष इत्याहतुः ।

तद्युक्तम्। सौत्रस्यादिपदस्यासङ्गतेः। उत्तरस्मिन् वाक्ये हि 'तद्यत्तत्सत्य'मिति तत्पदेन सत्य-मात्रमाकृष्यते, न त्वन्यत्किञ्चिदादिपद्बोधितं तस्मात्। नच पूर्ववाक्ये स्थानिवशेषोक्तिर्येन तदैक्या-दैक्यं सम्भाव्यम्, किञ्च, सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणे शाखान्तराधिकरणोक्तास्त्रयो हेतव ऐकविद्यार्थ-माद्दतास्तत्कथं तत्रानुक्तात् स्थानविशेषात् तत्सिद्धिः। नापि केवलादूपेक्यात्, 'चोदनाद्यविशेषा'-दित्यस्य व्यभिचारित्वापत्तेः। किञ्च, इयं सत्यविद्या पूर्वम्रपनिषदोः प्रसङ्गे विचार्यमाणा पूर्ववाक्यो-क्तया स्वैक्यमस्रारयन्ती कथमकस्रादत्र स्रारयेत्। अतः काल्पनिक एवायं विचार इत्युपेक्ष्यः।

रामानुजाचार्यास्तु, 'न वा विशेषा'दित्यत्राक्ष्यादित्यस्थानभेदेन विद्याभेदस्थोत्तरवाक्ये साधितत्वादत्र च वाक्यद्वये फलभेदस्य दृश्यमानत्वादवस्थाभेदेन रूपभेदस्थापि सत्त्वादुत्तरवाक्य उपा-सनभेदे सित कथं पूर्ववाक्योक्तेनास्याभेदः सम्भवति, किश्च, एकविद्यात्वे फलभेदस्थोपनिषद्धणनिब-न्थनत्वम्, तस्य तिश्ववन्थनत्वेन बाधकनिवृत्तौ चैकविद्यात्वमित्यन्योन्याश्रय इति दृषणमाहुः ॥३८॥ रिक्षमः ।

बृहदिति । बृहदारण्यकचतुर्थप्रपाठकोपान्ते यक्षपूज्यम् । फल भेदादिति । लोकजयपाप्महननभेदात् । स्थानेति । स्थानविशेषसम्बन्धेक्यप्राप्तमेकविद्यमित्यर्थः । फलभेदाद्विद्याभेदं वार्यतः सम ज्रय इति । तृतीयान्त एकः । अधिकारादिति द्वितीयः । चकारोक्तस्तृतीयः । एवं त्रय आद्दताः । पूर्वतन्त्र-द्वितीयाध्यायीयशाखान्तराधिकरणे संयोगादयश्च तस्य हेतव उक्तास्तेष्वेकं संयोगं विहाय त्रय आहता इत्यर्थः । रूपैक्यादिति । विद्यारूपैक्यात् । प्रासङ्गिकोऽ्यं हेतुः । व्यभिचारित्वेति । सर्ववेदान्त-प्रत्ययत्वसाध्याभावति सत्यत्वादिधर्मवति चोदनाद्यविशेषहेतोर्वृत्तित्वेनासाधारण्यात्तथा । फर्ल त्वित्या-द्युक्तं प्रत्युक्तरयन्ति स्म **किश्चेय**मिति । उपनिषदोः प्रसङ्गे सुत्यविद्या पूर्वं विचार्यमाणेत्यन्वयः । पूर्व-वाक्येति । हृदयत्राह्मणोक्तया हृदयत्रह्मणः सर्वत्वेन अक्षरत्वेनोपासन सर्वात्मभावरूपं ज्यक्षरं तद्विषय-कम् । पूर्ववाक्यं 'य एवं वेदे'ति । तदुक्तया हृदयविद्यया । स्त्रैक्यमिति । खस्या हृदयविद्यायाः पूर्वायाः तदुत्तरसत्यनाह्मणीयायाः 'तद्धैतदेतदेव तदा सत्यमेवे'ति श्रुतेः प्राप्तं स्वस्याः सत्यविद्याया ऐक्यम् । श्रुतेस्तु तत् हृदयं ब्रह्म। तदास्थेत्यत्र तत् ब्रह्मेत्यर्थः। अकस्मादिति । वाक्यं विना । अन्नेति। अग्रेतन 'आप एवेदमग्र आसु'रिति ब्राह्मणे । स्मारचेदिति । नच 'ता आपः सत्यमस्जन्ते'ति 'ते देवाः सत्य-मित्युपासत' इति । 'तदेतत्र्यक्षर सत्य'मितीति प्रत्यभिज्ञानमतो नाकस्मादिति वाच्यम् । पूर्ववाक्योक्तया खैक्यस्यास्मारणे प्रश्नपर्यवसानात् । उत्तरवाक्य इति । 'आप एवेदमग्र आसु'रिति महावाक्ये । भ्यत्र चेति । अधिकरणेयम् । अवस्थेति । बाल्यतदितररूपावस्थाभेदेन । पूर्वेति । सत्योपासनेन । अस्य द्वितीयवाक्योक्तोपासनस्य अभेद इत्यर्थः । फलभेदो विद्यैक्ये बाधकः । तस्य एकविद्यात्वे निवृत्ति-रुपनिषद्भुणे ऐक्येपि फलभेदसाधकः । अत एकविद्यात्वे फलभेदस्य तथा । तस्येति । उपनिषद्भणस्य फलमेदनिबन्धनत्वं तेन । बाधकेति । बाधकः फलमेदस्तस्य निवृत्तौ ॥ ३८ ॥

# कामादीतरत्र तत्र चायतनादिभ्यः ॥ ३९ ॥

पूर्वसूत्रे शास्त्रोक्ताखिलसाधनरूपत्वं भक्तेरुक्तम् । तद्दार्द्धार्थमधुना मुक्तः प्रतिबन्धकत्वेन हेयत्वेनोक्तानां कामादीनामि भगवत्सम्बन्धान्मुक्तिसाधकत्व-मुच्यते । भक्तिस्तु विहिताविहिता चेति द्विविधा । माहात्म्यज्ञानयुतेश्वरत्वेन प्रभौ निरुपिधलेहात्मिका विहिता । अन्यतोऽप्राप्तत्वात् कामाद्युपाधिजा सा त्वविहिता । एवमुभयविधाया अपि तस्या मुक्तिसाधकत्विमत्याह । इत्रत्रत्र विहितभक्तेरिति शेषः । कामाद्युपाधिजलेहरूपायां कामाद्येव मुक्तिसाधन-मित्यर्थः । भगवति चित्तप्रवेशहेतुत्वात् । आदिपदात् पुत्रत्वसम्बन्धित्वाद्यः । स्लेहत्वाभावेऽप्यविहितत्वभगवद्विषयकत्वयोरिवशेषात् द्वेषादिरपि संगृद्धते । स्लेहत्वाभावेऽप्यविहितत्वभगवद्विषयकत्वयोरिवशेषात् द्वेषादिरपि संगृद्धते । तेन भगवत्सम्बन्धमात्रस्य मोक्षसाधकत्वमुक्तं भवति । तत्र विहितभक्ता-विद्यर्थः । शास्त्रे सर्वथा हेयत्वेनोक्ता हि गृहाः। सर्वनिवेदनपूर्वकं गृहेषु भगवत्सेवां क्रवतां तदुपयोगित्वेन तेभ्य एव मुक्तिभवतीत्यर्थः । एतादृशानां गृहा भगवदृहे एवेति ज्ञापनायायतनपद्म् । तेषु तथा प्रयोगप्राचुर्यात् । आदिपदेन

#### भाष्यप्रकाशः।

कामादीतरत्र तत्र चायतनादिभ्यः ॥ ३९ ॥ स्त्रप्रयोजनमाहुः पूर्वेत्यादि । तद्दास्त्रार्थमिति । कैम्रुतिकन्यायेन तद्र्थम् । तेनास्य प्रासङ्गिकत्वं बोधितम् । स्त्रं व्याकर्तु पूर्वोक्तं विभजन्त भक्तिरित्यादि । अन्यतोऽप्राप्तत्वादिति । शास्त्रव्यतिरिक्तहेत्वन्तराद्रप्राप्तत्वात् । ध्याकुर्वन्ति इतरत्रेत्यादि । कामादेः कथं म्रुक्तिसाधनत्विमत्यपेक्षायां 'कामं कोधं भयं स्नेहमैक्यं सौहृदमेव वा । नित्यं हरौ विद्धतो यान्ति तन्मयतां हि ते' इति द्र्यमस्कन्ध-वाक्यानुसारेण हेतुमादिपदस्यार्थ तत्कथनतात्पर्य चाहुः भगवतीत्यादि । स्त्रशेषं व्याकुर्वन्ति तन्नेत्यादि । एतद्रेप, चकारार्थवोधिका माहात्मयज्ञानेत्यादिका फिकका उक्ता, सा लेखक-प्रमादात् पश्चात्पतितास्तीति ज्ञेयम् । ननु कामादीनां कथं तथात्विमत्याकाङ्कायां सौत्रं हेतुं व्याकुर्वन्ति द्यास्त्र इत्यादि । इदं चाग्रे 'गृहिणोपसंहार'स्त्रे सेत्स्यतीति ज्ञेयम् । अत्रायमेवाशय इत्यत्र गमकमाहुः एताहद्यानामित्यादि । प्रयोगप्राचुर्यादिति । 'अण्डमुत्पादयामासुर्ममाय-रिक्षः ।

कामादीतरत्र तत्र चायतनादिभ्यः ॥ ३९ ॥ कैमुतिकेति । यत्सम्बन्धेन कामा-दीनां मुक्तिसाधनत्वं तत्सम्बन्धेन सत्यशमदमादीनां मुक्तिसाधनत्वे किमु वक्तव्यमित्येवं कैमुतिकन्यायेन । पूर्वोक्तिमिति । सूत्रे पूर्वमुक्तं कामादि इतरत्रेति च । न च विभागोऽस्त्येवेति वाच्यम् । ग्रन्थप्रयोजनं प्रपथ्य विभागे इत्याशयात् । सौत्रकामादीतरत्रेत्यनयोः सप्रपश्चं विभागं करे कुर्वन्तीत्यर्थः । विहितेति । विधिविषया । 'तं भजेदि'ति । विधिरपूर्व इति । भाष्ये । तदर्थमत्यन्ताप्राप्तिमाहुः द्यास्त्रेति । तत्कथ-नेति । तेन भगवदित्यादिभाष्येणादिशब्दकथनतात्पर्यम् । भाष्ये । भगवत्सम्बन्धमात्रस्येति । प्रमेयवरुखेति यावत् । उक्तेति । भाष्ये उक्ता । अत्र चकारोक्तेस्तत्सम्बन्धस्य युक्तत्वात् । शास्त्र इत्यादीति । 'गृहं सर्वात्मना त्याज्य'मित्यादिशास्त्रे । गृहा इति पुंस्त्वं स्मार्तम् । तेभ्य इति । आय-तनादिभ्यः । 'मद्वार्तायात्यामानां न बन्धाय गृहा मता' इति वाक्यात् । एतादृशानामित्यादीति । भगवदृह्हा इति । एतेनैतादृशाः महाराजोपचारेण भक्तार इत्युक्तम् । महाराजो यावत्पर्यन्तं तिष्ठति स्त्रीपुत्रपश्वादयः संगृह्यन्ते । एतेन ज्ञानादिमार्गादुत्कर्ष उक्तो भवति । बाध-कानामपि साधकत्वात् । माहात्म्यज्ञानपूर्वकरतेहे सत्येव भैर्तृत्वेन ज्ञाने कामोपि सम्भवतीति ज्ञापनाय चकारः ॥ ३९ ॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे त्रयोद्दां सैव हि सत्याद्य इत्यधिकरणम्॥१३॥

भाष्यप्रकाशः।

तनमुत्तमम्।' 'पश्चायतनपूजे'त्यादौ तथात्वात् । पूर्वोक्तं प्रयोजनं निगमयन्ति एतेनेत्यादि । एतेनति । पूर्वसूत्रे भगवद्भक्तिवलस्य, अत्र च 'गोप्यः कामा'दित्यादिसप्तमस्कन्धवाक्यात् कामा-दीनामविहितभक्तिहेतूनाम्, 'भक्तिरस्य भजन'मित्युक्त्वा, 'एतदेव च नैष्कर्म्य'मिति विहितभक्तेः संन्यासरूपतायास्तापनीये श्रावणात्, 'मद्वातीयातयामानां न बन्धाय गृहा मता' इति वाक्यात् गृहादीनां च म्रक्तिसाधनत्वस्य कथनेन । चकारसूचितमर्थमाहुः माहात्मयेत्यादि । इतिज्ञाप-नायेति । इतिहेतोविहितभक्तौ कामादपीति ज्ञापनाय । अत्रोभयोभक्तयोः स्रहूपवलसाधन-योविचारेण पृष्टिभक्त्याश्रितमर्योदाभक्तिबोधकं वास्य कराविधिश्रत्य दक्षिणाङ्किसरोक्रहं स्थितमिति विशेषणं प्रतिपादितं ज्ञातव्यम् ।

अन्धे तु, 'अथ यदिदमसिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म दहरोऽसिन्नन्तर आकाश' इत्युपक्रम्य, 'एष आत्माऽपहतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विशोको विजिघत्सोऽपिपासः सत्यकामः रश्मिः।

तावत्पर्यन्तं तङ्गृहमिति । स्त्रीपुचेति । प्रमेयबलविषया एव । निगमयन्तीति । तस्मात्तथेतिवत् । अविहितेति । अस्य मुक्तिसाधनत्वस्येत्यनेनान्वयः । विहितेति । भजनस्य 'तं भजे'दिति गोपाल-न्तापिनीय विहितत्वात् । संन्यासेति । नैष्कर्म्यं संन्यासो भवतीति तथा । निर्गतः कर्मणः निष्कर्मा संन्यासी तस्य भावो नैष्कर्म्यं संन्यासः । उपनिषद आवर्तयेत् आरणं वेति सकलकर्मनिषेधात् । गृहा इति बहुवचनार्थमाहः गृहादीनामिति । आदिपदेन स्त्रीपुत्रपश्चादयः संगृह्यन्ते । दम्पत्योः सहाधि-कारात्स्रीः। भगवत्सेवार्थं वध्वानयनम्। 'पुत्रेण लोकं जयती'ति पुत्रः। 'पुत्रे कृष्णप्रिये रति'रिति। 'पय-सामिहोत्रं जुहोती'ति । 'पत्रं पुष्पं फल तोयं यो मे भक्तया प्रयच्छिति । तदहं भक्तयुपहृतमश्रामि प्रय-तात्मन' इति । अत्राप्यादिपदेनारामोपवनादिः । अव्ययानां द्योतकत्वमाश्रित्याद्वः चकारेति । विहि-तेति । 'माहात्म्यज्ञानपूर्वस्तु सुदृढ' इति वाक्याद्विहितत्वम् । कामाद्पीति । तत्र चेति सूत्रांशा-त्कामादपीत्यर्थः । षोडशाधिकरण्या अर्थमाहः अन्नोभयोरिति । विहिताविहितयोः । स्वरूपवलं साधनं च तयोः । स्वरूपवलं बाधकानां साधकत्वम् । पूर्वसूत्रे शास्रोक्ताखिलसाधनरूपत्वम् । पुष्टीति । अविद्वितमक्तिकामाद्याश्रिताया मर्यादाभक्तेविंद्वितमक्तेबींधकम् । बोधकत्वं तु 'भवत्पदाम्भोरुद्दनावम-त्रे'त्यत्र भगवत्पादयोर्भक्तित्वमुक्तम्, तत्र वाम ऊरुः पादसहित इति पृष्टिभक्तयाश्रितत्वस्य । 'दक्षिणा-क्किसरोरुह'मिति मर्यादाभक्तेः । अत्र पूर्ववाक्योक्तयेति भाष्यप्रकाश उक्तम् , तेन हृदयबाह्मणोक्त-म्मसर्वात्मभावयोरुपासनास्चि । तथाहि । 'एष प्रजापतिर्यद्धदय'मित्युपक्रमेंः । अत्र हृदयस्य प्रजाप-तित्वं विधीयते । कथमेवं स्यात् हृदयं सर्वात्मभावत्वेन वक्ष्यमाणं प्रजापती रजोधिष्ठातेति । एवं तु स्रात् । हृदि अयं रजोधिष्ठाता । वेदान्तत्वात् योगे तु प्रजानां पतिर्भगवान् । भूमा प्रजापतिः सर्वात्म-अभवकरणेन सर्वात्मभावत्वाद्भमा । 'एतद्वद्धैतत्सर्व'मिति ब्रह्मिलिङ्गम् । सर्वात्मभावरूपत्वमाह 'तदेतत्र्य-क्षर ४ हृद्यमिती 'ति । 'हृ इत्येकमक्षरमभिहरन्त्यस्मै खाश्वान्ये च य एवं वेदे 'ति । खाश्वेत्यत्र शसो डा । अन्ये चेति । हु । सम्प्रदाने प्रत्ययः। हुञ् हरणे इत्यस्मात् । हृदः सान्निध्यात् । स्वाश्वानिन्द्रियाणि वसवोऽग्निमुखाभिद्दरन्यन्ये तदनुसारिणः । सर्वेन्द्रियाणां भगवत्परत्वं सर्वात्मभावः निरोधलक्षण-

#### भाष्यप्रकाशः।

सत्यसङ्कल्प' इति छान्दोग्य आम्नायते । 'स वा एष महानज आत्मा योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु,' 'य एषोऽन्तहृद्य आकाशस्तस्मिन् शेते सर्वस्य वशी सर्वस्थेशान' इति वाजसनेयके । तयोरैकविद्यं परस्परगुणोपसंहारो भवेन्न वेति सन्देहे, कामादिस्रत्रेणैकविद्यमुपसंहारं च सिद्धान्ती- कुर्वन्ति । कामादीत्यत्र कामपदं 'देवदत्तो दत्तः' 'सत्यभामा भामे'तिवन्नामैकदेशरूपम् । तेन सत्यकामाद्या वाजसनेयके विश्वत्वाद्याञ्छान्दोग्ये उपसंहार्याः । हृद्यायतनस्य, वेद्यस्थिरस्य, छोकासम्भेदप्रयोजनकसेतुत्वरूपेश्वरधर्मस्य च समानत्वादिति चाहुः ।

तचिन्त्यम् । श्रुतौ सत्यकामपद्स्य यौगिकत्वेन नामत्वाभावात् तर्देकदेशस्य कामादिपद्स्य नामैकदेशताया वक्तुमशक्यत्वात् । अथ रूढत्वम् , तदापि तदेकदेशेन कामादिपदेन ब्रह्मैव समर्पणीयम् , न तु तद्गुणा अपि । दृष्टान्ते तथैव दर्शनात् । अथ योगरूढत्वम् , तदापि कामपद्स्य सर्वकामादिपदेकदेशतायास्तुल्यत्वान्मनोमयादिवाक्योक्ता अपि धर्मा वाजसनेयके कुतो नोपसंहियेरन् , कुतो वा तस्यानेनैकविद्यात्वाभावः । हृदयस्यायतनस्य वेद्यसेश्वरस्य सत्यसंकल्यन्वाकाशात्मत्वस्य समानधर्मस्य सत्त्वात् । किश्च । यद्यायतनादिकमेतदेकविद्यत्वादिसम्पाद्कत्वेन व्यासचरणानामभिन्नेतं स्यात् , तदा कामादीतरत्र विश्वत्वादि तन्नेति ब्रूयः, न त्वेवं सन्दिग्धं वदेयुः । किश्च । सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणे 'चोदनाद्यविशेषा'दित्यनेन शाखान्तराधिकरणोक्ता-श्वत्वारस्त्रयो वा हेतवो विद्यक्यार्थ संगृहीताः । तत् यद्यायतनादिभिरङ्गीकियेत, तदा रिव्यः।

ग्रन्थेपि। 'य एवं वेदे'त्युपासनम्। एवं 'द् इत्येकमक्षरं द्दत्यस्मै स्वाश्वान्ये च य एवं वेदे'त्यत्र। तथैव 'यमित्येकमक्षरमेति स्वर्गलोकं य एवं वेदे'त्यत्र। स्वर्गलोक आत्मसुखम्। व्युत्पत्तिस्तु एतीति यम्। एरच्। एकविधमित्यस्य कारण परस्परेति । इति सन्देह इति । इति सन्देहो यस्मिन् ऐकविध-मिति पूर्वपक्षे स तथोक्तस्तस्मिन् । नैकविद्यं कार्य न उपसंहारं कारणमस्ति । वाजसनेयक इति । उपसंहार्या इत्यन्वयः । सौत्रेतरत्र पदार्थः । छान्द्रोग्य इति । सौत्रतत्रपदार्थः । आयतनादिभ्य इत्यसार्थः । हृद्येति । हृद्यमायतनं यसेश्वरस्य । आदिपदार्थमाहुः लोकेति । 'अथ य आत्मा स सेतुर्विधृतिरेषां लोकानामसम्भेदाये'त्युक्तो लोकासम्भेदः प्रयोजनमस्य सेतुत्वस्य तत्त्रथोक्तम् । तेन रूप्यते व्यवहियते यः स ईश्वरधर्मस्तस्य । समानत्वं छान्दोग्यवाजसनेयकयोई्गयम् । सूत्रे कामशब्दो न नामैकदेश इत्याद्यः अताविति । नामत्वेति । पाचकपाठकवत् नामत्वाभावात् । विशेषणुत्वात्त-थेति नोक्तम् । विष्णुरातः परीक्षित् इत्यत्र न विशेषणत्वेपि नामत्वात् । एवं वेदान्ते योगमादायोक्तम् । बाहुलकाग्रहवादिनं प्रत्याहुः अथेति । स्वमते रूढ्यभावः । दृष्टान्ते इति । 'देवदत्तो दत्त' इत्युक्ते पूर्विस्मिन् । वेदान्ते 'स्मृतेश्चे'तिसूत्रभाष्यानुरोधेन वेदत्वाग्रह्वादिन प्रत्याहुः अथ योगेति । स्वमते योगरूढिर्वेद एव, न वेदान्ते । सर्वकामादीति । छान्दोग्ये पञ्चमप्रपाठके 'मनोमयः प्राणशरीरो भारूपः (सत्यकामः) सत्यसङ्कल्प आकाशात्मा सर्वकर्मा सर्वकामः सर्वगन्धः सर्वरसः सर्वमिदमभ्यात्तोऽवाक्य-नादर एष म आत्मा हृदये' इत्यत्र सर्वकामादिपदानि तेषामेकदेशतायाः । सनोमयेति । वाक्यमव्य-वहितपूर्वमुक्तम् । तस्येति । मध्विद्यान्तर्गतस्योक्तवाक्यार्थस्य । अनेन वाजसनेयकार्थेन । एका विद्याः एकविद्या तस्या भाव एकविद्यत्वं तस्याभावः। अत्र दहरविद्या निर्गुणविषया वाजसनेयकोक्ता सगुणविषयाः तयोभेंद उपसंहारः परस्परं तत्र विद्याभेदो विरुध्यते 'अभेदादनुपाधित्वा'दित्यादिविद्वन्मण्डनेन तदवि-रोधाय सर्ववेदान्तप्रत्ययप्रपञ्चरूपत्वनिषेधमाहुः किश्च सर्वेति । चत्वार् इति । संयोगेन सह । ज्रय इति । अत्रैव व्याख्यातम् । तचादीति । तत् विद्यैक्यम् । आयतनादिभिरिति । चोदनाद्यविशे-

आद्राद्लोपः ॥ ४० ॥ ( ३-३-१४,)

नतु नित्यानां वर्णाश्रमधर्माणां भगवद्धर्माणां चैककाले प्राप्तौ युगपदुभयोः करणासम्भवादन्यतरबाधे प्राप्ते, कस्य स्यान्न कस्येति स्यात् संशयः। तत्र कर्मणां ख-स्वकाले विहितानामकरणे प्रत्यवायश्रवणादितरत्रातथाश्रवणादन्यदापि तत्कृति-सम्भवात् सावकाशत्वेन तेषामेव बाधो युक्तः, नतु निरवकाशानामिति पूर्वः पक्षः।

भाष्यप्रकाशः ।

तस्य हेतोर्च्यतिरेकच्यिभचारः प्रसज्येत, कित्ययैरङ्गीकारे यित्किश्चिद्धेतुसन्तस्य यत्र क्वापि सौल-भ्यादिद्याभेदश्चोच्छिद्येत । प्रकृते च चोदना भिद्यते, एकत्र 'अन्वेष्टच्यं विजिज्ञासितच्य'मिति वाक्यात्, अन्यत्र च 'य एवं वेदे'ति वाक्यात् । आख्या च भिद्यते, वाजसनेयके दहरविद्येत्या-ख्याया अप्रसिद्धत्वात् । तत्तद्धणकस्येश्वरस्य वेद्यत्वे तु रूपमि भिद्यते इति कथं विद्येक्यम् । अथ यथाकथित्रत्ते चत्वारस्त्रयो वा हेतव आनेयाः, तदा तत एव ऐकविद्यसिद्धेरेतत्स्त्रत-सार्थक्यं दुरुपपादिमत्यगितिकगितकं तत्त्रपश्चरूपत्वमस्येत्यवध्यम् ॥ ३९॥ इति त्रयोदशं सैव हि सत्याद्य इत्यधिकरणम् ॥ १३॥

आदरादलोपः ॥४०॥ पूर्वाधिकरणेषु सान्विकानां वृतानां ज्ञानासक्तिवारणाय ज्ञानमा-गौद्धक्तिमार्गस्य फलतः साधनतः स्वरूपतः सम्बन्धतश्चोत्कर्षः प्रतिपादितः। अतः परं ये वृता राजसा-स्तेषां ज्ञाने रुच्यभावेपि कर्मणि रुचेविँद्यमानत्वात्तिन्निरासार्थं कर्मकरणनिर्णयायाधिकरणमारमत इत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । कस्य स्यादिति । कस्य बाधः स्यात् । इतरत्रेति । रिक्षाः।

धन्तर्भृतैस्तैः । तस्य हेतोरिति । नोदनाद्यविशेषहेतोः । अत्र सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वाभावो न वर्तते चोदनाद्यविशेषाभावोत्रास्तीति व्यतिरेकव्यभिचारप्रसङ्गः । ततश्च व्याप्तिग्रहप्रतिबन्धः फलम् । कित-पंगरिति । चोदनाद्यविशेषान्तर्भृतायतनेषु कितपयैः । सर्वेस्तु विद्ययोभेद इत्यङ्गीकार इत्यर्थः । यतिकश्चिदिति । अभेदसाधकयत्किञ्चिद्धेतुसत्त्वस्य । यत्र कापीति । पक्षे दृष्टान्ते च । च पुनः विद्याभेदो विद्यन्मण्डनेनोच्छिन्नः पुनरत्रोच्छिद्येत । एकन्नेति । छान्दोग्ये दहरविद्यायां विधातव्यः । अन्यन्नेति वाजसनेयके । अप्रसिद्धत्वादिति । किन्तु ब्राह्मणमिति प्रसिद्धिः । कथमिति । चोदना-द्यविशेषान्तर्भृतायतनादिभिः विद्येक्यं कथमिति प्रश्नः । तत्प्रपञ्चेति । सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणप्रपञ्च- रूपत्वम् ॥ १९ ॥ इति त्रयोद्दं सैव हीत्यधिकरणम् ॥ १३ ॥

आदरादलोपः ॥४०॥ वृत्तानामिति । मुक्ताविषकारिणाम् । वृत्तपदं स्याते व्याख्यातम् । वृत्तोऽतीते दृढे स्याते वर्तुले विधृतेऽमृते । वाच्यवद्वर्तने वृत्तं चरित्रक्षन्दसोरपी'ति विश्वः । भवान्तसम्भवास्मवलाञ्ज्ञानासक्तिस्तस्या वारणाय । तेन 'सात्तिका भगवद्भक्ता ये मुक्ताविषकारिणः । भवान्तसम्भवा दैवात्तेषामर्थे निरूप्यत' इति निबन्धः स्मारितः । फलत इति । 'अक्षरिया'मिस्पत्र । साधनतो गताधिकरणे । स्वरूपतोन्तराधिकरणे । सम्बन्धतोऽक्षरियामिस्पत्र 'सामान्यत' इति हेतुव्याख्याने । राजसा इति । 'राजसं कर्मबहुल'मितिवाक्यात्कर्मबहुलाः । रुचीति । 'सत्त्वात्सञ्जायते ज्ञान'मिति वाक्यात्सात्त्विकानां ज्ञाने रुचिः, न राजसानाम् । निन्वत्यादीति । प्रत्यवायेति । 'धर्मं चरे'ति विध्युलञ्चने । एकादशस्कन्धोक्तं 'वेदोक्तं नाचरेद्यस्त्वि' स्याद्यक्तां 'मृत्योर्मृत्युमुपैति स' इति प्रत्यवायः तस्य अवणात् । इतरन्नेति । भगवद्धर्माकरणे । अन्यदा अन्यस्मिन् काले । तत्कृतीति । भगवद्धर्माकरणे । सिरवकाद्यानां वर्णाश्रमधर्माणाम् । उच्चारयेदिति-मृकृतिसम्भवात् । तेषामिति । भगवद्धर्माणाम् । निरवकाद्यानां वर्णाश्रमधर्माणाम् । उच्चारयेदिति-

तत्र सिद्धान्तमाह आद्रादिति। ब्रह्मयज्ञप्रकरणे तैत्तिरीयकैः पट्यते 'अमित् प्रतिपद्यत एतद्वे यज्जस्त्रयीं विद्यां प्रत्येषा वागेतत्परममक्षरं तदेतद्द्याभ्युक्तमृत्यो अक्षरे परमे व्योमन् यस्मिन् देवा अधि विश्वे निषेदुर्यस्तन्न वेद किमृचा करिष्यिति य इत्तद्विद्धस्त इमे समासत' इति । अत्र ऋक्सम्बन्धित्वेन वणात्मेक, वस्तुतस्तु परमव्योमात्मके अक्षरे ब्रह्मण्योङ्कारे वर्तमानं तल्लोकवेदप्रसिद्धं परं ब्रह्म यो न वेद, स किं ऋचा करिष्यतीत्यनेन तदज्ञाने वेदाध्ययनस्य निष्फलत्व-

#### भाष्यप्रकाशः।

भगवद्धर्मेषु । सिद्धान्तं विशद्यितुं स्त्रं विष्टुण्वन्ति ब्रह्मयज्ञेत्यादि । ब्रह्मयज्ञप्रकरण इति । तैत्तिरीयाणामारण्यके खाध्यायब्राह्मणे ।

श्रुत्यर्थस्तु, ब्रह्मयक्षेन यक्ष्यमाण अमिति प्रतिपद्यते, प्रणवाक्षरं प्रथमग्रुचारयेत् । प्रतिपद्यत इति पञ्चमो लकारः । पूर्वोचारणे हेतुः । एतद्वै यजुक्षयीं विद्यां प्रति, अयं यजुरूपः प्रणवमश्रक्षयीं विद्यां लक्षीकृत्य प्रतिनिधिरूपो यतोऽित्त । तचार्थ्वणे स्फुटम्, 'तस्य वै प्रणवस्य पूर्वा मात्रा पृथिन्यकारः स ऋग्मिर्ऋग्वेदोऽथ द्वितीयान्तिरिक्षं स उकारः स यजुर्भिर्यज्ञवेदस्तृतीया द्योः स मकारः स सामिभः सामवेद' इति सायणभाष्ये । वस्तुतस्तु आथर्वणानां गोपथब्राक्षणे इन्द्रप्रजापतिसंवादे प्रजापतिना वेदत्रये एकाक्षरोऽथववेदे मात्राभिर्युक्त इति व्यवस्थापनात् , तैत्तिरीये वृहकारायणे 'अगित्यकाक्षरं ब्रह्मे'तिश्रावणादत्रामात्र एव । नच त्रयीप्रतिनिधित्विरोधः । द्वाद्यस्कन्धे 'स सर्वमञ्चोपनिषद्वेदबीजं सनातन'मिति बीजत्वबोधनात् यथा प्रस्तकलिखनोत्तरं तन्मृलपुलस्तके प्रतिव्यवहारः, तथा त्रयीमृलत्वात् प्रतित्वम् । एकाद्यस्कन्धे 'वेदः प्रणव एवाग्ने' इति प्रथमकृतयुगे तन्मात्रबोधनात्त्वा सर्ववाग्र्यम् । तथाच छन्दोगा आमनिन्त 'तद्यथा चङ्कात सर्वाणि पर्णानि सर्ववाग्वीजत्वात् सर्ववाग्र्यम् । तथाच छन्दोगा आमनिन्त 'तद्यथा चङ्काना सर्वाणि पर्णानि सन्तृण्यान्यवेनोङ्कारेण सर्वा वाक्ष्यात्ति। 'एपा वा'गिति सर्ववाग्वीजत्वात् सर्ववाग्र्यम् । तथाच छन्दोगा आमनिन्त 'तद्यथा चङ्काना सर्वाणि पर्णानि सन्तृण्यान्यवेनमोङ्कारेण सर्वा वाक्ष्यत्तानि, तद्वदोङ्कारेण सर्वा वाग्व्याप्ते'ति सायणभाष्ये । 'एतत्परममक्षर'मिति । 'एतद्वस्वाक्षरं ब्रह्म एतद्वयेवाक्षरं पर'मिति काठकश्रुतेः । तदेतहच्याभ्युक्तमिति । तदेतत्यरमं ब्रह्मस्त्रमाणयर्चा स्पष्टम्रक्तमित्येवं व्रेयः।

ऋचं पठित्वा व्याक्चर्वन्ति अत्रेत्यादि । ऋक्सम्बन्धित्वेन वर्णात्मके, वस्तुतस्तु 'एतद्ध्ये-वे'ति काठकश्चत्या 'यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योम'न्निति तैत्तिरीयश्चतेश्च परमव्योमात्मके ॐकारे, 'यसिन् देवा अधि विश्वे निषेदु'रिति देवनिषद्नस्थानत्वाङ्घोकात्मके अक्षरे ब्रह्मणि,

## रक्षिमः।

विधिव्याख्यानादाहुः प्रतिपद्यत इति । पश्चम इति । छेट् । तच्चेति । प्रतिनिधिरूपलं च । आयर्वणमाहुः तस्य वा इति । अत्रेति । तैतिरीयके स्वाध्यायब्राह्मणे । एकाक्षरमिति । समष्ट्यविक्वतम् । एतद्र्यं वस्तुतस्तुपक्षः । प्रतीति । प्रतिनिधिव्यवहारः । प्रतित्वं प्रतिनिधित्वम् । 'प्रतिप्रतिनिधिप्रतिदानयो'रिति स्त्रादर्थः । श्रुतौ ऋच इति षष्ट्यन्तम् । ऋक्सम्बन्धिन वर्णात्मके इत्यर्थः । तदाहुः
ऋक्सम्बन्धित्वेनेति । अर्थपरत्वेन वस्तुतस्तु पक्षणाक्षरे परम इति श्रुति व्याकुर्वन्तीत्याश्ययेनाहुः
वस्तुतास्त्विति । एतद्वयेविति । 'एतद्वयेवाक्षरं ब्रह्म एतद्वयेवाक्षरं परम् । एतद्वयेवाक्षरं ज्ञाला यो

धुन्यते। एवं सति तदुक्तकर्मणोपि तथात्वमायाति। एतेन 'भक्त्या मामभिजानाती'ति वाक्यात् परब्रह्मस्वरूपज्ञानं भक्त्येवेति भक्ताः सन्तः पुरुषोत्तमविदो
ये, तेषामेव वेदाध्ययनादिकं फलप्रदम्, नान्येषामित्युक्तं भवति। अत एष
श्रीभागवतेप्युक्तं 'ऋषयोपि देव युष्मत्रसङ्गविद्युक्ता इह सञ्चरन्ति,' 'संसरन्ती'ति
वा। अन्वये निद्र्शनम्। ये इत् ईश्वरत्वेन <sup>न</sup>त् पूर्वोक्तं परं ब्रह्म विद्युः, त इमे
भक्ताः सर्वापेक्षया सम्यक्पकारेण भगवित्रकटे श्रीगोञ्जलवैञ्जण्यादिष्वासत
इति। तेनान्येषां सम्यगसन्त्वप्रयोक्षितं भवति। पुरःस्थितार्थवाचीदंशव्दप्रयोगेण
चान्येषामसञ्ख्यत्वं श्रुतेरिभमतिमिति ज्ञायते। ऋक्शाव्वायामिष 'तस्र स्तोतारः
पूर्व्य यथाविद् ऋतस्य गर्भ जनुषा पिपर्तन, आस्य जानन्तो नाम चिद्विवक्तन

भाष्यप्रकादाः।

उक्तश्रुतौ निहितत्वेन श्रावणाद्गीतायां 'तद्वाम परमं ममे'ति वाक्याच तत्र प्रतिपाद्यत्वेन खरूपेण च वर्तमानम्, तं 'अतोऽस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तम' इति गीतावाक्याक्षोकवेदप्रसिद्धं परं ब्रह्म यो न वेद, स किं ऋचा, ऋगिति वेदमात्रोपलक्षकम्, वेदेन किं करिष्यतीति। शेषं स्फुटम् । 'ऋषय' इति वाक्यं तु तृतीयस्कन्थं नवमाध्याये। अन्वये निद्द्यीनमिति। तद्ज्ञातुर्वेदाध्ययन्तसद्भावेषि तन्मुख्यफलाभावादन्वयव्यभिचारे निद्श्चनं श्रुतिः श्रीभागवतवाक्यं चाहेत्यर्थः।

अथवा, इदमग्रिमेण सम्बध्यते । तथाच वश्यमाणेन वाक्यशेषेण श्रुतिर्ज्ञानवतां मगवत्य्राप्तिलक्षणं निदर्शनमाहेत्यर्थः । तदेव श्रुतिशेषं व्याक्ठर्वन्ति ये इदित्यादि । इदित्यवधारणे ।
तथाच प्रणवार्थभृतस्य भगवतो यज्ज्ञानं तस्यावश्यकत्वं तद्ज्ञानेऽध्यमनादिनेष्फल्यं च बोधयपत्यानयची भगवज्ज्ञानसाधनीभृतायां वरणसाध्यायां मक्तावादरो द्शितः । एवं श्रुत्यन्तरे
साधनमक्तावप्यादरः श्राव्यते इत्याश्ययेनाहुः ऋगित्यादि । अर्थस्तु, हे स्तोतारो मदुत्कर्षवर्णनपराः । इयं वेदानाम्रक्तिः । तं लोकवेदप्रसिद्धम्, पूर्व्य पूर्वस्य कारणस्य सम्बन्धि सर्वकारणकारणरूपम्, ध्याविदः यथावत्तत्स्वरूपवेत्तारो भवन्तः, ऋतस्य स्वतवाणीरूपस्य वेदस्य,
गर्भ अन्तर्निहितम्, जनुषा स्वस्य सम्पूर्णजन्मना यावज्जीविमिति यावत्, पिपत्नेन पूर्तियुक्तं
सन्तुष्टं कुरुत, सन्तोषयत । अत्र यथावित्त्योक्त्या पूर्णज्ञानानां देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणजीवविनियोगं भगवत्तोषार्थे दर्शयति श्रुतिरिति भगवद्धमेषु श्रुतेरादरः स्फुटति । अथ भगवत्तोषाभावे
किमपि न सिध्यतीत्याशयेन पूर्वोक्तकरणाशक्तावनुकल्पमाहोत्तरार्थेन । आसमन्तात् अस्य
परमपुरुषस्य नाम अखण्डशब्दब्रह्मरूपत्वेन जानन्तः, विचक्तन विशेषेण वदत । नाम्नः स्वरूपं
रिवाः।

यदिच्छति तस्य त'दिति श्रुत्या। उक्तश्चुताविति। तैत्तिरीयश्चतौ। शेषमिति। एवं सतीत्यारभ्य वेत्यन्तं व्याख्येयम्। अत्र तदुक्तेति। वेदोक्तकर्मणः। 'परोलपत्रं पित्तन्न नाडी तस्य कफापहे'त्यत्रेवात्रापि वेदाध्ययने वेदमात्रग्रहणम्। तथात्वं निष्फलत्वम्। एव शेषं स्फुटम्। अन्वयेति। यत्र यत्र तद्जातु-वेदाध्ययनसद्भावस्तत्रतत्र पुरुषोत्तमरूपमुख्यफलित्यन्वयः, तस्य व्यभिचारे सित निदर्शनं दृष्टान्तम्। श्रीभागवतवाक्यं कर्तृ। निदर्शनमाहेत्यथः। निदर्शनं त्वेवम्। यत्र भक्ते संसाराभावस्तत्र पुरुषोत्तम-प्रसङ्ग इति। निदर्शनं न दृष्टान्तः, कितु भगवत्प्राप्तिः करणव्युत्पत्त्या तत्राहुः अथवेति। अधिमेणे-ति। श्रुतिशेषेण। वाक्यशेषोऽप्ययम्। श्रुतिः 'ऋचो अक्षरे परमे व्योम'न्निति। य इदित्यादीति। य एवेश्वरत्वेन तत्पूर्वोक्तमित्यादिः। इम इतीदमः प्रत्यक्षगे रूपमत आहुः श्रीगोक्तलेति। वेकुण्ठस्थेषु गोकुलस्थल एवेम इति प्रयोगः। प्रणवार्थेति। अयमर्थो गायन्वर्थकारिकासु श्रीमदोस्वामिभिः स्पष्टी-

महस्ते विष्णो सुमर्ति ,भजामहे इत्याद्यिभरन्येभ्यो धर्मभ्यः सकाशाद्भगवद्धमें-ष्वाद्रः श्रूयते इति तेषां अलोप एवेत्यर्थः। एतेन 'अकरणे प्रत्यवायश्रवणा'दित्यादि यदुक्तम् , तद्पि प्रत्युक्तं वेदितव्यम् । करणेपि वैष्यर्थात्तदपरिहारात्। एवं सति यदकरणे प्रत्यवायकथनम् , तेन तसादवकाशं प्राप्य गौणकालेप्यकरणे तथेति तस्याशय इति शायते ॥ ४०॥

नन्वेवं तात्पर्यकत्वे श्चनेरूपनयनादिवत् कर्मापयोगित्वं भक्तितज्ञज्ञानयोः स्यादिति कर्मण एव प्राधान्यम्, न तु अक्तेः सिध्यतीत्याशङ्क्य, भक्तितज्जज्ञाना-वर्यकत्ववोधकश्चितितात्पर्यमाह।

# उपस्थितेऽतस्तद्रचनात् ॥ ४१ ॥

भाष्यप्रकाशः।

विचा तदेव कीर्तयत । अनुकल्पेन कथं सन्तोष इत्यतो नामखरूपमाह चिदिति । उपलक्षण-मेतत् । सचिदानन्दात्मकम् । तथाच नाम्नो ज्ञानरूपत्वाचद्वारा भगवतोपि ज्ञानं भविष्यति, तेन तोषोपि भविष्यतीत्यर्थः । नामखरूपस्याप्यज्ञाने तदुपायं गुरूपसत्तिरूपमाह । हे विष्णो ते त्यत्सम्बन्धिनं सन्हः तेजोरूपम्, समिन्याहारात् त्वत्तेजोरूपम्, सुम्मतिं निद्धिपूर्णगुणत्वेन भगवन्तं जानन्तम् । सुबुद्धि भक्तमिति यावत्, तं भजामहे । तथाचान्यो भजतु, मा वा, वयं तु भजामह इति श्रुतयः खकुतिं दर्शयन्ति । अनेन तदुपायेप्यादरो दर्शितः । तेन भगव-द्धमीणामत्याद्दतत्वं वोधितमिति ज्ञेयः । इत्याचृिभित्रित्यादिपदेन, 'प्रतत्ते अद्य शिपिविष्ट नामे'त्यादीनां संग्रहः । एवं श्रुतिद्वयेन भगवद्धभैष्वादरे श्रुतेः सिद्धे तेषामेव सुख्यकाले करणं सिद्धमिति तेन पूर्वपक्षयुक्त्युत्तरसिद्धिं सारयन्ति एतेनेत्यादि । तिर्हि प्रत्यवायश्रवणस्य का गतिरित्याकाङ्कायां तामाहुः एवं स्ततित्यादि । तेनेति । कथनेन । तस्मादिति । भगव-द्धमीत् । तथेति । प्रत्यवायः ॥ ४० ॥

उपस्थितेऽतस्तद्भचनात् ॥ ४१ ॥ स्त्रमवतारयन्ति नन्वेवमित्यादि । उक्तश्रुतिभ्यां रिक्मः ।

कृतस्ततोऽवसेयः। वरणेति। पुष्टिभक्तौ। अनुकल्पमिति। विध्यन्तरम्। कथमिति। मुख्यकल्पानाअयणजदुःखसत्त्वात्क(थ)मिति प्रश्नः। 'कल्पः स्यात्प्ररुये न्याये शास्त्रे ब्रह्मदिने विधा'विति विश्वः। ज्ञेय
इति। पूर्वेणार्थस्त्वित्यनेनान्वेति। प्रतन्तः इति। प्रनाम पूर्णम्। प्रा पूर्णे। तत् सचिदानन्दरूपं ते
तव शिपिविष्टनामेति। यथावत् शिपिविष्टनामेति ज्ञेयम्। 'शिपिविष्टस्तु खरुतौ शिवे दुश्चमिणि स्मृत'
इति विश्वः। आदिनग्वेदोपनिषन्मण्डूकनान्नी। भगवद्धमेष्टिचति। क्रिया वर्णाश्रमधर्मः। ज्ञानं
भगवद्धमः। तच यथावत् भगवद्धमेविषयकम्। 'ज्ञानशक्तिः क्रियाशक्तिः सदिद्येते परिथते' इति
भाष्यकारिका। ते च ज्ञानावच्छेदका धर्माः 'मदन्यते न जानन्ति नाहं तेभ्यो मनागपी'ति वाक्याद्धितिप्रधानाः। भक्तयो नवविधाः प्रेम सर्वात्मभावश्च। ऐश्वर्यादयः। पादार्थाच्याप्तिरिप स्मारिता। आदर
इति। उक्तश्रीभागवतवाक्यादादरः। एतेनेत्यादीति। करणेपीति। 'वेदं कृत्वा वेदि करोती'त्यत्र
'श्चुत आचामे'दित्यत्र पूर्व वेदिकरणे श्चुतनिमित्ताभावेप्याचमने कृते वेद्याचमनयोवेयर्थं यथा, तथा
भगवद्धर्मकार्छे वर्णाश्रमधर्मकरणे तस्य वैयर्थं तस्मात्। तस्य प्रत्यवायश्रवणस्यापरीहारात्। परेदीर्घः।
प्रत्यवायः 'मृत्योर्मत्यसुपैति स' इत्येकादशोक्तः। भाष्ये। तस्य प्रत्यवायश्ववणस्यापरीहारात्। परेदीर्घः।

उपस्थितेऽतस्तद्वचनात् ॥ ४१ ॥ उक्तेति । 'तमु स्तोतारः' 'प्रतत्ते' इति श्रुतिभ्याम् ।

१. रस्मौ तद्परीहारादिति पाठ. ।

# तयोर्युगपत्करणेऽनुपस्थितेषि यदि पूर्वं भगवद्धर्मकरणमुर्च्यते, तदा त्वदुक्तं स्यात्, नत्वेवम्, किन्तूभयोर्युगपत्करण उपस्थिते बर्छांबलविचारे क्रियमाणे,

#### भाष्यप्रकाशः।

मगवद्धर्मादरे बोघिते भगवद्धर्मकरणे श्रुत्युक्तानां कर्मणां सार्थक्यं नान्यथेत्येवं श्रुतेस्तात्पर्येण उपनयनादिवद्भक्त्यादेस्तदङ्गत्वं कर्मणश्च प्राधान्यं सिध्यतीत्याशङ्क्य भक्त्याद्यावश्यकत्वबोधन्वतात्पर्यमाहेत्यर्थः । सत्रं व्याक्चर्वन्ति तयोर्युगपदित्यादि । यज्जबिष्ठणश्चतौ भगवज्ज्ञानस्यान्वश्यकत्वं बोध्यते । तेम स्वाध्यायावर्तनदशायामपि तदावश्यकता आयाति । ऋक्संहिताश्चतावपि 'यथाविद' इति 'जानन्त' इति च स्तोत्तविशेषणाद्विधेयस्य भगवद्धर्मस्य करणे ज्ञानस्याधिकारप्रयोज्ञकत्वं लभ्यते । मन्नाणां विधायकत्वं तु 'वसन्ताय कपिञ्जलानालभेते'त्यत्र परेराद्दतम् । 'वसन्ता-ये'त्यादीनां न मन्नत्वमिति स्वपक्षेपि मन्नाणां स्वार्थे प्रामाण्यस्याङ्गीकाराद्विधिशक्तिकौण्ठ्याभावे विधायकत्वं न हीयते । अतो ग्रुम्रक्षूणां भगवद्धर्मा आवश्यकाः । कर्माणि तु 'तमेतं वेदानुवचनेन न्नाष्ठणा विविदिषन्ति न्नद्धचर्येण यज्ञेन तपसा श्रद्धया अनाशकेने'ति श्रुतेविविदिषायामेवो-पश्चीणानि । ज्ञानपर्यन्तत्वपश्चेप्यारादुपकारकाणीति विविदिषोक्त्येव लभ्यत इति दूरापास्तं तत्प्राधान्यम् । एवं ज्ञानोत्तरं यत्र कथिश्चद्वणीश्रमधर्मा भगवद्धर्माश्च ग्रुगपत्प्राप्ताः, तत्र प्रत्यवा-

### रिक्मः।

सार्थक्यमिति । 'यदेव विद्यये'तिश्चतेः पूर्वमीमांसकाराङ्गा । श्चातेरिति । यजुर्बाह्मणश्चतेः 'अमिति प्रतिपद्यत' इत्यादेः । सिध्यतीति । 'त इमे समासत' इत्यत्र यज्ञायेति शेषं पूर्यित्वा सिध्यति । भक्तयादीति । भक्तितज्जज्ञानावश्यकत्वबोधनस्य तार्त्ययं ज्ञानकाण्डत्वा 'त्तमेत'मिति श्रौतं ज्ञानकाण्डीयं तात्पर्यमाहेलर्थः । तयोरिलसार्थं ऋक्संहितायजुर्बाह्मणश्रुत्योरित्याहुः यजुर्ब्वाह्मणेति । बोध्यते इति । यज्ञे बोध्यते । आयातीति । ब्रह्मयज्ञत्वादायाति । स्तोत्रिति । ज्ञानस्याधिकारेत्यादौ हेतुः । विधेयस्येति । पिपर्तनेतिविधिविषयस्य भगवतोऽधोक्षजत्वाद्भगवद्भर्मस्य करणे ज्ञानस्य स्तोतृविशे-षणस्य । पिपर्तनेतिमध्यमपुरुषान्मन्नत्वम् । पूर्वतन्त्रे मध्यमपुरुषान्तस्य मन्नत्वोक्तेः । तदाहुः मन्त्रा-णामिति । स्वपक्ष इति । भावार्थपादभाष्ये । एतावता तयोरित्यस्यार्थ उक्तः । अत इति । कर्मणा पूर्तियुक्तं कुरुतेति पिपर्तनेत्यस्यार्थेपि ज्ञानकाण्डत्वेन 'तमेतं वेदानुवचनेने'ति श्रुतिविषयत्वेन सेवाख्यक-मिणा पूर्तियुक्तं कुरुतेत्यर्थादित्यर्थः । भगवद्धमी उक्ता ज्ञानविषयाः । आभासे श्रुतेरूपनयनादिवदित्यादि यदुक्तं तत्राहुः कमीणि त्विति । 'विविदिषन्ती'त्यत्र रामानुजाचार्यवत्सनर्थाविवक्षायामाहुः ज्ञानप-र्यन्तत्वेति । आरात् समीप उपकारकाणि कर्माणीति । विविदिषोक्तिर्व्यञ्जनया । सनर्थाविवक्षोक्तेः । तत्प्राधान्यं कर्मप्राधान्यम् । भाष्यविवरणं तु अनुपस्थितेपीति । अपिनोपस्थिते । त्वदुक्तं कर्मणः प्राधान्यं स्थात्, शास्त्रस्य प्राथम्यात्, नत्वेवम्, शास्त्रप्राथम्यापेक्षया श्रुतिद्वयस्य प्राबल्यात्। 'तमेतं वेदानुवचनेने'ति 'यदेव विद्यये'ति श्रुतिद्वयम् । प्रकृते । किन्तू भयोरिति भाष्यविवरण-माहुः एवं ज्ञानेति । कर्माप्राधान्यज्ञानोत्तरम् । कथिश्वदिति । कारणत्वेन प्रकारेण भगवति छोकसंत्राहका वर्णाश्रमधर्माः कियाशक्तिरूपाः भगवद्धर्मा ज्ञानशक्तिविषयभिक्तरूपाः । 'भगवान्भक्त-मॅक्तिमानि'तिवाक्यात् । ज्ञानशक्तेः सविषयत्वात् भगवान्विषय इति चेद्भक्ता अपि सन्तु, 'मदन्यत्ते न जानन्ति नाहं तेभ्यो मनागदौं ति वाक्यात् । प्राप्ता इति । भगवति प्राप्ताः । जीवे कथि चन्मार्गाग्रहेण प्राप्ताः । प्रत्यवायेति । यथा बलदेवे सूत्वधानन्तरम् । आदिना 'मृत्योर्मृत्युमुपैति स' इति जीवविषये

अत आदराहेनोस्तह्चनाइगवद्रभीणां बलवन्वेनालोपवचनात् न कर्माङ्गत्यमेतेषां सिध्यनीत्यर्थः ॥ ४१ ॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे चतुर्दशायादरादलोप इत्यधिकरणम् ॥ १४॥

#### माध्यप्रकाशः।

यादिरोधकवान्येः प्रकलदुर्वलभावं वैपरीत्येन भाते तद्यवादायादरः प्रकारयते । तत्रश्र भगवद्धमोणां बाधाभावः लिध्यति । तथा सतीतरेपामादराभावेषि प्रत्यवायश्रवणवयर्थ-परिहाराय तेपां गोणकाले करणमधाधानवद्व्यवस्थाप्यते, अतो न भत्तयादीनां कर्माङ्गत्वमित्यर्थः। अत्र कर्मणामनादरव्युत्पादनेन भगवद्धमीविरुद्धरीत्या तत्करणस्य व्युत्पादनेन च निष्कामनित्य-कर्मकृतिनोधकं अपाश्रिता भकाश्वन्थमिति विशेषणं प्रतिषादितं ज्ञेयस् ।

#### रिक्ष्मः ।

एकादशवाक्योक्तमृत्युप्राप्तेनिन्दा । वैपरीत्येनेति । वलावलविचारे ज्ञानकाण्डत्वादुपनयनादिवदि-त्याभासोक्त वैपरीत्यम् , तेन 'यदेव विद्यये'ति श्रुत्या भाते 'तमेत'मितिश्रुत्या ज्ञानकाण्डत्वेन च तस्य वैपरीत्यस्यापवादाय 'ऋषयोपि देव युष्मत्प्रसङ्गविमुखा इह सञ्चरन्ती'त्युपष्टम्भाद्भगवद्धर्भेष्वादरः प्रका-रयंत, नतु वर्णाश्रमधर्मे । इनरेकामिति । वर्णाश्रमधर्माणाम् । अधिधानेति । अधीधाने कृते काननासमाप्तावि विविवलाद्धीधान कियते तस्येव । गौणकालोऽनिधकारकालो विधिलभ्यः । तदेत-त्षष्ठस्य द्वितीयपादे तृतीयाधिकरणे स्पष्टम् । सूत्राणां न्यायरूपत्वात् । 'असमाप्य समाप्यं वा काम्यं कामे निवर्तिते । आद्यः प्रयोजनाभावादन्त्यो निन्दादिसश्रवा'दिति । अत्र 'चित्रया यजेत पशुकामः' 'कारीयां यजेत वृष्टिकामः' इत्यादिषु कामप्रेरितेन पुरुषण कर्मोपक्रान्तम्। तस्य च समाप्तेः प्रागेव केनापि निमित्तेन तत्तत्फलप्राप्तौ दोषदर्शनेन कामो निवतेते । नदा कर्मानुष्ठाने प्रयोजनाभावात् न समापनीय-मिति चेत् । भैवम् । प्रकान्तस्य कर्मणोऽसमाप्तां निन्दाप्रायश्चित्तयोः श्रवणात् । देवताभ्यो वा एष प्रावृ-श्यते यो यक्ष्य इत्युक्त्वा न यजते 'त्रेवातवीयेन यजेत न देवताभ्य आवृश्यते'ति तदुभयं श्रुत तस्मा-त्समापनीयमित्यर्थः। ओ त्रश्रू छेदने। अतः इति । वैपरीत्यापवादात्। तत्करणस्य कर्मकरणस्य। निष्कामेति । 'कर्माणि साधनत्वेन निरूपयतो'ति सुबोविन्यामासात् । 'अपाश्रितः आश्रितः अर्भका-श्रद्यो येन । आश्रितः पश्चादिति वा । अर्भाणां क सुख यस्मात् । वालकसुखदायी । अर्भकरूपः कोमलः अश्वत्थो वा । तस्येवारणी भवतः । कर्माणि सर्वाणि तत्साधनान्येव । अपाश्रयपदेन च साधनत्वेनैव कर्मणामपेक्षा, नतु तद्गत फलमप्यपेक्षत इति स्चितम्। अपाश्रिता अर्थका यस्मिन्निति वालाधिकारः कर्मणि सूचित' इति सुबोधिनी । आभासे साधननिरूपणं छोकसग्रहार्थन् । पञ्चादिति । मायाया निवृत्तेः पश्चात् । स चाश्वत्थो धर्मरूपोपि ह्यैश्वर्यधर्मरूपः अन्ययाकरणसमर्थः । अन्यथा ब्रह्मणा प्रार्थि-तोपि न खरूपमन्यथयेत्। वीर्यं तु नास्थेयम्। 'नैच्छद्रपु'रितिवाक्यात्। ननु नित्यानन्दे प्रभासली-लानुपपन्नेत्यत आहुः अभीनामिति। ऐश्वर्याविष्टोऽघोक्षजो बाल इति न नित्यानन्दत्वविरोधः। भर्मोऽश्वत्थः 'वृक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येक' इति । स एवैश्वर्यमित्यर्भकरूपः । अधुना ठोकसंप्रहार्थं कर्माश्रयणरूपं तेन बृहदारण्यकोक्तोश्वत्यः कालात्मा भगवाञ्जातोऽश्वत्थादप्तिरूपोपि, अश्वत्थे धर्मे तिन्न ष्टाश्वे च तिरोभवतीत्यश्वत्थाश्रयणेच्छाया आहुः तस्यैवेति । महीधर्या वेदटीकायामश्वत्थगर्भशमीशाखा-हरणोक्तेः । तत्साधनानीत्यरणिकाष्टानयनसाधनानि साक्षात्परम्परयेति बोध्यम् । अपाश्रित आश्रित इसर्थ उक्तोऽपपरी अनर्थकाविति सूत्रात् । अधुनाऽपार्थ हीन वदन्ति अपाश्रयेति । कर्मणा-

तन्निर्धारणानियमस्तदृष्टेः प्रथग्व्यप्रतिबन्धः फलम् ॥ ४२ ॥ (३-३-१५.)

अथेदं विचार्यते । पुरुषोत्तमविदः कर्म कर्तव्यम्, न वेति ।

तत्र मार्गत्रयफलात्मके तस्मिन् सम्पन्ने पुनस्तस्य खतोऽपुरुषार्थस्य करणम-प्रयोजकमिति न कर्तव्यमेवेति पूर्वपक्षः ।

तत्र सिद्धान्तमाह तन्निर्धारणेत्यादिना। अत्रेदमाक्तम्। भक्तिमार्गे हि मर्यादापुष्टिभेदेनास्ति द्वैविध्यम्। तत्र मर्यादायां पुष्टौ चैताददास्य न कर्मकरणं सम्भवति। अत एव तैत्तिरीयकोपनिषत्सु पट्यते 'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान्न विभेति कुतश्चने'ति। 'एत इ वा व न तपति किमह साधु नाकरवं किमहं पापमकरविमती'ति। श्रूयते चोभयविधानामपि कर्मकरणमम्बरीषोद्धवपाण्डवा-

भाष्यप्रकाश

शङ्करभास्कराचार्यों तु वैश्वानरिवद्योक्तस्य प्राणाप्तिहोत्रस्य भोजनलोपे लोपो न वेति शङ्कायां लोपं सिद्धान्तयतः । तत्रोदासीना वयम् ।

रामानुजाचार्यास्तु, इदं सूत्रद्वयं कामादिस्त्रशेषत्वेनाङ्गीकृत्य तत्र मोक्षार्थिनां निर्विशेषोपासकानां सत्यकामत्वादिवद्वशित्वादिकमपि छुप्यते इति शङ्कानिष्ठत्तये आद्यम्, छान्दोग्योक्तं 'सर्वेषु लोकेषु कामचार' इति फलं सांसारिकमिति शङ्कानिरासाय द्वितीयमिति मन्यन्ते । अयं च परविषयो विचार इति पूर्वोक्तमतद्वयापेक्षयायमेव युक्तः ॥ ४१ ॥ इति चतुर्दशमादरादलोप इत्यधिकरणम् ॥ १४ ॥

तिश्विरणानियमस्तृष्ट्षः पृथग्ध्यप्रतिबन्धः फलम् ॥ ४२ ॥ नतु यद्येवं तिर्हे गौणमुख्यन्यायेन कर्मणामप्रयोजकत्वात् परमहंसेष्विव भक्तेष्वपि तत्प्राप्तिरेव न सम्भवतीति व्यर्थः पूर्वोक्तो विचार इत्याकाङ्कायां पाक्षिकप्राप्ति हृदिकृत्य तत्प्रयोजनवोधनायेदमधिकरण-मित्याशयेन संश्यपूर्वपक्षो वदन्तस्तद्वतारयन्ति अथेत्यादि । तस्मिनिति । पुरुषोत्तमज्ञाने । सिद्धान्तं वदन्तः म्रत्रं व्याक्कर्वन्ति अत्रेदमित्यादि । एताद्दशस्येति । पुरुषोत्तमविदः सर्वदा भगवदानन्दमनुभवतो वा । श्रूयते चेति । गोपालोत्तरतापनीयेऽतिथिपूजारूपो गृहस्थधमी रिक्षः।

मिति । अश्रत्यरूपधर्माश्रयणरूपकर्मात्र । बहुवचनमन्यापेक्षम् । हीनाश्रयणान्नतु तद्गतं फलमप्यपेक्षतः इत्यर्थः । अपाश्रिता इति । मुख्यतया तु वैदिका आश्रिताः । अतो बालसेश्वर्याविष्ठस्याधिकारः प्रभासलीलायां कर्मणि स्चित इत्यर्थः । वैश्वानरेति । प्राणाग्निहोत्रोपनिषदि स्फुटम् । उदासीनाः इति । पूर्वतन्ने द्वारलोपात्कार्यलोपस्य सिद्धत्वे तत एव सिद्धेरुदासीनाः । परिविद्ययोरिति । 'अथ परा यया तदक्षरमिगम्यत' इति श्रुतेः पूर्वा परा । छान्दोग्य तु नारदसनत्कुमारसंवादस्यं सर्वात्मभाव-विद्याविषयमिति परिवद्या ॥ ४१ ॥ इति चतुर्दशमादरादलोप इत्यधिकरणम् ॥ १४ ॥

तिक्वधीरणानियमस्तदृष्टेः पृथग्ध्यप्रतिबन्धः फलम् ॥ ४२ ॥ पाक्षिकेति । कर्मकरणे भगविद्वन्छानिधीरणपाक्षिकेत्यर्थः । तत्प्रयोजनेति । अग्रे स्फुटम् । भाष्ये । मार्गेति । क्यम्मार्गेण चित्तग्रद्धौ ज्ञानं ज्ञानिनो भक्तौ सत्यां 'भक्त्या जानाति चाव्यय'मितिश्रुत्युक्ते फलात्मके । आकृतामिति । ....। प्रकृते । 'अम्बरीषोद्धवपाण्डवादी'नामित्यत्रादिपदार्थत्वेन ग्रुकजडादयो भाष्ये व्याकृतप्रायाः । गोपालेत्यादि । गान्धवीप्रभृतीनां पुष्टिमार्गीयत्वं स्फुटम् । 'अह्वचापृतं निशि श्रयान'-

१. परविषय इत्यत्र परविद्ययोरिति पाठः रहमी ।

दीनाम्। एवं सत्युभयविधानां मध्ये, मम कर्मकरणे प्रभोरिच्छास्तीति यो निर्धारयति, स करोति। य एतद्विपरीतम्, स न करोति। यथा शुकजडादिः। एतिन्नर्धारश्चभगवदधीनः, अतो अक्तेष्विपितम्, स न करोति। यथा शुकजडादिः। एतिन्नर्धारश्चभगवदधीनः, अतो अक्तेष्विपितम् विद्यान्तिन्नर्धारणानियमः, अतः कर्मकर्तव्यम्वतिन्निर्धारणे त्वाधुनिकानाम् । एवं सतीच्छाज्ञानवता तत्सन्देहवता च कर्मकर्तव्यमिति सिद्धम् । तत्रोभयोः फलं वदन्नादावाद्यस्याह तदृष्टेः। तस्या भगवदिच्छाया दृष्टिज्ञानं यस्य स तथा। तस्य जीवकृतकर्मफलात् पृथक् भिन्नमीश्वरकृतकर्मणो यत्कलं वेदमर्योदारक्षा लोकसंग्रहश्च तत्कलमित्यर्थः। हिज्ञब्देन 'सक्ताः कर्मण्यविद्वांसो यथा क्रुवन्ति भारत । क्रुर्योद्विद्वांस्तथासक्तिश्वकीर्षुलीकसंग्रह'मिति भगवद्वाक्यरूपोपपन्तिः स्चिता। द्वितीयस्य मध्यमाधिकारात् कालसङ्गदिजनितचित्तमालिन्येन भगवत्सांनिध्ये प्रतिबन्धः स्यात्, तिन्नवृत्तिस्तत्कृतकर्मणः फलमित्यर्थः।

भाष्यप्रकाशः।

णान्धवीत्रभृतीनाम् । चकारात् स्पृतो । उभयविधानामिति । मर्यादायां पृष्टो चाङ्गीकृतानां भक्तानाम् । एतद्विपरीतमित्यत्रापि निर्धारयतीति सम्बध्यते । तथाच निर्धारणानियमपदस्य हेतुगर्भतया एवं कर्मप्रसक्तिविद्यमानत्वान पूर्वाधिकरणोक्तिचारवैयध्यमित्यर्थः । ननु भवत्वेवं पुरुपोत्तमिवदः कर्मकरणम् , तथापि किं तस्य फलमिति विचारणीयम् , न तावल्लोकिकम् , तदनभीष्टत्वात् । नापि प्रत्यवायपरिहारादिः, 'खपादमूलं भजत' इति वाक्याद्भगवतैव तिसद्धिरित्याकाङ्क्षायां सत्रशेषमवतारयन्ति तन्नेत्यादि । एवं सिद्धे कर्मकरणे ज्ञातेच्छतत्सन्दे-'हवतोः फलं वदिभिश्चितेच्छस्य फलं तदृष्टेः पृथगित्यनेन पूर्वमाहेत्यर्थः । द्वितीयस्य विवृण्यन्ति द्वितीयस्येत्यादि । तथाच तादशोरपि कर्मणः साफल्यस्य सन्तान्न पूर्वोक्तिवचारवैयध्यमित्यर्थः ।

मितिवाक्यात् । तथाच पुष्टिमर्यादामार्गाया भक्ता अप्यादिपदार्थः । अत्र गान्धर्वाप्रभृतीनां श्रूयते चेत्य-न्वयो न भवति । गोपाठतापिनीये गान्धर्वाप्रभृतिष्वम्बरीषादीनामग्रहणात् । तथाच श्रूयते चेत्यस्य वेदोपाख्यानेष्वित्यर्थः । अन्वयान्तरमाहुः स्सृताविति । स्मृतौ श्रूयते श्रावणविषयीक्रियते । नच स्मर्यते चेति पठनीयमिति वाच्यम् । 'इतिहासः पुराण वेदानां पश्रमो वेद' इति श्रुत्या पुराणेष्विष स्मर्यते चेत्यत्य वाधात् । स्मृतयस्तु नवमस्कन्धे 'स इत्यं भक्तियोगेन तपोयुक्तेन पार्थवः । स्वर्भेण हिर प्रीणन्सङ्गान्सर्वान् शनैर्जहा'वित्यम्बरीषस्य कर्मकरणे । दशमस्कन्धे 'ऋतुराजेन गोविन्द राजस्येन पावनीः । यक्ष्ये विभृतीर्भवतः' इति पाण्डवानां कर्मकरणे । एकादशस्कन्धे 'यथोपदिष्टं जगदेकबन्धुना तपः समास्थाय हरेरगाइति'मित्युद्धवस्य कर्मकरणे एकोनित्रंशाध्यायस्था । मर्यादायामिति । मर्यादायामम्बरीषादयः । पृष्टिमर्यादायां गान्धर्वाप्रभृतयः । पृष्टौ 'केवठेन हि भावेन गोप्यो गावः खगा मृगाः । येऽन्ये मृहिषयो नागः सिद्धा मामीयुरक्षसे'तिवाक्योक्ता गोप्यादयः । 'खपादमूठं भजतः प्रियस्य त्यक्तान्यभावस्य हरिः परेशः । विकर्म यचोत्पतित कथंचिद्धनोति सर्वं हृदि सन्निविष्टं इति । मर्यादेखादि । मर्यादायामम्बरीषादयः भक्तेः ससाधनत्वात् । पृष्टौ गोप्यादयः निःसाधनभक्तिमत्त्वात् । पृष्टिमर्यादायां गान्धर्वाप्रभृतयः गोपाठतापिनीये ससाधनमक्तेः, 'अह्वचाप्रतं'मिति निःसाधनभक्तेश्य कथनात् । शुक्रजडादयो ज्ञानिभक्ताः । प्रथमस्कन्धे शुकस्य पञ्चमस्कन्धे जडस्य ज्ञानित्वेन प्रसिद्धेः ।

१ एतावित्र शरणमिति पाठ । २, कामसङ्गेति पाठ.।

# अथवा । पूर्वसूत्राभ्यां भगवद्धर्मकृतेरावश्यकत्वमुक्तम् । सर्वात्मभाववतो

#### भाष्यप्रकाशः ।

अत्र भगवत्स्वरूपविषयकपूर्णज्ञानवतामेव तिद्वच्छया वर्णाश्रमधर्मकरणतद्करणयोविंमजनात् पूर्णज्ञानप्राप्यत्ववोधकं अकृदामिति विशेषणं प्रतिपादितं ज्ञेयम्। न कृशं यस्येति तद्योदिति । एवमेतत्स्त्रव्याख्याने प्रत्यवायश्रवणादिना गौणकालेऽप्यवश्यकर्तव्यतया पूर्वाधिकरणे साधितानां कर्मणां वैयर्थ्यपरिजिद्दीर्षया फलस्य वक्तव्यत्वेन पृथग्घ्यप्रतिबन्धः फलमिति स्त्रभागसार्थक्यमायाति, न सम्पूर्णस्य स्त्रस्येत्यरुच्या व्याख्यानान्तरार्थं स्त्रमवतारयन्ति अथवेत्यादि । पूर्वस्त्राभ्यां भगवद्धर्माणां मोक्षफलानां श्रवणादीनां कृतेः करणस्यावश्य-कत्वग्रक्तम्, यः पुनः सर्वात्मभाववान्, तस्य तूक्तभगवद्वचनात्, तं प्रति मोक्षसाध-

भगचदिति । इच्छाया भगवन्निष्ठत्वेन तन्निष्ठसत्ताया अपि परम्परया भगवन्निष्ठत्वेन विषयविधया भगवद्-धीनत्वम् , मुख्यत्वात् , इतरयोश्च विशेषणत्वात् । ननु प्रभोरिच्छास्तीत्यत्र प्रभुसम्बन्धीच्छानिष्ठः सत्तानुकूठो व्यापार इति वैयाकरणबोधोतः कथमितरयोविंशेषणत्वमिति चेत् । न । अनौचित्याद्भगवतो विशेषणत्वे सखण्डब्रह्मवादेन । एतद्भगवदधीनपदेन सूच्यते । एतत्फलमाहुः अतो भक्तेष्टिवति । येषां पुनर्भग-बान् साधनं फलं च तेष्वपीत्पर्थः । तादृशेष्विच्छासत्तयोरभावात् । तथा चैतन्निश्चयस्य ज्ञानरूपस्य सकलमक्तसाधारणं भगवद्धीनत्वमुररीकार्यमिति भावः। नचान्योन्याश्रयः भगवद्धीनो निर्धारः निर्धा-राधीनो भगवान् साधनमिति ज्ञानमिति वाच्यम् । पूर्वं कर्मकरणनिर्धारेण कार्येणाधीनस्य भगवान्सा-धनमस्ति कारणं विना कार्यामावादिति भगवान्साधनमिति पश्चाज्ज्ञानस्य सम्भवेनान्योन्याश्रयाभावात् । र्भाष्ये । वेदेत्यादि । इदं गीतावृतीयाध्याये 'लोकसङ्ग्रहमेवापि संपत्र्यन्कर्तुमईसी'ति लोकसङ्गरः । 'यद्यदाचरति श्रेष्ठ' इत्यारभ्य 'उपहन्यामिमाः प्रजा' इत्यन्तेन वेदमर्यादारक्षा । ननु 'न कुर्या कर्म चे-दह'मितीश्वरं प्रति व्यतिरेकमुखेन विधिरस्ति तत्र गीतायां अर्जुनं प्रति छोकसंग्रहकयनवद्वेदमर्यादारश्चा-प्युक्ता न सर्वान्त्रत्याज्ञसेत्याकाङ्कायां हिकारस्यार्थमाहः हीति । अत्र विद्वांस प्रत्याज्ञास्तीति नोक्तदोष इत्यर्थः । भगवद्वाक्येन रूप्यते व्यविह्यत इति मगवद्वाक्यरूपा उपपत्तिः युक्तिः । यदीदं मगवद्वाक्यं न सात्, उक्तदोषः सादिति अव्ययानां वैयाकरणमते द्योतकत्वात्सुच्येतेति । प्रकृते । भगेत्यादि । पूर्णेति । 'पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुद्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यतं' इति श्रुत्या पूर्व पूर्ण भगवता भक्तमनोरथानुरूपं पूर्तिकर्मज्ञानं तद्धताम्, विभजनात् अम्बरीषाद्यदाहरणसमर्थितात् । अक्र-शामिति। (अक्नशमिति ज्ञानम्, पूर्णत्वात्, अन्येषां परिच्छेद रूपत्वात्। अनेन पूर्णमेव ज्ञानं साधनमिति, न तु खण्डब्रह्मज्ञानानि शारीरकादीनि। सर्वेषां भक्तानामुपसंहृतत्वात् दौर्षत्यमाशङ्क्य निराकृतम्। मक्तानां तत्रैव प्रवेशात् । अनेनान्येपि दैहिका धर्मा निवारिताः । उत्पत्तिकार्यतपस्यादीनि चाक्षर-साम्यात् निवारितानि । 'अस् भुवि' 'डुकुञ् करणे' 'शम उपशमे' इति धात्वादयो गृहीताः । प्रपञ्च-कर्मज्ञानानि वा ज्ञानसाधनानि, ततः संसाधन ज्ञानमुक्तं भवति । ) तथाचायं सूत्रार्थः । मम कर्म-करणेऽकरणे वा भगवदिच्छास्तीति निर्धारणानियमादाधुनिकानाम्, अतस्तैर्निष्कामतया कर्म कर्तव्यमेव । त्हृष्टेः । तस्या भगवदिच्छाया दृष्टिज्ञीनं यस्याम्बरीषोद्धवयुधिष्ठिरादेस्तस्य पृथक् जीवकृतकर्मणो यत्फरुं तस्माद्भिन्नं सन्मार्गरक्षालोकसङ्ग्रहादिकं तदेव फलम्, न तु खर्गादिकम्। पूर्वोक्तनिष्कामकर्मकर्तुस्तु अप्रतिबन्धः कर्मजप्रतिबन्धाभावः फलं युक्तमिति । इदानीं मुख्यायाः एकादशसर्वस्वत्वेन सर्वनिर्णये उक्तायाः न्यूनताख्यनिप्रहस्थाननिवारिकायाः प्रसङ्गतः प्रस्तावनामाहुः च इति । उक्तेति । भाष्योक्तभगन ॅ४५ वर स्०र०

'न ज्ञानं न चवैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिहे'ति भगवद्गचनाद्गिधेयाभावादसम्भवाच् कर्मज्ञानयोविहितभक्तश्च करणं न सम्भवतीति तस्य किं फलमित्याकाङ्गाप्रणाय तद्नुवद्ति तिल्लिधीरणेत्यादिना। तिस्मिन् धार्मण्येव, न तु धर्मेष्विप दृष्टिर्यस्य स तथा। दृष्टिपदेन ज्ञानमात्रमुच्यते। नेन अन्यविषयकद्शीनश्रवणादिज्ञानाभाव उक्तो भवित। एतादशस्य प्रमुखङ्गममात्रमपेक्षितम्। तत्र भगवदुक्तस्वसङ्गमव-धिकस्य भक्तस्य सङ्गमसमयनिर्धारो भवित। अतादशस्य तस्य स नेति तिन्नर्धी-रणानियमः। एतेन फलप्रातेः प्रागवस्योक्ता भवित। फलस्वत्पमाह पृथक्फल-मिति। अस्यानिवेचनीयत्वादनुभवैकवेद्यत्वान्मोक्षान्तं यत्फलं शास्त्र उक्तं तस्माद्रिन्नमित्युक्तम्। अन्यत्र हि धर्माणां साधनत्वम्, यत्र फलमेव साधनम्,

#### भाष्यप्रकाशः।

नानामविधानस्य सत्याद्यधिकरण उपपादितत्वेन विधेयानां तेषामभावात्, तद्भावस्वभावेन तेषां कर्तुमशक्यतया असम्भवाच कर्मज्ञानविहितमक्तीनां करणं सर्वात्मभाववतो न सम्भवति, तद्भावे च न मोक्षोपीति तस्य किं फलमित्याकाङ्कायां तस्य यत्फलं तदनेन स्रत्रेणानुवद्तीत्यर्थः। व्याक्षविन्त तस्मिकित्यादि। एतेनेति। तिक्षधिरणानियमपदेन। अन्यन्तेति। मोक्षपर्यन्ते फलान्तरे। तथाच भगवत्सङ्गमामिलापोत्कत्येन तदेकतानस्य भगवतानुक्तस्यसङ्गमाविकस्य 'यतो वाचो निवर्तन्त' इति श्रत्युक्तमगणितानन्दरूपं फलम्, तत्प्राप्तिपूर्वद्शायां तद्भावप्रतिरिक्षः।

वद्रचनात् । विहितभक्तीति । तेन सर्वात्मभावेऽविहितभक्तेः कामाद्युपाधिना चिन्तनरूपायाः करणं सम्भवतीत्युक्तम् । भाष्ये । नन्वत्र पक्षे इदं सूत्रं नाधिकरणमिति वस्यते । तथाच तस्याः श्रुतेर्दृष्टि-र्दर्शनम्। तस्या इति षष्ठीतत्पुरुषोस्त्वित चेत्। सत्यम्। सर्वात्मभावे 'यत्र नान्यत्पश्यती'त्यादिश्चर्तेर्दर्शनं वर्तते, तथापि यत्र यस्मिन्नधिकरणेऽन्यधर्मादिदर्शनादिनिषेधाद्धर्मिण्येव दृष्टिः सूच्यते इत्यारायेनाहुः तस्मिन्निति । श्रुतावन्यदर्शननिषेधाद्विग्रहवाक्ये एवकारः समासघटको न । ज्ञानआन्त्रमिति । मात्रं कात्रुर्ये । प्रभिवति । प्रभोः सम्यक् गमः अपर्यालोचितोऽध्वा पुष्टिमार्गस्तन्मात्रम् । मात्रमवधारणे । 'मात्रं कात्रुर्येवधारण' इति कोशात् । अपेक्षितमिति । विप्रयोगभावोदय एव स भावो ज्ञातो भवतीति । तत्र प्रभुसङ्गमातिरिक्तमनपेक्षितम् । स्वसङ्काभेत्यादि । वैराग्य न श्रेयो भवेदित्युक्ते विषयवैतृष्ण्यसंज्ञं वैराग्यं न श्रेयः विषयतृष्णा श्रेयः भगवदुक्तः स्वस्य सङ्गमस्यावधिः पूर्वावस्था विषयतृष्णारूपा यस भक्तस्य ताद्दशस्य अपयीलोचिताध्वनः पुष्टिदास्ययुक्तप्रेम्णः समयः कालः तस्य निर्धारो निश्चयः भगवत्सङ्गकालनिश्रयो भवति । यदि भगवत्सङ्गकालनिश्रयो न स्यात् , 'सत्सङ्गान्मामुपागता' इलेकाद्शे द्वादशाध्याये भगवान्न वदेत् । अतादशस्य धर्मादिदशेः सङ्गमसमयनिर्धारो न, सर्वात्मभावैकलभ्यत्वात्तस्य । प्रागवस्थेति । यथा 'वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः सच्यासयोगाद्यतयः शुद्धसत्त्वाः । ते ब्रह्मलोके तु परान्तकाले' इति प्रागवस्था, 'परामृतात्परिमुच्यन्ति सर्व' इति फलस्य । ज्ञास्त्र इति । मर्यादाभक्ति-शास्त्रेपीत्यर्थः । फलमित्यादि । ननु कथं फलमेव साधनं फलत्वसाधनत्वयोर्विरोधादितिचेन्न । फलं-भगवान् खस्यानन्दावेशं तिरोभाव्य कृपावेशं कृतवानित्यविरोधात् । 'कृपाविष्टः साधनम्, आनन्दा-विष्टः फल'मिति भाष्यात् । प्रकृते । अगणितेलादि । अगणितानन्देनागणित आनन्दो यत्र विषय-तया सोऽगणितानन्दः पूर्वोक्तरसात्मकपुरुषोत्तमभजनानन्दानुभवस्तेन रूप्यते व्यवह्रियतेऽर्थादुत्तरकाले

तृत्फलस्यानिर्वोच्यता युक्तैवेति हिश्चब्देनाह। ज्ञानमोक्षाद्विना तद्भावाप्रतिबन्धश्च फलमित्यर्थः। प्रासङ्गिकमेतत्सूत्रम्॥ ४२॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे पश्चदद्यां तन्निर्धारणाधिकरणम् ॥ १५ ॥

#### भाष्यप्रकादाः ।

बन्धाभावश्र फलमिति भक्तिविचारे मुख्यभक्तेरपि स्मृत्या प्रसङ्गत उक्तमित्यर्थः । असिन् इदं केवलं स्त्रमेव, न त्वधिकरणम् । एतज्ज्ञापनायोक्तमेतत्सूत्रमिति ।

अत्रान्ये तु, 'ओमित्येतद्क्षरमुद्रीथमुपासीते'त्यादीनि कर्माङ्गान्युपासनानि तत्तत्कर्मसु जुहूपर्णतादिविनत्यं ऋतुसम्बन्धीनि न वेति शङ्कायां न नित्यानीति सिद्धान्तयन्ति । 'अङ्गेषु यथाश्रयभाव' इत्यन्तिमाधिकरणं चैतस्यैव प्रपश्च इत्याहुः । तत्तेनैवास्य गतार्थत्वाद्वेयर्थ्यमस्य सत्रस्य तन्मते दुर्वारमिति ज्ञेयम् ॥ ४२ ॥ इति पश्चद्दां तांन्नेधीरणाधिकरणम् ॥ १५ ॥

#### रदिमः∤

ज्ञायते यदकुतोभयं तदगणितानन्दरूपं फलमित्यर्थः । भगवदुक्ताकुतोभयपदस्येत्याद्ययेतनसूत्रभाष्यात् । तद्भावेति । तद्भावे सर्वात्मभावे प्रतिबन्धो ज्ञानमोक्षादिना ज्ञानमैक्यज्ञानं मोक्षः सायुज्यं आदिना वैराग्यं पुरुषोत्तमज्ञानस्य तैरपकर्षवत्तया ज्ञान तदभावरूपं च फलम् । सुख्यभक्तेरिति । सुख्यत्वं 'तस्मात्त्वमुद्धवोत्सुज्य नोदने' त्युपऋम्य 'याहि सर्वात्मभावेने'त्युक्त्वा 'आत्मानं च खयं वेद तस्मादन्य-वचो मृषे'ति निबन्धोक्तैकादशसर्वेस्वत्वम् । स्मृत्या न्यूनतार्ज्यनिग्रहृशाननिवृत्त्यै स्मृत्या । तथाचैष सूत्रार्थः । तदृष्टेः पुरुषोत्तमदृष्टेः सर्वात्मभाववत इति यावत् । तन्निर्धारणानियमः सङ्गमसमयनिर्धारणा-नियमोऽतः पृथक्फलं अप्रतिबन्धश्च फलं हि फलस्यानिर्वाच्यता युक्तैवेति । 'उपस्थितेऽतस्तद्वचना'दिति सूत्रादत इत्यनुवर्तते । 'कामादीतरत्रे'ति सूत्राचकारः । ननु पुरुषोत्तमदृष्टेस्तन्निर्धारणानियमः कथं सङ्गमसम-यनिर्धारो भवतीति भाष्यविरोधादिति चेत्। न। पुरुषोत्तमस्य सर्वात्मभावरूपत्वेन सर्वात्मभावे चाहङ्का-रादेशस्य सत्त्वेन तदृष्टेरित्यत्राहङ्काररूपधर्मदृष्टेः कादाचित्क्या अपि सत्त्वेन तामादाय तन्निर्धारणाभावात्तन्नि र्धारणानियमः, सार्वदिकस्तु तन्निर्धारात्तन्निर्धारणनियम इति भाष्याविरोधात्। अहङ्कारस्य दैन्यविरुद्धत्वेन दैन्यजपुरुषोत्तमात्मकसङ्गमसमयनिर्धाराविर्भावविरोधः । एतत्सू स्रिमितीति । तेनात्र न षोडशकठा-षोडशाधिकरणीप्राप्तं विशेषणमुक्तमिति भावः । नन्वत्रान्याद्दतः सूत्रार्थः कुतस्त्यक्त इत्याकाङ्कायामाहुः अत्रान्धे त्विति । विषयमाहुः अभित्येतदिति । छान्दोग्येऽस्ति । विशयमाहुः तत्तदीति । जुिह्मत्यादि । यथा जुह्वां पर्णता पर्णमयीता । 'यस्य पर्णमयी जुहूर्भवती'ति श्रुतेः । आदिना गोदोहनम् । 'गोदोहनेन पशुकामस्ये'ति श्रुतेः। यथा गोदोहनं तथा नवेति योजना । नित्यानि अप्रकरणपठितानामपि जुह्वादिद्वारेण ऋतुप्रवेशात्प्रकरणपठितवन्नित्यतैवमुद्गीयाद्यपासनानामिति पूर्वपक्षः । सिद्धान्तमाहुः नेति । तन्निर्धारणानियमः । उद्गीयादिकर्मगुणयाथात्म्यनिर्धारणानि रसतमप्राप्तिः समृद्धिर्भुख्यप्राण इत्येवमादीनि नैतासां नित्यवत्कर्मसु नियमः । कुतस्तदृष्टेः । तस्या नियमस्य दर्शनात् । 'तेनोभौ कुरुतो यश्चैतदेवं वेद यश्य न वेदे'त्यविदुषोपि कियाभ्यनुज्ञानात् । अपिचैवञ्जातीयकस्य कर्मव्यपाश्रयस्य विज्ञानस्य -पृथ्गेव कर्मणः फलमुपलभ्यते । कर्मफलसिद्ध्यप्रतिबन्धं तत्समृद्धिरतिशयविशेषः कश्चित् । 'तेनोमौ कुरुतः नाना तु विद्या चाविद्या च यदेव विद्यया करोती'ति । तत्र नाना त्विति विद्वदविद्वत्प्रयोगयोः पृथक्करणात् वीर्यवत्तरमिति च, तरप्त्रत्ययप्रयोगाद्भिद्याविद्दीनमपि कर्म वीर्यवदिति गम्यत न सिद्धान्तयन्तीलर्थः ॥ ४२ ॥ इति पश्चदद्यां तिश्चिरिणाधिकरणम् ॥ १५ ॥

# प्रदानवदेव तदुक्तम् ॥ ४३ ॥ (३-३-१६.)

अथेदं विचार्यते । सर्वातमभावो विहितकर्मज्ञानभक्तिसाध्यः, न वेति । तत्र पुराणे 'तस्मात् त्वसुद्धवोतस्तर्ये'त्युपक्रम्य, 'मामेकसेव ज्ञारणसात्मानं सर्व-देहिनाम् । याहि सर्वातमभावेन यास्यसे ह्यक्रतोभय'मिति वाक्ये सुत्तयात्मका-कुतोभयसाधनरूपरारणगमने प्रकारत्वेन सर्वात्मभावस्य कथनेन स्वप्रयत्नसाध्यत्वं गम्यते । अतः साधनसाध्य इति पूर्वः पक्षः ।

तत्र सिद्धान्तं वक्तं तदुपदेशाखरूपमाह प्रदानवदिति। भद्ययं साधनोपदेशः स्यात्, स्यात्तदा साधनत्वेन सर्वात्मभावेन शरणप्राप्तेः खकुतिसाध्यत्वम्, न त्वेवम्, किन्तु, तदुक्तं भगवदुक्तस्। प्रदानवत्। प्रकृष्टं दानं प्रदानं वरदानमिति यावत्, तद्वदेवेत्यर्थः । वरेण हि स्वकृत्यसाध्यमिष सिध्यतीति तथा । शत्रुसंहारभयादिनापि शरणाप्तिभवति, तत्र न तस्याः पुरुषार्थत्वम्, किन्तु तन्निवृत्तरेव । प्रकृतेपि सर्वातमभावे स्वरूपप्राप्तिविलम्बास्तिहृद्युत्वेत्रात्यातौं स्वरूपातिरिक्ता-

भाष्यप्रकाशः ।

प्रदानवदेव तदुक्तम् ॥ ४३॥ एवं राजसानां कमीसक्तिवारणायाधिकरणद्वयं प्रणीय मुख्यमक्त्युत्कर्षज्ञापनेन तदिमलाषोपजननाय तत्कृतकर्म फलं चं प्रदर्शितम् । अतः परं मुख्यमक्तिः केन भवतीत्याकाङ्वायामिदमधिकरणमारभत इत्याज्ञयेनावतारयन्ति अथेत्यादि । व्याक्तविन्त यदीत्यादि । क्याक्तदा साधनत्वेनेत्यादि । सर्वात्मभावकरणकशरणप्राप्ति-साधनत्वेन रूपेण सर्वात्मभावस्य स्वकृतिसाध्यत्वं स्यात् । तिन्नवृक्तेरिति । शत्वादिभयनिवृक्तेः । नन्वेतद्वाक्योक्तस्यार्थस्य कथं प्रदानतुल्यत्वमित्याकाङ्कायां तदुपपादयन्ति प्रकृतेपीत्यादि । एतच्चेति । एतादृशं शरणगमनम् । नन्वेवं स्वकृत्यसाध्यत्वेऽस्य भावस्य प्रदानत्वमेव सिध्यति, न तु

रिंमः।

पदानवदेव तदुक्तम् ॥ ४३ ॥ एविमिति । पूर्वोक्ताधिकरणद्वयपरामर्शेनेत्यर्थः । चात्रेति । सुख्यमिति एविमिति । सृद्ध्यम् द्वितम् । प्रेक्षावत्प्रवृत्त्यर्थं विषयप्रयोजनसम्बन्धाधिकारिणां सर्वत्र प्रदर्शनात् । भाष्ये । तन्नेति । ताद्द्यसंशये सतीत्यर्थः । विषयवाक्यं तु 'यत्र नान्यत्परयि नान्यञ्जूणोति नान्यद्विजानाति स भूमें 'ति छान्दोग्यस्थम् । तेन सर्वात्ममावोक्तेः । अत्र च 'सर्वात्मभावो विहिते त्यादिभाष्येण तत्प्रतिपादकोक्तश्चित्स्मारणात् । पुराणस्य श्चत्युपबृंहकत्त्वेन पुराणेन श्चित्युपबृह्यन् पूर्वपक्षमाह पुराण इत्यादि । प्रकारत्वेनेति । सर्वदेहिनामेकमात्मानं मां सर्वात्मभावेनेव शरण याहीत्येवं विशेषणत्वेन याहीति कियापदे गमनातुकूठव्यापारसाध्यत्वं गम्यत इत्यर्थः । नतु गमनं शरणिष्ठ तद्वकूठव्यापारश्चोद्धवनिष्ठ इति कथं सर्वात्मभावस्य स्वप्रयत्नसाध्यत्वमिति चेत् । न । सर्वात्मभावेन शरणिष्ठ गमनं तद्वकूठव्यापार इत्यर्थत् । अतएव गम्यत इत्युक्तम् , नतूच्यत इति । तद्युपेति । तस्य सर्वात्मभावस्य उपदेशः कथनं तस्य स्वरूपम् । (याहीति छोटाज्ञा प्रतीयते तद्विषयत्वेन शरणगमनं प्रतीयते, तत्र प्रकारत्वेन सर्वात्मभावः। स च 'मुक्ति ददाति किहिंचित्स्म न भक्तियोग'मिति वाक्यात्कस्मैचिदेव दानेन सिद्ध इति तस्य स्वरूपमित्यर्थः । नच कदाप्यदाप्यदानमिति वाच्यम् । सर्वात्मभाववद्भक्तानां दर्शनात् । न चेदं सर्वात्मभावाविषयमिति वाच्यम् । मर्यादाभक्तेः साधनतोपि सिद्धचा पुष्टेरतुग्रहेणैव सिद्ध्या दानानपञ्चणादस्य वाक्यस्य निर्विषयत्वापतेः । ) तदुक्तमिति व्यास्येन्यम् । भगवतैकादशर्सर्वस्वत्वेन रूपेणोक्तम् । निवन्धे सर्वनिर्णये स्फुटम् । प्रदानवदिति व्याकुर्वन्ति

१. चात्र दर्शितमिति रश्मौ पाठः।

# माज्यप्रकाश-रहिम-परिवृहितम् ।

म्फूर्त्या तद्भावस्वाभाव्येन गुणगानादिसाधनेषु कृतेष्वृप्यप्राप्ती स्वादाक्यर ज्ञात्वा प्रभुमेव दारणं गच्छति, एतच न स्वकृतिसाध्यमिति सुष्टूक्तं प्रदानव दिति। भक्तस्येप्सितोऽर्थो हि वरो भवति। सर्वीत्मभावस्यानुभवैकवेद्यत्वे

भाष्यप्रकाशः।

तत्तुल्यत्वमित्याकाङ्कायामाहुः भक्तस्येत्यादि । स्पष्टम् । नन्वेवमपि शरणगतेरेव स्वकृत्यसाध्यतः रिक्यः।

स्म प्रकृष्टमिति । अयं न विग्रहः एकादशसर्वस्वत्वेनोक्तार्थजातस्य प्रकृष्टदानकर्मत्वेन प्रकृष्टदानतु-ल्यत्वामावादत आहुः वरेति । वरस्य सिद्धस्य न तु साधनसाध्यस्य दानं वरदानमिति षष्ठीतत्पुरुषः । तथाच वरस्य सिद्धस्य कथनरूपदानमिव तदुक्तं भगवदुक्तं भगवत्कथनमिति यावदित्यर्थः । नच प्रकृष्टस्य दानमिति भाष्यापत्तिरिति वाच्यम् । प्रकृष्टं दानं वरस्य दानमित्यनयोः पर्यायत्वात् । एवेति । 'आत्मानं च स्वयं वेद तस्मादन्यवचो मृषे'ति निबन्धात्। नतु वरदानं साधनमेव तेनापि फलवता वर्त्यत इति चेत् . तत्राहः वरेणेति। खकृतिसाध्यसाधनत्वं साधनत्वम्। खकृत्यसाध्यसाधनत्वं तु न । अनुप्रहवद्वरदान-स्यापि भगवद्धर्मत्वात् । सर्वात्मभावे स्वस्वत्वध्वंसपूर्वकपरस्वत्वोत्पादनं दानं न यतः । प्रकृष्टं अभीष्ट-मिति यावत् । मगवतोऽमीष्टम् । 'ईप्सितत्वासम्मवेपी'ति वक्ष्यमाणभाष्यात् । तथेति । साधनेतरत्व-प्रकारेण वरकथनरूपं दानम् । 'युक्तं भगैः स्वैरितरत्र चाध्रवै'रिति वाक्यात् । वरदानं भगवन्निष्ठं साधनं भक्तनिष्ठमिति विभेदः । प्रायस्तत्तत्फलं प्रति तत्तिष्ठस्यैव साधनत्वम् । कचिदेव पितृनिष्ठ-प्रायिश्वत्तेन पुत्रनिष्ठा शुद्धिः । ननु मुख्यभक्तावि दार्ढ्यार्थं 'कामादीतरत्र'सूत्रोक्तकामादीनां तेभ्य एव मुक्तिसाधकानां का गतिरिति चेत्, तत्राहुः दात्रिवत्यादि। शत्रुसंहाराभ्यां भयं तदादिना, आदिना हेषः। न पुरुषार्थत्वमिति। किन्तु कत्वर्थत्वम्, कतुपौष्कल्याय विधीयते, या प्रयाजादिवत् शरणाप्तिः, सा कत्वर्था भगवत्सम्बन्धरूपकत्वर्था । मुख्यमितदार्ढ्यार्थत्वेन मुख्यमितरूपकत्वर्था वा । ननु ऋतुर्धमी यज्ञ इति यावत् , तत् कथं मुख्यमक्तेः ऋतुत्वमिति चेत् , न, 'अप्रतीकालम्बन'सुत्रे तत्कतुपदस्य 'प्राचीनभगवद्भजनलक्षणकतुश्च नीयत' इति भाष्यात् । निर्दे भयादिना शरणास्या पुरुषस्य कश्चित् प्रीतिविशेष उत्पद्यते, येन पुरुषार्था भवेत् । मुख्यभक्तिलक्षणकतुस्तु न कत्वर्थः, खस्यैव ऋतुत्वात् । पुरुषप्रीतये विधीयमानाः पुरुषार्थाः यथा मुख्यभत्तयादयः । प्रकृते । द्याञ्चा-दीति । पुरुषार्थत्वमित्यन्वयः । यथा गोदोहनादैः पुरुषार्थत्वम्, न ऋत्वर्थत्वम्, चमसेनापि ऋतुपौ-ष्कल्यसिद्धेर्मीदोहनाभावेपि । एवं शत्र्वादिभयनिवृत्त्यभावेपि तद्भयेन मुख्यभक्तिलक्षणकतुपौष्कल्य-सिद्धेः । एतच पूर्वमीमांसायां चतुर्थाध्याये स्फुटम् । अर्थस्येति । सर्वात्मभावेन मुक्त्यात्मकाकुतोभय-साधनरूपशरणप्राप्तिकथनरूपसुप्तिङ्चयरूपवाक्यस्थोक्तं कथनं स एवार्थस्तस्य । एकतिङ्वाक्यमिति पक्षे वाक्यद्वयोक्तार्थस्य। प्रदानेति। वरस्य यद्दानं तत्तुल्यत्वम्। यथा वरस्य सिद्धस्य दानं कथनं 'मयेमा रस्यथ क्षपाः' इति कथनम् । तथा तादृशशरणगमने प्रकारत्वेन सर्वात्मभावस्य कथनमिति प्रदानतुल्यत्वम् । एतादृशमिति । 'तानि पर' इति सूत्रभाष्योक्तं भगवन्मतसिद्धं च शरणगमनं सर्वात्मभावस्य स्वकृत्य-साध्यत्वेन तत्पूर्वकरीत्या, न स्वकृतिसाध्यमित्यर्थः । प्रदानवदित्यत्र । इदाञ् दाने भावे घञ् । प्रथ-मान्ताद्वतिः । तेन सर्वात्मभावेन मुक्त्यात्मक कुतोभयसाधनरूपशरणप्राप्तिकथनरूपवाक्यस्योक्तं कथनम्, स एवार्थी वरदानेन 'मयेमा रंखय क्षपा' इति वरस्य कथनेन तुल्यः। अस्येति। मानस्यास्येति योजना । भावस्य सर्वात्मभावस्य सम्बन्धिनोऽस्य प्रत्यक्षस्य कथनस्येत्यर्थः । प्रदानत्वं **षरस्य दानत्वं** कथनत्वरूपम् । स्पष्टमिति । ईप्सितत्वासम्भवे भक्तेन मह्यं सर्वात्मभावं देहीति खानुम्-

प्रमज्ञानेने दिसन्दासम्भवेषि स्वतः एव कृषया द्रानिमिति दादेन्युक्तम्। अथवा। 'सर्वात्मभावेन सां याही'ति सम्बन्धः।

यहाः प्रदानवादेलस्य पूर्ववदेव व्याकृतिः । तत्र सावनासाध्यत्वे प्रमाणमाह तदुक्तिभिति। 'नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेवया न वहुना छुनेन । यमेवेष वृणुने तेन लभ्ये इति छुला वरणातिरिक्तसाधनाधाप्यत्वहृच्यत इति तत्त्रिवेल्यर्थः ।

## भाष्यप्रकाशः।

सिध्यति, न तु सर्वात्मभावस्रेत्यतो वाक्यस्य योजनान्तरमाहुः अथवेत्यादि । शरणपदं मामित्यस्य विशेषणम् । तथाच सर्वात्मभावस्येव प्रदानतुल्यत्वं निरावाधमित्यर्थः । यद्यपि 'गतेरर्थवन्त्व'मित्यारभ्य सर्वोपि वरणश्चतेरेव प्रपश्चः, तथाप्यत्र पुराणवाक्यमात्रस्य विषयत्वेनो-पन्यासेनापाततः पौराणत्वशङ्का अस्य विचारस्य स्थादिति तिक्ररासाय स्थादां प्रकारान्तरेण व्याकुर्वन्ति यद्वेत्यादि । तन्तथैवेत्यर्थे इति । परमात्मनो लभ्यत्वं वरणजन्यसर्वात्मभावसाध्य-मेवेति सर्वात्मनावो वरणेकलभ्यः न त्वित्ररसाधनसाध्य इत्यर्थः । तथाच सर्वात्मभाव-रिवाः।

त्यप्रकाशनात्तस्मै न दद्यादित्यदानम् , तथापि स्वानुमत्यप्रकाशनेऽपि कृपया दानं दानवद्भवत्येव । न च भाष्ये स्वानुमतिप्रकाशन कुतो नोक्तमिति चत् , न । भगवतो भक्तमनोरथपूरकत्वात् , भक्तस्य चेप्सीतत्वाभावात् । ईश्वरस्य नियमो नास्ति यद्भक्तेष्टव्यतिरिक्त न देयमेवेति । एवं स्पष्टमित्यर्थः ।

एवमपीति । एवमिति तृतीयान्तम् । पूर्वोक्तविमर्शे एतः बेत्यस्य शरणगमनमिति विमर्शेने-त्यर्थः । नन्वेतादृशमिति शरणगमनविशेषणम्, तत्र सर्वात्मभावस्यापि सर्वात्मभाव इत्यादिना सत्त्वेन कथ शरणागतेरेव स्वकृत्यसाध्यत्वमिति चेत् , न । सर्वात्मभावे सतीत्यर्थे सति सप्तम्या सामानाधिकरण्य-बोधनात तत्समानाधिकरणकान्यत्यार्तिस्वरूपातिरिक्तास्फृर्ति-गुणगानादिसाधनकरण-प्रभ्वप्राप्ति-स्वाश-क्यत्वज्ञान-प्रभुशरणगमनानि, न तु सर्वात्मभावादिविशेष्य शरणगमनमिति शरणागतरेव स्वकृत्य-साध्यत्वात् । शारणपद्मित्यादि । 'मुमुक्षुवै शरणमनुव्रजे'दिति श्रुतेर्वक्ष्यमाणरीत्याप्युपपत्तेरस्मत्पदार्थस्य विशेष्यत्वोपपत्तेश्च शरणपदं मामित्यस्य विशेषणमित्यर्थः । सर्वात्मभावदानं प्रकृष्टदानं न स्वानुमतिप्रका-शनाभावात्, किन्तु एकदेशविकृतत्वात् प्रदानतुल्यत्वं निरावाधमित्यर्थः । आपातत इति । शाबर-भाष्याद्यनवरोकनकारुत्वमासाद्य स्यादित्यर्थः । 'आपातस्तदात्व' इति विश्वात् । ल्यब्रोपे पत्रमी । शाबरभाष्ये पष्ठाध्याये द्वितीयपादे 'तस्मिस्तु शिष्यमाणानि जननेन प्रवर्तेरन्' इत्यधिकरणे प्राझुखो भुक्षीत, उदङ्मुखो मूत्रं कुर्यात्' इसेवमादयः। तत् प्रभुरूपसर्वात्मभावः। तथेखं वरणलभ्यत्वप्रकारे-णैवेत्यर्थमाहुः परमात्मन <sup>इ</sup>ति । परमात्मनः छभ्यत्वमितिप्रयोगोऽवैदिकः । हशि चेत्यस्याप्राप्तिः । आदुण इत्यस्य च वाक्यत्वेन संविधाया विवक्षाभावात् । श्रुतो सर्वात्मभावनिवेशो वाराहे भक्तिनिवेशस्य 'आत्मा वा अर' इति श्रुतौ कृतत्वात् क्रियते स्म वरणजन्यसवितम्भावेति । तथा च वाराहीय-चातुर्मास्यमाहात्म्ये सप्तविशाध्याये 'श्रवणानन्तरं कार्य मननं भक्तिपूर्वकम्' इति । वरण स्वीयत्वेन स्वीकारः । तस्याधिकारः स दानपात्र तस्मै सर्वात्मभाव।दिकथनम्, प्रदानवत् वरस्य दानवत् । ननु वरकथनविद्यनुक्त्वा यत् प्रदानविद्त्युक्तम्, तेन दानस्य स्वस्वत्वेत्यादिपूर्वोक्तलक्षणमि कचिद-भिन्नेतमिति चेत्। न। यत्र महावाक्योपदेशादौ स्वस्वत्वध्वंसपूर्वकपरस्वत्वोत्पादनमनुभूयते, तादृशवरदा-

१, वरदानादौ ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

साधनकस्वप्राप्तिबोधकमेकादशस्कन्धीयं भगवद्वाक्यं वरणलभ्यत्वबोधकश्चत्यर्थनिर्णायकत्वादुपन्यस्तम्, अतो न विचारस्याश्रौतत्विमत्यर्थः। एवं चात्र सर्वोत्मभावोक्तिसन्दर्भे 'रामेण
सार्ध'मित्यत्र 'मय्यनुरक्तचित्ता' इति भक्तविशेषणादिभ्योऽनुरागात्मा भगवदद्शेने तीव्रवियोगाधिप्रभृतिजनको विगादभावः परमासक्तिरूपो य उक्तः, स सर्वोत्मभावः शरणागतिकारणत्वेरिक्षमः।

नाभिप्रायकत्वात् । वरणेत्यादि । वरण(लभ्य)लभ्यत्वं मध्यमपदलोपी समासः । उक्तवाराह्वाक्यात् । तद्बोधकश्रुत्यर्थनिर्णायकत्वादित्यर्थः । नेतु 'याहि सर्वात्मभावेने'ति वाक्ये सर्वात्मभावपदेनैकाद-शसर्वस्वकथनान्तर्गतेनैकेन कथं श्रुतीनां बह्वीनां सर्वात्मभावपरत्वम्, सर्वात्मभावपदस्य समासान्तरै-रन्यविधसर्वात्मभावपरत्वे प्रकृतसर्वात्मभावानुपोद्धलकत्वादित्याशङ्कायामेकादशद्वादशाध्यायसन्दर्भमाहुः एवं चेलादि । तथा च सर्वात्मभावोक्तिसन्दर्भो वर्तत इलदोषः । उपपादयांबभुवुः राम्नेणेति । अत्र समासनिश्चयोपि भविष्यति। परमासक्तिरूप इति। 'आसक्तिः प्रेम्णो भावकन्दलरूपादुत्तरं तादृशे प्रेम्णि तत्करणेन तदुत्कर्षावस्था रागादिरूपे'ति भक्तिवर्धिनीविवृतौ श्रीपुरुषोत्तमकृतायाम् । 'स्वविषये विविधमनोरथजनको भाव आसक्ति'रिति श्रीकल्याणरायाः । बद्धधीर्वा अत्र सन्दर्भ इति पदद्वये द्वादशा-ध्यायोक्तेः । अत्रातिव्याप्तिवारणाय परमेति । परमत्वं परज्ञानकरणत्वं अनुषङ्गत्वं वा 'अनु-षङ्गबद्धिय' इति द्वादशाध्यायवाक्यात् । एवमपि परज्ञानकरणाक्षरज्ञानासक्तावतिव्याप्तिः । द्वितीय-पक्षे अतिव्याप्तिः स्फुटा । 'क्लेशोधिकतरस्तेषामव्यक्तासक्तचेतसा'मिति गीतायाः अक्षरासक्तिरस्ति । तद्वारणायानुरागात्मेति 'मय्यनुरक्तचित्ता' इति वाक्यविशेषणोक्तः । 'सा परानुरक्तिरीश्वर' इति ्याण्डिल्यसूत्रात् । परेति न लक्षणघटकमिति श्रीगोकुलनाथजि**डीकायां भक्तिवर्धिन्या एव** एवमपि सयोगभक्तावतिव्याप्तिस्तन्निराकरणाय भगवदित्यादि । अदर्शने तीव्रवियोगाधयो मनःपीडा विप्रयोगे । वैकुण्ठस्थाक्षरब्रह्मादर्शनेपि पूर्वोक्त भवतीति । भगवददर्शन इति । विप्रयोग उक्तः । मे तीव्रवियोगाध्य इति विशेषणात् । विष्रयोगेतिव्याप्तिस्तद्वारणाय विगादभाव इति । विशेषेण गाढो दृढः कामादिभिः मावः प्रेमा । विगाढभावेनेत्युक्तेः । पुष्टिमार्ग उक्तः । भाष्यमत्र 'कामादी'ति सूत्रस्य 'माहात्म्यज्ञानपूर्वकस्त्रेहे सत्येव भर्तृत्वेन ज्ञाने कामोपि सम्भवतीति ज्ञापनाय चकार' इति । एवं पुष्टिमा-र्गस्य दृढवित्रयोगेऽतिच्याप्तिः। तद्वारणायातिं प्रापयेत् । अतिविगाढभाव इत्यर्थः। 'अतिविगाढभाव' इति लिङ्गभूयस्त्वसूत्रभाष्यात् । 'धारयन्त्यतिक्वच्छ्रेण प्रायः प्राणान् कथत्रने'ति भ्रमरगीतवाक्यात् । भ्रमर-गीतेपि सर्वात्मभावोक्तेः सत्त्वात् । एवं चातिविगाढभाववत्यः अतिकुच्छ्रवतीत्वादित्यनुमेयमिति । एव-मप्यतिव्याप्तिस्तदवस्थैवेति विशेष्यमाहुः स इति । 'न मे वियोगतीवाधयोऽन्यं दृदृशुः सुखाये'ति वाक्येऽन्यविषयकदर्शननिषेधेन 'स यत्र नान्यत्पश्यती'ति श्रुतिप्रसिद्धः स सर्वात्मभाव इत्यर्थः । अत्राति-विगाढभावज्ञाप्यत्वेन सर्वस्मिन्नात्मभाव आत्मत्वमात्मस्फूर्तिरिति यावत् । अस्य समासस्य विरोधं खयं परिहरिष्यन्ति तेनेत्याद्यप्रिमग्रन्थेन । श्रीधरोक्तसमासस्तु कियाकलापविशेषणत्वे । सर्व आत्मा सर्वात्मा तस्य भावस्त्वतल्वाच्यः । प्रकृतिजन्यबोधे प्रकारात्मा स सर्वात्मभावः प्रेमकारणमेकादशैकोनविंशे 'सर्वभूतेषु मन्मति'रित्युक्त्वां, 'एवं धर्मैमीनुष्याणामुद्धवात्मनिवेदिनाम्, मयि सञ्जायते भक्ति'रिति वाक्यात् न प्रदानसाध्यः कारणात्मा, अयं तु फलकारणाभ्यां व्यतिरिक्तः । सर्वेषामात्मभाव इत्यस्य पूर्वोक्तसमासार्थाभेदेन पूर्वसमासपर्यायत्वात् । सर्व आत्मनां भाव इत्यपि वक्ष्यमाणसमासप्रायः। सर्वश्चात्मा च सर्वात्मानौ जडजीवौ तयोर्भाव आत्मरूप इति द्वन्द्वगर्भितषष्ठीतत्पुरुषे 'अभ्यर्हितं पूर्वम्'

#### आष्यप्रकाशः।

नोपदिष्ट इति सिध्यति । तत्र परमासक्तिश्चानन्दजन्येव । लोके आनन्दजनक एवासक्तिदर्शनात् । एवं च यत् यज्ञनकम् तत्तद्वणकं तत्तदात्मकं चेति व्याप्तेः पूर्व सिद्धत्वात् । 'सर्वोपि आत्मनो भाव' इति सुवोधिन्यां व्याख्यानात् । श्रुतौ निरवध्यानन्दरूपत्वेन रसरूपत्वेन पुत्रादिभ्योपि प्रेयस्त्वेन च सिद्धस्थान्यनो यो भावो धर्मः प्रियत्वाख्य आनन्दात्मा, यन्मात्रां सर्वे उपजीवन्ति, स सर्वस्तदंशिभृतो भगवद्धमे ऐश्वर्यादिवदतिरिक्त एव ह्रेयः । तस्य दानं चानुभावनम् । युक्तं चेतत् । अन्यथा सर्वेपामेव तथा स्फुरेदिति । अतो विगादभावेन

#### रहिमः।

इति सूत्रेण आत्मसर्वभाव इत्यापत्तिः। सर्वं च आत्मा च भावश्रेतेषां समाहार इति समाहारद्वन्द्वोपि न। न्पुंसकत्वापत्तेः । अव्ययीभावोपि न । अव्ययीभावश्रेत्यव्ययप्रसङ्गात् । द्विगुरपि न । सङ्ख्यापूर्व-त्वाभावःत् । जारणोति । पृवेक्तिशरणेत्यर्थः । अधिभौतिकं नवमस्कन्धोक्तं भाष्ये वक्ष्यमाणं च सुबोधिन्युक्तं च सर्वात्मभावं प्रपञ्चयन्ति स्म तन्नेत्यादिना । दानलक्षणं सङ्घटियतुं खखत्वं ध्वंसप्रतियोगि व्युत्पादयाम्बसूद्यः परमेति । अनुषद्भवद्यधीरूपा परमासक्तिः । चकारात् श्रुतिप्रसिद्धो निरोधलक्षणोक्तः । उभयोपादानम् । निरोधस्कन्धे स श्रुतिप्रसिद्धः 'मनसो वृत्तयो नः स्युः कृष्णपादाम्बुजाश्रयाः' इति श्रीनन्दवाक्ये प्रसिद्धः प्रपञ्चविस्मृतिपूर्वकभगवदासक्तिःवेन रूप्यते व्यविह्नयते इति परमासक्तिरूप उपात्तः । श्रुतिप्रसिद्धश्र अपरिहेय इत्युभयमुपात्तम् । आनन्दजनके पुंसः स्त्रियां स्त्रियाः पुसि । सर्वात्सभावान्तर्गतसर्वपदार्थानाहुः एवं चेत्यादि । यत्स्यादिकं यस सुखादेर्जनकं तत्र्वादिक तत्सुखादयो गुणा यस्य तत्तत्तद्भुणकं च पुनस्तदात्मकं तत्सुखादि-कमात्मा खरूपं यस्य तादशम् । पूर्विमिति । समन्वयाधिकरणे । सुवोधिन्यां 'सर्वात्मभावोधिकृतो भवतीनामधोक्षज' इत्यस्य अमरगीते । अताविति । जात्यभित्रायेणैकवचनम् । 'यतो वाच' इत्यस्यां 'रसो वै स'इत्यस्यां रसरूपत्वेन मैत्रेयीब्राह्मणे पुत्रादिभ्योपि प्रेयस्त्वेन धर्मस्तद्वृत्तिः। आनन्द्रेति। आनन्दधर्मत्वादिति भाव । 'प्रकाशाश्रयवद्वा तेजस्त्वा'दिति व्याससूत्रात् । तदंद्वीिति । मात्रारूपांशां-शिभूतो भगवद्धर्भ इत्यनेन शुद्धस्नेहस्तत्र स्वस्य भगवतः सत्त्वमिति दानलक्षणघटक ध्वंसप्रतियोगि व्युत्पादितम् । अतिरिक्त इति । न च गौरवं शङ्क्यम् । 'परास्य शक्तिविविधैव श्रूयत' इति श्रुतौ धर्मासङ्कोचात् । सर्वपदार्थश्चोक्तः । व्युत्पादितस्य स्वस्वत्वस्य ध्वंसपूर्वकपरस्वत्वोत्पादनं सघटियतु-माहुः तस्येति । सर्वात्मभावस्यानुभावने स्फूर्त्याख्यानुभवस्य प्रेरणे हि स भक्तनिष्ठ इति स्वस्वत्वध्वंस-पूर्वकपरस्य भक्तस्य स्वत्वोत्पादनाद्दानत्वमित्यर्थः । भक्तनिष्ठत्वे सर्वस्मिन् आत्मभावः सर्वात्मभाव इति प्रियत्वाख्यसर्वात्मभावस्य स्फूर्तौ समासः। वरकथनवत्सर्वात्मभावकथनरूपं दान तु स्फूर्तिरहितस्य सर्वात्मभावस्य । युक्तिमाहु युक्तिमिति । एतत् । स्फूर्तिमादाय दानसमर्थनम् । युक्तिमाहुरन्यथा ज्ञानरूपां अन्येति । अन्यथा अनुभावनस्य दानत्वाभावे प्रकारे सति । स्फुरेदिति । यतो न स्फुरति, अतोऽनुभावने दानत्व प्रकार इत्यर्थः। एव सर्वात्मभावपदस्य द्वेधा व्युत्पन्नस्य प्रथम-व्युत्पन्नो भक्तनिष्ठो दानेन यदा भवति, तदा विगाढभावसज्ञो भवति, तदाहुः अत इत्यादि । लिङ्गभू-यत्स्वाधिकरणभाष्याद्भगवन्निरोधात्मकसर्वात्मभावविरहेतिविगाढभावेन तत्स्फूर्तेनिरोधादुत्तरकालिकत्वेन साधनमुख्यत्वात् प्रदर्शितात् । तादृशस्तत्सदृशोऽनुभवभिन्नत्वे सत्यनुभवगतभूयोधर्मवान् । प्रियत्वं भगवद्धर्भस्तदाविर्भावितविगाढभावाविर्भावितोऽनुभवः प्रियत्वानुभवः मध्यमपदलोपी समासः । तेन भग-

भगवदुक्ताकुतोभयपद्स्य न मुक्तिरधीः, किन्तु 'यतो वाच' इत्यादिनानन्दस्य स्वरूपमुक्तवा 'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान्न विभेति कुतश्चने'ति श्चत्युक्तं यत्पूर्वोक्तं रसात्मकपुरुषोत्तमभजनानन्दानुभवोत्तरकालीनमकुतोभयं तद्धीः॥ ४३॥ इति तृतीयध्याये तृतीयपादे षोडशं प्रदानवदित्यधिकरणम्॥ १६॥

भाष्यप्रकाशः।
सर्वत्र तथानुभवरूपं यत्कार्यं ताद्दशः प्रियत्वानुभवः सर्वात्मभाव इति फलति। तेन भगवद्धर्मंविगादभावतथास्पूर्तिषु, सर्वात्मभावप्रयोग आधिदैविकादिभावो क्षेयः। ननु पूर्वोक्तवाक्ये अकुतोभयसाधनत्वेन शरणागतेर्वा सर्वात्मभावपूर्वकखप्राप्तेर्वोपदेशः। अकुतोभयं चाक्षरप्राप्तिरूपा मुक्तिरेव। 'अभयं वै जनक प्राप्तोऽसी'त्यादिश्चत्या निश्चीयते। एवं सित सर्वात्मभावस्यापि मुक्तिसाधनत्वमेव पर्यवस्यति, वामदेवादिसार्वात्म्ये तथा दर्शनात्, पुरुषोत्तमप्राप्तेरपि
साधनकोटिनिवेशेन तद्पेक्षया मुक्तेरेवोत्कर्षश्च सिध्यतीति पूर्वोक्तं सर्व द्रविद्यमण्डकन्यायमनुसरतीत्याशङ्कायामकुतोभयपदार्थमाहुः भगवदुक्तेत्यादि। तथाचास्याः श्रुतेरानन्दमीमांसायां
ब्रह्मानन्दस्य गणितानन्दत्वकथनोत्तरमानन्दमयश्चोकेषुक्तत्वादानन्दमीमांसातः पूर्वानुवाके परस्य

रहिमः।

वद्धर्मविगाढभावानुभवेषु सर्वात्मभावपदिमति फलितम् । तदेवाहुः तेनेत्यादि । तेन भगवद्धर्मविगाढ-भावयोः सुबोधिन्युक्ता व्युत्पत्तिः, तथा भगवत्त्वेन स्फूर्तौ तु सर्वस्मिन्नात्मभावः सर्वात्मभाव इति । ननु विग्रहे भावपदं भक्तिवाचकं 'भक्तिः प्रवर्तिते'ति वाक्यात्, अत्र त्वनुभवपदमिति वैरूप्यमिति शङ्क्यम् । भावादीनां सर्वात्मभावे सत्यनुभूतानां भक्तिहंसोक्तदिशा भावत्वात् । ननु विरहे मुख्यलक्षणे तु भावपदं तदनुरोधेन तस्मिन्सति भक्तिहंसदिगवकाशोऽन्यत्र लक्षणगतभावपदाननुगमेऽसम्भव इति चेन्न । भक्ति-मार्तण्डे विस्तरात्सर्वात्मभावनिरूपणे । परन्तु विगाढभावरूपसर्वात्मभावो विजातीययोगादिसंविहतो ज्ञेयो भक्तनिष्ठ एव । मार्गत्वात् । 'याहि सर्वात्मभावेने'ति वाक्यात् । एकादशस्कन्थसुबोधिन्यां शुद्धस्य भगवद्धर्मत्वं न मार्गत्वमित्युक्तेः । आधीति । स्तोश्रुनाश्रुरित्यस्याप्राप्तिः । स्मृतिब्वेतादशप्रयोग-बाहुल्यात् । तदनुकरणेन । एवं सुबोधिनीसमासो विगाढभावस्फूर्तौ व्याकृतो भ्रमरंगीते विरहनिरूप-णात् । यत्त्वग्रे माध्ये तत्त्रकाशे च सर्वात्मभावस्य कार्यस्वरूपलक्षणे तत्रापीद् सुबोधिनीव्याख्यानं प्रकारान्तरेण योज्यम् । आत्मन इति श्लिष्टप्रयोगात् । 'खर्गकामो यजेते'त्यत्र खर्ग इति श्लिष्टप्रयोगवत् । यथा तत्र खर्गात्मसुखरूपमर्थद्वयमेवमत्रापि विगादभावस्फूर्तिछिङ्गभूयस्त्वसूत्रोक्तयदर्शनादिकयदन्या-दर्शनादिकरूपमर्थद्वयम् । तद्भक्तिमार्तण्डे स्फुटम् । अग्रे भाष्यप्रकाशे च स्फुटम् । सुबोधिनीस्थात्मन इत्यस्य मनस इत्यर्थात् । संयोगे । सयोगविप्रयोगभेदेन सुबोधिन्या द्वेषा व्याख्यानम् । नन्वनुभवो ज्ञानमिति सर्वोत्मभावो ज्ञानं किं तस्मादिति चेन्न । भक्त्यन्तःपातित्वात् । यथापेक्षितसमर्पणं दर्शनं दास्यम् । एतच भक्तिहंसे स्फुटम् । विहितकर्मज्ञानभक्त्यसाध्योपि सर्वात्मभावो भक्तिरेव । भक्तिमुपकम्य भ्रमरगीते 'सर्वात्मभावोऽधिकृत' इति वाक्यात् । 'सर्वात्मभावरूपाया मुख्यभक्ते'रिति भाष्यप्रकाशाच । अन्यत् भिक्तिमार्तण्डे स्पष्टम् । वामदेवेति । पुरुषविधव्राह्मणेऽस्ति । सर्वात्मभाव-निरूपणे ज्ञानप्रकारविशेषनिरूपणाशङ्कायाः पूर्वविकल्पसूत्रे भाष्ये वक्ष्यमाणत्वा'दहं ब्रह्मास्मी'ति अकारस्य वामदेवसार्वात्म्ये दर्शनात्तद्वदत्रापि ज्ञानप्रकारविशेषनिरूपणे भवतु हीत्यर्थः । द्रविडेति । व्यर्थकमबोधकन्यायमित्यर्थः । द्रविडदेशे गोधूमाभावान्मण्डका न भवन्ति इति तद्देशीयास्तं भोक्तं कर्तुं च न विदन्ति । मध्यदेशादावागतो द्रविडः क्यं मण्डका भोज्या इति पृष्टे केनचिदुपहसितः पदयोर्भ-ध्यात्पृष्ठाच हस्तपरिवर्तनं कृत्वा पश्चाद्भवै मुखं विधाय भोज्या इति । तृतीयसुबोधिन्यां षष्ठाध्यायेऽस्ति ४६ न० स्०र०

#### भाष्यप्रकाशः।

रसरूपतायाः प्रतिपादितत्वादस्याः श्रुतेरुक्तविध एवार्थ इति निश्चीयते । ततश्च तत्र योऽर्थो 'न विभेति कुतश्चने'ति वाक्येनोक्तः, सोऽत्राक्कतोभयपदेनोच्यत इति नात्र त्वदुक्तमुक्ति-गन्थोपि । किञ्च । भगवद्वाक्येपि 'अथैतत्परमं गुद्धं शृण्वतो यदुनन्दन । सुगोप्यमपि वक्ष्यामि तत्रं मे शृत्यः सुहृत् सखे'ति तादृशेऽधिकारिणि परमगोप्यकथनं स्वत एव प्रतिज्ञाय, 'केवलेन हि भावेन गोप्यो गावः खगा मृगाः । येऽन्ये मृद्धियो नागाः सिद्धा मामीयुरङ्कसे'ति श्लोके भावेन बहूनां स्वप्राप्तिम्रक्तत्वा, ततः को भाव इत्याकाङ्कायाम्, 'रामेण सार्ध मथुरां प्रणीत' इत्यादिश्लोकचतुष्टयेन भावस्य भक्तिरूपं स्वरूपं ज्ञापियतुं विगादभावात्मिकां तत्काष्टाम्, तया काष्ठया परब्रह्मरूपस्वप्राप्तिं स्वरूपज्ञानाद्यभाववतां बहूनामुक्त्वा, तदनन्तरं 'तस्मा'दित्यादिवाक्यद्वयेन स्वप्राप्त्यकुतोभयाप्ती अवदत् । तेनोक्तश्चत्यकुत्तरसात्मकब्रह्मानुभवोत्तर-कालीनतेवाकुतोभयस्य स्फुटतीति न पूर्वोक्तार्थे द्रविडमण्डकमित्यर्थः । अत्र सर्वात्मभावस्य वरणातिरिक्तसाधनासाध्यत्वनिरूपणेन इतरत्र वैराग्यबोधकस्य स्वक्तिपण्लमित्यस्य विशेषण-स्वार्थो वोधितो क्रेयः।

अन्ये तु । वाजसनेयकादौ व्रतमीमांसादावध्यात्माधिदैवतयोः श्रावितौ प्राणवायू पृथगुपगन्तव्यावपृथग्वेति सन्देहे, तन्त्वाभेदादपृथगिति प्राप्तौ, आध्यानार्थादुपदेशभेदात् पृथगिति सिद्धान्तयन्ति । स च निरूपणप्रकारभेदेन 'नानाशव्दा'दिति स्रत्रेण च सिध्यतीति नेदं स्त्रमाकाङ्कतीति दिक् ॥ ४३ ॥ इति षोडशं प्रदानवदित्यधिकरणम् ॥ १६ ॥

#### रहिमः।

तहेखे विवृतोऽयं न्यायः। रसरूपताचा इति । 'रसो वै स' इति श्रुत्येत्यर्थः । 'रस आस्वादने' इत्यस्य रूपम् । व्याख्यानान्न तु 'रस शब्द' इत्यस्य । अस्तु । ईश्वरत्वात् । ताददो भृत्यादिसदशे । स्वत एवेति । उद्धवप्रश्नं विना प्रतिज्ञा कृपाछत्वं द्योतयति । तत्काष्टामिति । भावप्रकर्षम् । <sup>'</sup>काष्टा दारुहरिद्रायां कालमानप्रकर्षयो'रिति विश्वात् । **परब्रह्मे**ति । 'मत्स्वरूपाविदोबलाः । ब्रह्म मां परमं प्रापुः सङ्गाच्छतसहस्रश् इति वाक्याद्बह्ननां शतसहस्राणामित्यर्थः । नेति । मुक्तिस्कन्ध-सर्वस्वत्वाच । वरणेत्यादि । वरणजसर्वात्मभावातिरिक्तानि साधनानि तैरसाध्यत्वनिरूपणेनेत्यर्थः । मध्यमपदले.पी समासः । इतरत्रेति । साधनेषु षोडशाधिकरण्या विशेषणमाहुः त्यक्तेति । त्यक्तं पिप्पलं कर्मफलं येन वैराग्यमेतत् । कर्मफलत्वं पिप्पलस्य सुबोधिन्यामुक्तम् । अन्ये त्विति । शङ्कराचार्यादयः । तत्त्वेति । 'यः प्राणः स वायु'रितिश्चतेः । आध्यानेति । आध्यानार्थी ह्ययमाध्यात्मिकाधिदैवविमागोपदेश इति शङ्करभाष्यात् । नतु निरूपणं प्रकारभेदेपि 'यः प्राण' इत्युक्तश्रुतेः प्राणवाय्वोर्निरूपणप्रकाराभेदान्न सिध्यतीति पाक्षिकदोषशङ्कायामाहुः नानेति । इदं स्त्रं वक्ष्यमाणम् । न च नानाशब्दादिभेदादिति स्त्रे यः प्राणः स वायुरितिवदुपास्यभेदो नास्तीति शङ्काम् । तत्रोपास्याभेदेपीति भाष्यात् । सूत्रार्थस्तु प्राणवायू आध्यानार्थं पृथगुपगन्तव्यौ एकादशकपालप्रदानवत् । यथा 'इन्द्राय राज्ञे पुरोडाशमेकादशकपालमिन्द्रायाधिराजायेन्द्राय स्वराज्ञ' इत्यत्र पुरोडाशिन्यामिष्टौ राजादिगुणभेदात् ययान्यासमेव देवतापृथक्त्वात् प्रदानपृथक्त्वं भवति 🕂 एवं तत्त्वामेदेपि आध्येयांशपृथक्त्वात् आध्यानपृथक्त्वम् । तदुक्तं संकर्षे 'नाना वा देवता पृथग्ज्ञाना'-दिति । संकर्षो देवताकाण्डं तत्रेत्यर्थः । वाकारोऽवधारणे ॥ ४३ ॥ इति षोडदां प्रदानवदित्यधि-करणम् ॥ १६॥

# लिङ्गभूयस्त्वात्ति बलीयस्तद्पि ॥ ४४ ॥ ( ३-३-१७. )

ननु प्रतिबन्धककालादृष्टादिसङ्गावेपि वरणकार्यं स्यात्, उत तन्निवृत्ताविति संशये, प्रतिबन्धकाभावस्य सर्वत्र हेतुत्वात् तन्निवृत्तावेव तथेति पूर्वपक्षे, सिद्धा-न्तमाह लिङ्गेलादिना।

सामोपनिषत्सु नवमे प्रपाठके सनत्कुमारनारदसंवादे प्रथमत एव मुख्या ब्रह्म-

#### भाष्यप्रकाशः।

लिङ्गभूयस्त्वात्तद्धि बलीयस्तद्पि ॥ ४४ ॥ पूर्वाधिकरणे सर्वात्मभावरूपाया मुख्यभक्तेर्वरणेकलभ्यत्वं स्थापितम्, वरणश्चतौ तु परमात्मनो वरणेकलभ्यत्वमुच्यते, न तु सर्वात्मभावस्थेति कथमस्य तत्प्रपञ्चत्वमिति शङ्कायां तस्य वरणेकलभ्यत्वं पुनर्ददीकर्तुं तत्स्वरूपं च श्चत्या विवेक्तुमधिकरणान्तरं प्रणयतीत्याश्येन तद्वतारयन्ति नन्वित्यादि । प्रतिबन्धका ये कालादृष्टस्थमावाः तेषां विद्यमानत्वे वरणकार्यभूतः सर्वात्मभावो जीवस्य भवेत्, नवेति संश्ये, वरदानस्थापि तपआदिभिः साधनेस्तोषे सत्येव प्रसिद्धेः पूर्वाधिकरणोक्तरीत्या सर्वात्मभावस्य भगवता वरवद्दानेपि तत्कारणस्यावश्यवक्तव्यत्या प्रतिबन्धकामावस्य सर्वत्र कारणत्वदर्शनात् प्रतिबन्धकसत्तायां च कार्यादर्शनात्तिश्चत्तिरवश्यं मृग्येति प्रतिबन्धकानां निश्चतावेव वरणात् सर्वात्मभावो भवतीति तस्य वरणेकलभ्यत्वं न साधीय इति पूर्वपक्षे, सिद्धान्तमाहेत्यर्थः । स्त्रं व्याकर्तं लिङ्गभूयस्त्ववोधिकां श्चितं प्रदर्शयन्तसद्र्थं प्रकटयन्ति सामोपनिषत्स्वत्यादि । भृत्रसिद्धस्थलनिदेशो विप्रतिपत्तिनिरासाय । स च संवादो 'अधीहि भगव इति होपससाद सनत्कुमारं नारद्र' इत्यारभ्यान्तं ह्रेयः । तत्र 'अधीही'त्यन्तर्भावितण्यर्थः । अध्यापय । 'बुधयुधनशजनोस्प्रु-द्वस्तुभ्यो णे'रिति ण्यन्तादिङः परसेपदम् । णिजर्थेऽप्यत्र पद्च्यत्ययः । अत्र सर्वात्मभावस्य वरणेकलभ्यत्वप्रपाद्यन्तः 'तं होवाचे'ति सनत्कुमारवाक्यस्य तात्पर्यमाहुः प्रथमत इत्यादि ।

## रिमः।

िङ्गभ्यस्त्वात्तद्धि बलीयस्तद्पि॥ ४४॥ कारणत्वेन कारणानां सर्वात्मभावे ल्यबश्रीसिद्धत्वमुक्त्वा प्रतिबन्धकाभावत्वेन कारणानामन्यशासिद्धत्वमाहुः तथापि कारणत्वात् पूर्वाधिकरणेनैव प्रतिबन्धकाभावस्यापि विचारितप्रायत्वात् सर्वात्मभावस्वरूपं संयोगसामयिकमाहुः पूर्वेति ।
अस्येति । सर्वात्मभावप्रतिपादकस्यास्य रिङ्गभ्यस्त्वाधिकरणस्य तस्या वरणश्चतेः सर्वात्मभावप्रतिपादिकायाः प्रपञ्चत्वं कथमिति प्रश्नः । तस्य सर्वात्मभावस्य । प्रसिद्धेरिति । कठवह्यां 'तिस्रो रात्रीर्यदवाः स्तीत् गृहे मे अनश्चन् ब्रह्मन्नतिथिनमस्य' इति अनशनरूपतपसा तुष्टाप्तिं वरप्रसिद्धः । वृकासुरप्रसङ्गे श्रीभागवते ब्रह्माण्डपुराणे उत्तरस्थाने खिले च स्तुतितुष्टं भगवन्तं प्रति । 'यदि देयो वरो हि न' इति वाक्यात् । आदिपदेन तपआदिभिरित्यत्र होमस्तुत्योप्रहणात् । प्रसिद्धेति । प्रथमतृतीयपादस्थभूमाधिकरणप्रसिद्धस्थलनिर्देशो विप्रतिपत्तिः । प्रतिपत्तिः प्रबोधो भूमत्वेन सर्वात्मभावप्रबोधः
तस्य विरुद्धोऽभावस्तिन्नरासाय । अस्य विस्पष्टस्य प्रपाठकस्य उपनिबन्धो 'न सामान्यादप्युपल्ब्धेष्टत्यत्त्
नहि लोकापत्ते'रिति वक्ष्यमाणस्त्रे अस्य प्रपाठकस्य लोकमृत्युवददर्शनात् । भगवद्रपत्वात्
सर्वात्मभावस्येति वक्ष्यमाणभाष्यात् । आन्तमिति । अन्तं चरमवर्णस्वसं आ मर्यादीकृत्य आन्तम् ।

िणुज्वर्थे इति । इद्ध् अध्ययने अदादिरात्मनेपदी अनिद् । उक्तस्त्रात् आत्मनेपद्व्यत्ययः परस्पैन

विद्योपदेशाही न भवतीति ज्ञात्वा, सनत्कुमारो नारदाधिकारं च ज्ञातुं 'यद्देत्थ तेन मोपसीदे' त्युक्तो नारदः खयं विदिनमृग्वेदादिसर्पदेवजनविद्यान्तमुक्तवा, 'सोऽहं भगवो मस्त्रविदेवास्त्री'ति स्वाधिकारमुक्तवा, आह 'नात्मविच्छुत्र स्रोवमेव भगवहुशेभ्यस्तरित शोकमात्मविदिति, सोऽहं अगवः शोचामि तं

#### भाष्यप्रकाशः

'उपसीदे'ति श्रौतस्य पदस्य 'तं होवाचे'ति श्रोतेनैव पदेनान्वयः। 'यद्वेत्थ तेन मोपसीद ततस्त ऊर्ध्व वक्ष्यामीति होवाच।' यत्त्वं जानासि तत्कथनेन मदुपसनो भव, स्वाधीतं वद, ततोऽतिरिक्तं तुभ्यं कथयिष्यामीत्युक्तवान् । तदा इत्युक्तः सनत्कुमारेण नारदः स्वविदितं ऋग्वेदादिसर्पदेवजनविद्यान्तं आह । अत्र ऋग्वेदादिपुराणान्त प्रसिद्धम्, अग्रे तु वेदानां वेदो व्याकरणम्, पित्र्यं श्राद्धकरपः, राशिर्गणितम्, दैवं उत्पातज्ञानम्, निधिर्महाकालादिनिधि-शास्त्रम्, वाकोवाक्यं तर्केशास्त्रम्, एकायनं नीतिशास्त्रम्, देवविद्या निरुक्तम्, ब्रह्मविद्या शिक्षाकल्पछन्दिवतयः, भूतविद्या भूततत्रम्, क्षत्रविद्या घनुर्वेदः, नक्षत्रविद्या ज्योतिपम्, सर्पविद्या गारुडम्, देवजनविद्या गन्धर्वोत्तःयुक्तिनृत्यगीतवाद्यशिल्पादिविज्ञानानि ज्ञातव्यानि । 'एत इंगनीऽध्येभि'। एतत्पूर्वोक्तं हे भगवन् अध्येभि, सारामीत्युक्त्वा, 'सोऽहं भगवो मन्नविदेवासि', शब्दार्थमात्रविक्त्वादापाततः परोक्षज्ञानवानेवासीति स्वाधिकारद्वक्त्वा, 'अनात्मवि'दित्यादि 'तारयत्वि'त्यन्तमाह, तथाचाप्तवाक्यप्रामाण्याच्छोकेन लिङ्गेन खस्यानात्मविन्वमनुमायात्मज्ञापनेन शोकतारणायोपसन्नोऽसीत्याशयवता नारदेनोक्तः सनत्कुमारस्तदधिकारमवगत्य, ग्रुख्यब्रह्मवि-द्योपदेशयोग्यत्वसम्पादनाय 'यदै किञ्चाध्यगीष्ठा नामैवैत'दित्यादिना नारदोक्तानां सर्वेषां' नामत्ववीधनपूर्वकं नाम्नो ब्रह्मत्वेनोपासनम्रपद्दित्य, 'यावन्नाम्नो गतं तत्रास्य यथाकामचारो भवती'ति तत्फलं शोकतरणायोक्तवान्, तदा नारदः केवलं नामोपासने उक्तफलाभावम्, तस्य ब्रह्मत्वेनोपासने तूर्कं फलम् , तदिष नामगतिपरिच्छिन्नमिति विमृश्य, तेन शोकातरणं च निश्चित्य, ततोऽधिकं जिज्ञासमानः 'अस्ति भगवो नाम्नो भूय' इति पत्रच्छ, तत्र 'नाम्नो वाव भूयोऽस्ती'-त्युत्तरिते, 'तन्मे भगवान् ब्रवीत्वि'त्येवं नारदेन पूर्वस्नात् पूर्वस्ना'द्भयो भूयो वदे'ति पृष्टः सनत्कुमारो 'वाग्वा नाम्नो भूयसी'त्यादिना नामरूपविज्ञापकत्वं वाखाहात्म्यम्बन्तवा, वाची

# रिदमः।

पदम् । उपेति । अन्वयमाहुः यह्नेत्थिति । 'ततस्ते ऊर्ध्व वक्ष्यामी'ति वाक्यान्तरितोऽन्वयः । व्रह्मिवेद्यादि । चितिर्ज्ञान शिक्षाकल्पच्छन्दसां ज्ञानानि । 'छन्दोविचित्ति वेदिभि'रित्यत्र वृत्तरत्ना-करे प्रस्तावे व्याख्यातम् । अध्येमि परस्भैपदकथनादिक्र्स्मरणे ईत् इत्यस्य अदादेः परस्मैपदिनो रूप-मिलाहुः स्मराद्गीति । तथाचेति । आप्तवाक्य 'तरित शोकमात्मिव'दितिश्रुतिः । अनुमायेति । अह नात्मिवित् शोकात् , श्र्रद्रवत् इत्येवं प्रयोगः । अहमनात्मविदित्यनुमाय खार्थानुमानेन यत्र यत्र शोकः, तत्र तत्र अनात्मवित्त्वमिति व्याप्तिज्ञानात्मकेनानुपितिं विधाय । सुख्येत्यादि । मुख्यत्रद्याविन्देशार्थम् । श्रिष्टप्रयोगेणाधिकजिज्ञासासपादनाय 'यत् वै किञ्च अध्यगीष्ठा नाम एव एतत्' इति पदच्छेदः । उक्तफल्णं यथाकामचारस्तदभावम् । विस्वृद्धयेति । श्रुतिप्रामाण्याद्विमृत्य । निश्चित्येति । 'यावन्नान्नो गतं तत्रास्य यथा कामचारो भवती'ति श्रुत्यामेवकाराभावेप्यश्रुतकल्पनस्य दोपत्नान्निश्चित्येश्यः । नामेत्यादि । नामरूपयोः शाब्दज्ञानिवपयकारकत्वम् । 'वाग्वा ऋग्वेदं ज्ञाप-

मां भगवाञ्छोकस्य पारं तारयत्वि'ति नारदेनोक्तः सनत्कुमारः पूर्वसातपूर्वसात् भूयो वदेति पृष्टः, भूयःपद्मधिकार्थकम्, नामवाङ्मनःसङ्कलपचित्तध्यानविज्ञान-बलान्नापस्तेजआकाशस्मराशापान् ब्रह्मत्वेनोपासनाविषयत्वेनोक्त्वा, प्राणो-

#### भाष्यप्रकाशः।

ब्रह्मत्वेनोपासनं तत्फलं च पूर्ववदुवाच, तत्र भूयःपदं न बाहुल्यार्थकम्, नापि पुनरर्थकम्, किन्त्वाधिक्यार्थकम्, आधिक्यमुत्कर्षस्तद्र्थकमिति तत्तन्माहात्म्यकथनादवसीयते, एवं नामवाद्य-नःसङ्कल्पचित्तध्यानविज्ञानवलानापस्तेजआकाशसराशा उक्ताः। तत्र नामवाचौ प्रसिद्धौ, मनौ मनस्यनव्यापारविशिष्टमन्तःकरणम् , मनस्यनव्यापारश्च विवक्षाद्यात्मकः । सङ्कल्पोपि कर्तव्या-कर्तव्ययोर्विषयसमर्थनरूपस्ताद्यान्तः करणस्यैव वृत्तिविशेषः । चित्तं चेतयितृत्वं प्राप्तकालानुस-न्धानवस्त्वम् , अतीतानागतविषयप्रयोजननिरूपणसामर्थ्यं च । ध्यानं शास्त्रोक्तदेवतालम्बनो विजातीयानन्तरितः प्रत्ययसन्तान एकाग्रतापरपर्यायः। चिरकालस्थायिज्ञानवादे तु तादृश एक एव प्रत्ययो बोध्यः। विज्ञानं शास्त्रार्थविषयकं विशिष्टज्ञानम्। बलं अन्नभक्षणजनितं मनसो विज्ञेयविभावनसामर्थ्यम् । अन्नमापस्तेज आकाशश्च प्रसिद्धाः । सरः सरणं अप्रयत्नश्चित्तव्यापारः । आशा अप्राप्तवस्त्वाकाङ्का तृष्णाकामाद्यपरपर्याया । एवमेतेषां खरूपसुपनिषद्व्याख्यानाद्वग-न्तव्यम् । एतेषामत्र ब्रह्मत्वेनोपासनमुक्तम् , प्राणस्य त्वाज्ञातो भूयस्त्वं माहात्म्यं चोक्त्वा, 'स वा एष एवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं विजानन्त्रितवादी'त्यनेन तद्दर्शनादिमतोऽतिवादित्वं यद्यप्यक्तम् , तथापि तत्र विद्याया अपर्यवसानाद्ये जन्यप्रायपाठे 'आत्मतः प्राण' इति श्रावणाच सोत्र प्रत्वेन नाभिष्रेतः, किन्त्वासन्यत्वेन । स चोक्तमाहात्म्यवस्वाद्पहतपाप्मत्वाचान्येभ्य उक्तेभ्य उत्क्रष्ट इति तेभ्योऽस्थोत्क्रष्टवादित्वमेवातिवादित्वम्, न तु परमकाष्टापन्नोत्कृष्टवादित्वरूपं तदिति सोऽपि ब्रह्मत्वेनोपास्यतयैवाभिष्रेतः । तदेतदिभसन्धाय भाष्ये प्राणोपि तथोपास्य-मध्ये गणितः प्राणान् ब्रह्मत्वेनोपासनाविषयत्वेनोक्त्वेति । श्रुतौ तथानुक्तिस्तु नारदस्य मुख्यविद्याग्रहणयोग्यता जाता न वेति परीक्षार्थम् । अत एवाग्रे 'तं चेत् ब्र्युरतिवाद्यसीति, अतिवाद्यसीति ब्र्यानापह्नवीते'त्युक्त्वा, 'एष तु वा अतिवदति, यः सत्येनातिवदती'ति

यती'ति श्रुतेः । 'दिवं च पृथिवीं च वायुं चाकाशं चे ति श्रुत्या रूपविज्ञापकत्वम् । वाङ्माहात्म्यं वाग्देवत्वम् । व्रह्मत्वेनेति । 'तत्रास्य कामचारो भवति, यो वाचं ब्रह्मेत्युपास्ते' इति श्रुतेः । अत्र भ्यूःपदं 'भूयः पुनः पुनः ख्यातं प्रभूतार्थे त्वनव्ययम् । निश्चये च निषेधे च साकत्यातीतयोरपी'ति विश्वादनेकार्थकमिति तदर्थं निश्चित्रसुः तन्नेति । अवेति । तथा च श्रुत्या पूर्वोक्तार्थवाधात् नाम-नारायणादितो ठक्षणया वोत्कर्षार्थकमिति भावः । विषयेति । विषयो यस्य यो ज्ञातः स तस्य प्रयोजनं फलम् । प्रत्ययसन्ताने स्वमतमाहुः चिरेति । बल्लमिति । विज्ञानानन्तरं स्नेहरूपबलस्यापि वक्तं शक्यत्विषि ह्यत्यसन्ताने स्वमतमाहुः चिरेति । बल्लमिति । विज्ञानानन्तरं स्नेहरूपबलस्यापि वक्तं शक्यत्वेषि ह्यत्यसन्ताने स्वमतमाहुः चिरेति । बल्लमिति । विज्ञानानन्तरं स्नेहरूपबलस्यापि वक्तं शक्यत्वेषि ह्यत्यस्यापित्र भित्तिति च । यद्या । अन्नातेजआकाशस्मरणाशाकाङ्काणामग्र आधिक्येन विश्वयमाणत्वात् तेषां चानन्दमयाधिकरणोक्तरीत्या वक्तव्यत्वात् वलं भक्ति । जगति भक्तिः स्वांशबन्ति । व्यक्ति । च प्रसिद्धाः इति । चकारेणानन्दमयाधिकरणे प्रसिद्धाः । न चाप्रयोजकत्वम् । शास्त्रार्थविषयकविशिष्टज्ञानाद्भयस्त्वात् । माहात्म्यमिति । देवत्वम् । अतिवादिन्वमिति । अग्रे ततोपि भयः प्रश्लोत्तराम्याम् । तथेति । ब्रह्मदेने । वदानीति लङ्क्षेत्रं होद्ध

पासकस्यातिवादित्वं स्त्यवादित्वेनोक्त्वा, विजिज्ञासितव्यत्वेन सत्यविज्ञानमित-श्रद्धानिष्ठाकृतिसुखानि पूर्वपूर्वकारणत्वेनोत्तरोत्तराण्युक्त्वा, सुखस्रूर्पजिज्ञासा-यामाह 'यो वै भूमा तत्सुख'मिति । भूम्नः खरूपजिज्ञासायामाह 'यत्र नान्यत् पद्यति नान्यच्छृणोति नान्यद्विजानाति स भूमे'ति ।

#### भाष्यप्रकाशः।

प्राणोपासकस्यातिवादित्वं सत्यवादित्वेनोक्तम् । यद्येवं क्षिष्टप्रयोगेऽस्याधिकजिज्ञासोत्पत्स्यते, तदा योग्यः, नो चेदयोग्य इत्येतदर्थमेवम्रक्त्वा, ततो नारदेन प्राणस्य तत्त्वं न् प्राणः, किन्त्वन्यदिति बुद्धा, 'सोऽहं भगवः सत्येनातिवदानी'ति स्नाभिप्राय उक्तः, तत्र 'अतिवदानी'त्यन्तर्भावितसनर्थः । सत्येनातिविवक्षामीत्याद्ययात् । तदा सनत्कुमारः 'सत्यं त्वेव विजिज्ञासितव्य'मित्यादिना तस्य सत्यादिजिज्ञासाम्रत्पाद्य, विजिज्ञासितव्यत्वेन सत्यविज्ञानमितिनष्टाकृतिमुखानि पूर्वपूर्वकारण-त्वेनोत्तराण्युक्तवान् । तत्र सत्यं अर्थमनतिकम्य स्थितं वस्तुस्यरूपम्, विज्ञानं तद्विषयकं विज्ञिष्टज्ञानम्, मतिस्तर्केण तद्र्यस्यरूपविचारः, श्रद्धा आस्तिक्यवुद्धिः, निष्टा तद्विषयकं आदरस्तत्परत्वरूपः, कृतिस्तद्विषयसाधनातुक् हिन्द्रयव्यापारः, मुखं अनुक् खुद्धिवेद्य आन्तरो धर्म इत्येवं लोकिकसमानाकारं तत्त्वरूपं ज्ञातव्यमिति सत्यादिषु कृत्यन्तेषु विशेषाकथनादायातीति तथोक्तवा, ततः मुखे विशेषं वक्तुं मुखस्रक्पिज्ञासायामाह । 'यो वे श्र्मा तत् मुखं नाल्पे मुखस्त्रका, ततः मुखे विशेषं वक्तुं सुखस्रक्पिज्ञासायामाह । 'यो वे श्र्मा तत् मुखं नाल्पे मुखमित्त भूमेव मुखं भूमा त्वेव विजिज्ञासितव्य' इत्याकाङ्कायां पत्रच्छ 'भूमानं भगवो विजिज्ञास' सत्यवद्वादित्वम्, नान्यथेत्यवगत्य, किंसरूपो विचार्य इत्याकाङ्कायां पत्रच्छ 'भूमानं भगवो विजिज्ञास' इति । एवं नारदस्य भूमस्वरूपिज्ञासायामाह 'यत्र नान्यत्त्वपक्त्वेष प्रकृणोति नान्यद्विजानातिः स्त्रमे'ति । इह यच्छव्दगतसप्तमम्या अधिकरणार्थत्वे ब्रक्कणो व्यापकत्वेन सर्वेषां तदुपश्चिष्टतया तक्त्राप्तया च सर्वेषां सर्वदान्यज्ञानाभावापत्तेः सप्तमम्याः सत्यर्थत्वेषि ब्रक्कणः सर्वत्र सत्त्वेन सर्वेस्य तथात्वापत्त्रेश्वत कश्चिद्वश्चेषां वाच्यः । तथाच यस्तिन् दष्टे श्रुते विज्ञाते सति द्रष्धः ।

छान्दसः । विवक्षामीति व्याख्यानात् । उपनिषद्धाख्यानाच । कृत्याद्गीति । कृतेरादिभूत्या प्रणाड्या । ज्ञात्वेति । भूमा त्वेव विजिज्ञासितव्य' इत्यत्रैवकारः स्वेत्र, नत्वेवंकारः । अतः कृत्यादिपणाड्या तद्धित्तवैयर्थ्यपरिजिहीषया ज्ञात्वा विजिज्ञास इत्यत्रेव्छाविषयज्ञानं यत् तद्धिपयीकरणं भूमः प्रतीयत इति । आहेति । भूमठक्षणमाह । औपश्चेषिकवैषयिकाभिव्यापकाधारेषु वैषयिकाधाराङ्गीकारो न सम्भवति, ह्यन्यपदार्थस्य विषयत्वादिति राङ्कायां यत्रेति सप्तम्याः सतिसप्तमीत्वं समर्थयाम्बभूवः इहेत्यादिना । अन्यज्ञानाभावापत्तेरिति । न च ब्रह्मणो होपश्चिष्टत्वेपि व्याप्य-त्वेपि 'पश्यन् चक्षुर्भवती'त्यादिरीत्या चिक्रीडिषया वा पुराणमते मायया वा न सर्वेषां सर्वदान्यज्ञानाभावापत्तिरिति वाच्यम् । भूमाधिकरणे भूम्नो ब्रह्मत्वेन सिद्धस्यात्र ज्ञानप्रकारिवशेपनिरूपणे ज्ञानेनाज्ञान-निवृत्या तथात्वापत्तिः जीवस्य ब्रह्माभेदात् । भेदे तु अचठत्वसूत्रोक्ताभासे भक्तमनोरथपूरकत्वात् भगवतश्चश्चभ्वतेनादीनां नित्यठीठास्थाना'मात्मत आविभावतिरोभावा'विति श्चतेभक्ताधीनात्मतो भवनाद्र-स्रूपस्यात्मनो ठीठास्थसकरुपदार्थक्रपत्वेन ठीठास्थानां सर्वेषां सर्वदान्यज्ञानाभावापत्तिः, न तु प्रपच्य-स्यानामपीत्यदोषात् । तथात्वे । पूर्वोक्तदिशा सर्वस्य निरविद्यस्य नित्यठीठास्थस्य च तथात्वं सर्वदान्यज्ञानाभावापत्तिमत्वं तस्यापतेः । कश्चिद्विश्चोष्य इति । आश्चोकतरणोपपादनं वाच्यः । तथा चिति । पूर्वोक्तप्रकारे सति । सतीति । न च 'फरो सप्तमी यत्रे'त्यत्र यत्करुकोन्यद्वर्शनाभाव इति कर्मणोऽ-

#### भाष्यप्रकाशः।

श्रोतुर्विज्ञातुरन्यविषयकदर्शनश्रवणविज्ञानामावो भवति, स भूमेति लक्षणकथनेन नित्यनिरविधिसु सु स्वरूपं तत्स्वरूपं स्वेतरिसन् सु स्वत्वसु स्वसाधनत्वज्ञानामावजननं तत्कार्यं चेति सिच्यति । तेनैवं स्वरूपकार्यलक्षणयुक्तं विचार्यमिति फलति । तत्र भूमि दृष्टे श्रुते विज्ञातेऽन्यदर्शनादिकं कृतो न भवति, किं विशेषदर्शने रजतादिकमिवान्यकश्यति, उत कारणे कार्यमिव भूम्यन्यस्थिते, अथवा सूर्यतेजोनक्षत्रादिकमिव भूमा अन्यत्तिरस्करोतीति शङ्कायामाह 'अथ यत्रान्यत् पश्यत्यन्यच्छुणोत्मन्यित् ज्ञानाति तदल्पम्, यो वे भूमा तदमृतम्, अथ यदल्पम् तन्मन्त्यं मित्यनेन । अनित्यत्वे सित सावधिसु स्वरूपते सत्यन्यत्र सु सत्वस्वसु स्वसाधनत्वज्ञानजनकन्त्यम्वयस्यस्य स्वर्वति सिच्यति । तथाच न पूर्वविकल्पितं किश्चिद्भवति, आपि तु भूमि दृष्टे श्रुते विज्ञाते तदानन्दैकतानतया अन्यदल्पं न सु सत्वत्वेन सु साधायनत्वेन च पश्यति, न शृणोति न विज्ञानातीत्यर्थः सिध्यति । तत्र नतु यदि भूमो दर्शनश्रवणविज्ञानेष्वन्यतमेनैवं भाव आनन्दैकतानत्वरूपः, तिर्दि शृण्वतो मम कृतो नास्ति । अथ समुदितैस्तैस्तदा यत्र भूमा स्वरूपं सकार्यं च प्रकाश्यतिस्तर्वति, तस्यव भावो नान्यसेत्याशयः, तदा स आधारो वक्तव्य इत्याशयेन पृच्छिति 'स भगवः किस्मन् प्रतिष्ठित' इति, उक्तरीत्या कमिनच्याप्य स्थित इत्यर्थः । तत्रोत्तरमाह 'स्वे मिद्यत्री'ति । स्वविभूतौ । अत्रापि को मिद्यतियाशङ्का भविष्यतीति तद्वारणाय स्वयमेवाह

## रिकमः।

न्यस्य फलेन यच्छन्दार्थेन समवायादिति वाच्यम् । अन्यदर्शनाभावस्य सुषुप्ताविप सत्त्वेनात्मा फले स्यादिति तत्फलं तु भक्त्येकसाध्यत्वात् । न च भक्तिप्रकरणादन्यदर्शनाभावो भक्तिरेवेति तस्यात्मा फलं कयं न भवतीति वाच्यम् । अत्रार्थेऽन्येषां रामानुजाचार्यादीनामसंमतेर्वक्ष्यमाणत्वात् । 'सर्वं हि पत्र्यः पत्र्यती'ति श्रुतिविरोधाच । न च सुषुप्तिलक्षणे दृष्टे विज्ञाते इति कुतो लब्धमिति वाच्यम् । एतादृशविशेषमन्तरा कस्मिन्नर्थे सप्तमीत्यपि वाच्यम् । सत्यर्थे सप्तमीति चेत् । सुषुप्तिर्व्याकियताम् । ननु सुषुप्तौ व्याकियमाणायां शङ्करभाष्यपूर्वपक्षस्य सिद्धान्तीकरणात् सम्प्रदायप्रदीपोक्ता भगवदाज्ञा से-त्स्यति शङ्कराचार्यमतस्था मन्मतं पूर्वपक्षयन्ति तत्त्वं सिद्धान्तयेत्याकारिकेति चेत्, न। अहङ्कारादेशात् । 'थथाहङ्कारादेश' इति वक्ष्यमाणश्चतेः । तस्य तुरीयग्राहकत्वं प्रतिभाति । चित्तस्य सुषुप्तिग्राहकत्वात् । तथाच 'अशक्ये हरिरेवास्ति मोहं मा गाः कथज्जन' इति वाक्यान्न दोषः । किञ्च । सर्वस्य तथात्वापत्ते-श्रेत्युक्तदोषाच । तथाच श्रुतिः 'सर्वं हि पत्रयः पत्रयती'ति । अत्र रामानुजमाध्वभास्कराचार्या मिक्षुरोवी च भगवन्ती 'यत्र नान्यत् पश्यत्यादे'भूमातिरिक्तयावद्दर्शननिषेधो नार्थः, किन्तु निरवधि-सुखरूपे ब्रह्मण्यनुभूयमाने ब्रह्मस्वरूपतद्विभूत्यन्तर्गतत्वात् कृत्स्रस्य वस्तुजातस्यैश्वर्यविशिष्टब्रह्मभिन्नत्वेन न पश्यतीति । एतदेवोपपादयति वाक्यशेषः । 'स वा एवं पश्यन्नेवं मन्वान' इत्यादिः । अग्रे 'न पश्यो मृत्युं पश्यति, न रोगं नोत दुःखताम्, सर्वं हि पश्यः पश्यति सर्वामाप्तोति सर्वश' इति मन्त्रश्चेति वदन्ति । पूर्वोक्ताविरुद्धमेतत् । भूमाधिकरणभाष्यप्रकाशे एत्दुक्तम् । इतीति । इति स्वरूप-लक्षणं कार्यलक्षणं च सिध्यतीत्यर्थः । किमित्यादि । विशेषदर्शनम् । नेदं रजतमित्याकारकं रजतादिकम् , शुक्ताविदं रजतमिति । आदिना रज्जौ सर्पोऽयमिति । नायं सर्पः, रज्जुरेषेति विशेषदर्शनम् । कारणे जले कार्य पृथिवी । स्वेति । विभूत्यध्यायोक्तायाम् । अञ्चापीति ।

१. संपद्यते । २. तदेकतानताह्यः ।

#### भाष्यप्रकाजः।

'यदि वा न महिम्रीति गो अश्वमिह महिमेत्याचक्षते हस्तिहिरण्यं दासभावे क्षेत्राण्यायतना-नी'ति । तथाचतेषु तत्त्रतिष्ठाया अदर्शनात्कथमेतिदिति शङ्कां मा कृथाः । तत्र हेतुमाह 'नाहमेवं बवीमी'ति । एताहशे महिश्चि प्रतिष्ठित इत्यहं न त्रवीमि । तिहं क प्रतिष्ठित इत्यत आह 'त्रवीमीति होवाच अन्यो ह्यन्यसिन् प्रतिष्ठित' इति । अत्र 'इति होवाचे'ति श्रुतिवाक्यम्, रोपं सनत्कुमारस्य । तथाच गोअश्वादिभ्योऽन्यो महिमा तस्मिन् प्रतिष्टित इति । तथाच लौकिकमहिमभिनः स्वे आत्मीये वृते भक्ते योऽथवा स्वामिन्नो यो महिमा तसिन्न-क्तरीत्या स्थित इत्यर्थः । अतस्तेनापि प्रकारेण विचार्य इत्यर्थतः सिध्यति । तर्हि स कीटग् येन तत्रेव प्रतिष्ठित इत्याकाङ्कायां तं विष्टणोति 'स एवाधस्तात् स उपरिष्ठात् स पश्चात् स पुरस्तात् स दक्षिणतः स उत्तरतः स एवेदं सर्वं भित्यारभ्याग्रेऽहंकारादेशं तत आत्मादेशं च पूर्ववत् 'आत्मेवेदं सर्वं भितीत्यन्तम् । तथाच यस्य पूर्व 'स एवाधस्ता'दित्याद्यक्तरीत्या सर्वदिक्षु भूमभानं सर्व परिदृश्यमानं भूमेति च भानम् । अथ तदनन्तरम्, अत एत-साद्भानाद्वेतोरहङ्कारादेश एव पूर्ववद्भाभिकास्वभानम् । अथ तदनन्तरम्, अतस्तादशभानाद्वेतोरात्मादेश एव पूर्ववद्भाभिकास्वभानम् । अथ तदनन्तरम्, अतस्तादशभानाद्वेतोरात्मादेश एव पूर्ववद्भाभिकात्मभानिति । एवंत्रकारकभानवान् यः स पुरुपत्तत्र यो महिमा रिग्धः।

विभूतिष्वपीत्यर्थः । अस्वैति । नारदस्य । स्वयं सनत्कुमारः । यदि वा नेति । यदि वा परमार्थत आधारं प्रच्छित तिर्हि नृमः । मिहिसि गो अश्व गवाश्वं तदादिरूपे मिहिसि । निति । न प्रतिष्ठित इतीत्यर्थः । कथमेतिदिति । कथं केन प्रकारेण । 'स्वे मिहिसी'ति श्रुतिवाक्यमित्यर्थः । न व्रविभीति । अन्ये ज्ञानिनस्तु व्रवन्तीत्यर्थः । अन्यज्ञानिनां परमार्थः गीताविभूत्यध्याय । 'धेनुनामिस कामधुक्' 'उच्चैः श्रवसमश्चानाम्' 'ऐरावत गजेन्द्राणाम्' 'श्रीमदूर्जितमेव वा' 'रुद्रोणां शङ्करश्चास्मि' 'देववीणां च नारदः' 'सिद्धानां कपिलो सुनिः' 'कीर्तिः श्रीर्वोक् च नारीणां स्मृतिर्मेघा धृतिः क्षमा । विष्टभ्याहमिदं कुत्ख्वभेकांशेन स्थितो जगत्' इत्येतेषु वाक्येषु गवाश्वादीनां श्रीकृष्णजिदभेदः । अत एव 'ह्यन्यो ह्यन्यस्मिन् प्रतिष्ठित' इति श्रुतेर्ज्ञानिनो सूमा तु स्वतो न भिन्न इति भावं वदन्ति । सर्वात्मभावरूपमुख्यभक्तिप्रकरणाद्धक्तानामुक्तश्चितिप्रतिपाद्यपरमार्थमाहुः तथा चेति । गवाश्वादिभ्योऽन्यो महिमा यस्तस्मिन् तद्रपेऽन्यस्मिन् प्रतिष्ठित इति । हि युक्तश्चाय-मर्थः। ज्ञानमार्गीयादर्थाद्भिन्नः। ननु ज्ञानमार्गीयार्थी भक्तिमार्गीयो वित चेत्। न । महाभाष्ये 'चत्वारि शृङ्का त्रयोऽस्य पादा द्वे शीर्षे सप्त हस्तासो अस्ये'ति श्रुतेर्निरुक्तावाशुशुक्षणिपरत्वेन व्याख्यातापि शब्दपरत्वेन व्याकरणादत्रापि ज्ञानमार्गपरत्वेन व्याकृता भक्तिमार्गपरत्वेन व्याकृतिति। खाभिन्न इति । स्व भगवान् । उक्तेति । उक्ता 'अन्यो ही'त्यादिश्रत्योक्ता रीतिस्तया । श्रुति-प्रामाण्यात् स्वस्मिन्नपि (स्वयं) स्थित इत्यर्थः । अस्मिन् पक्षे 'अन्यो ही'त्यादिश्रुत्यर्थः स्पष्टः । मूमा तु स्वतो न भिन्न इति भावः । स्व इति । महिमा । श्रुतौ स इति भूमा । पूर्ववदिति । 'अहमे-वाधस्ता'दित्यादिपूर्ववत् । 'आत्मैवाधस्ता'दित्यादि पूर्ववच । अस्मेति । यथाधस्ताद् घट इत्यत्राधस्त-नघटभानम् । इदग्पदार्थमाहुः परीति । इदमस्तु प्रत्यक्षगे रूपमिति । स्वेति । भूमाभिन्नानां स्वेषां भानम्, 'कृष्णोऽहं पश्यत गति'मित्यत्र यथा भूमा भगवान् तत्त्वेन स्वेपां भक्तानां भानम् । हेतोरिति । सुत्रारिभावरूपादित्यर्थः । आत्मपदं मुख्यात्मपरम् । अहङ्कारादेशस्य सञ्चारिभावत्वज्ञापनाय पुनर्भूसा-भिन्नात्मज्ञानमित्यर्थः । एवमग्रे भाष्ये स्फुटम् । महिमेति । सस्फूर्तिसर्वात्मभावस्तस्मिन् प्रसिद्धे

## भाष्यप्रकाश-रहिम-परिबृहितम्।

## एतेन सर्वात्मभावखरूपमेवोक्तं भवति । तत्र विरह्भावेऽतिविगाढभावेन

#### भाष्यप्रकाशः।

तिसन् भूमा प्रतिष्ठित इत्यर्थः सिध्यति । तस्य तत्र प्रतिष्ठितत्वे गमकमाह 'स वा एष एवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं विजानन्नात्मरितरात्मन्नीड आत्मिमिथुन आत्मानन्दः स स्वराइ भवित तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवती'ति । तथाचोक्तप्रकारकदर्शनमननविज्ञानवानुक्तप्रकारकर्त्यादिमान् भवतीत्येते धर्मास्तत्र भूमप्रतिष्ठागमका इत्येतैर्लक्षणभूममिहिमाधारः पुमान् ज्ञातव्य इत्यर्थः । एतच मिहमस्वरूपमप्रे अनुबन्धादिस्त्रभाष्ये स्फुटीभविष्यति । एवं तत्स्वरूपं निष्कृष्य तादृशस्य शोकतीर्णत्वं पूर्वपृष्टोत्तरत्वेनाह 'स स्वरा'डित्यादिना । सः भूमात्मरत्यादिमान् स्वस्थिनेव राजते, स्वस्थिन् भूमानं रञ्जयति वा, तस्य नामाद्याश्राणपर्यन्तलोकेषु कामचारः स्वात्त्र्यं भवतीति सर्वप्राप्त्या शोकपारतीणों भवतीत्यर्थः । एवमेतं परिचायित्त्वा तेनैव शोकत्तरणादितरोपायवतो निन्दित 'अथ येऽन्यथाऽतो विदुरन्यराजानस्ते क्षय्यलोका भवन्ति, तेषां सर्वेषु लोकेष्वकामचारो भवती'ति । रञ्जयतीति राजा । अन्यो रञ्जयिता येषां तेऽन्यराजानः । तथाच ये इतोऽन्यथा विदुरन्यासक्तास्ते तथेतिसन्दर्भार्थः ।

एतस्य तात्पर्य स्फुटीकर्तुं गृह्णन्ति एतेनेत्यादि । एतेन भूमः कार्यलक्षणवाक्ये-रिक्मः।

वृतभक्ते भूमा भूमाधिकरणोक्तो भगवान् प्रतिष्ठित इत्यर्थः । भगवतो भूमत्वेनोपादानं सुखरूपत्वाय । ननु भगवति सर्वात्मभावरूपा भक्तिः, भक्तौ तु न भगवानिति चेत् । न । महिम्नीति सप्तम्या अभिव्याप-काधारोऽर्थः । न त्वौपश्चेषिक आधारः । तथा च महिमानं सस्फूर्तिसर्वात्मभावमभिव्याप्य प्रतिष्ठित इस्यर्थात् । न च महिमपदं 'एतावानस्य महिमा' इत्यत्र विश्ववाचकमिति वाच्यम् । विश्वान्तर्गतसस्फ्र-र्तिकैतादशभावे विश्ववाचकस्य सङ्कोचात् । 'सर्वे ब्राह्मणा भोजयितव्या' इत्यत्र सर्वपदवत् । तथा चोक्तेति । 'अनुबन्धादिभ्य' इति सूत्रभाष्योक्तप्रकारकेत्यादिः । एत इति । उक्तप्रकारकरत्यादिरूपा धर्माः । उक्तप्रकारकदर्शनादिधर्मास्तु भूमगमकाः, न तु भूमप्रतिष्ठागमका इत्यनुबन्धादिभ्य इति सूत्रभाष्यात् । महिमेति । 'स एवाधस्ता'दित्युक्तम् । 'स वा' इत्युक्तं च । व्याकरणस्य वेदाङ्गत्वात् श्रीभागवतस्य वेदत्वात् तचतुर्थस्कन्धोक्त रुक्षणमाहुः स्वस्मिन्निति । 'रञ्जयतीति राजे'ति पृथुचिरत्रे व्युत्पत्तिः । तेनैवेति । भूम्नेव । इत इति । श्रुत्यन्तर्गतस्यात इत्यस्यार्थः । कार्यस्रक्षणेति । स्वरूप-लक्षणं तु 'सत्यं ज्ञानमनन्तमानन्दं ब्रह्में'ति ब्रह्मोपनिषदुक्तम् । सर्वातमभावेति । ननु विगाढ-भावस्य विरह एव भाष्ये उक्तेः 'यस्मिन् दृष्टे श्चुते विज्ञाते' इति लक्षणश्चतिविवरणे प्रकाश एवोक्तसंयोगे सर्वात्मभावपदस्यैकदेशविरह एव प्रवृत्तस्य कथं जीवेश्वरभेदेनाधिभौतिकादिभेदेन संयोगविप्रयोगभेदेन च द्वादशप्रकारेषु प्रवृत्तिरिति चेत् । न । भाष्येऽतिविगाढमावपदेति पदार्थस्य विवक्षितत्वात् । तथा च वि विशेषेण गाढो हढः बलं बलपदवाच्यो भावः प्रेमा विगाढमावः। तस्य ज्ञापको निरोधलक्षणग्रन्थोक्तो निरोधः । तदुक्ते तु सर्वात्मभावे सर्वः सर्वेन्द्रियसम्बन्धी आत्मनोऽन्तःकरणस्य भाव इति । आत्मनो भाव इति षष्ठीतत्पुरुषं विधाय सर्व आत्मभाव इति कर्मधारयः । 'सर्वेन्द्रियाण्यन्तः-करणस्य वृत्तय' इति पञ्चमस्कन्धे निरूपितम्। 'एकादशामी मनसो हि वृत्तय आकृतयः पञ्चिधयोऽभिमान' इति । तदुक्तमाचार्यैः 'सर्वात्मभावोऽधिकृतो भवतीनामधोक्षजे । विरहेण महाभागा महान् मेऽनुग्रहः कृत' इति स्रोके 'सर्वोप्यात्मनो भावो भगवत्येवाधिकृत उत्तरोत्तरं वृद्ध्यर्थ आरब्ध इवे'ति सुबोधिन्या । नतु विरहेणेत्युक्तौ पुष्टिमार्गीयत्यागवतीनां विरह्सामयिकसर्वात्मभावपदनिर्वचनम्, ४७ वर सूर र

सर्वत्र तदेव स्फुरतीनि 'स एवाधस्ता'दिलादिनोक्त्वा, कदाचित् खसिन्नेव भगवन्वस्फूर्निरिप भवतीनि 'अथाहङ्कारादेश' इलादिना तासुक्त्वा, एतेषां व्यक्तिचारिभावत्वेनानियतत्वं ज्ञापितुं पुनः सर्वत्र भगवत्स्फूर्तिमाह 'अथात

#### भाष्यप्रकाशः।

न यदुद्धवं प्रति सर्वात्मभावस्वरूपं स्वस्मिन् विगादभावात्मकं भगवतोक्तं तदेवोक्तमि-त्यर्थः । कथमित्याकाङ्कायामेतद्ग्रिमोक्तकार्यान्यथानुपपत्त्यार्थादुक्तं भवतीति वक्तमेतद्विभ-जन्ते तत्रेत्यादि ।

## रिमः।

न तु संयोगसामयिकसर्वात्मभावपदिनर्वचनिमिति संयोगीयान्यन्निर्वचनिमिति चेत्। न। संयोग-विप्रयोगभेदेनैकस्या एव भक्तेर्द्वेविध्यात् । न च संयोगे मानाभाव इति वाच्यम् । विहितभक्तय-साध्यत्वेन भक्तिपदं सर्वात्मभावेऽर्धदलवाचक स्यादिति । न चास्त्वेविमिति वाच्यम् । विशिष्टे शक्ति-वादिनां घट इत्युक्ते हि न घटत्वाविषयकप्रत्ययो भवतीति तथा वक्तुमशक्यत्वात् । तथा च प्रत्ययः । प्रतिमादिं पश्यतो भगवन्तं पश्यामीति चक्षुःसयोगे । विष्रयागे तु दैहिकपारतत्र्य देशैक्येपि । तदा न पश्यामीति प्रत्ययः । तथा च प्रयोगः । विगाढभाववान् निरोधादाचार्यवदिति । एवं सर्वस्मिन् भाव इति सर्वात्मभाव इति ठ। ऌभट्टकृतसर्वात्मभावविवेके । सा व्युत्पत्तिरतिविगाढभावेन वक्ष्यमाणस्फूर्तौ । तथा चैतादशः सर्व आत्मनो भावो यत्र विगाढभावे स विगाढभावः सर्वात्मभावः । द्वितीयद्हे त्वतिविग,ढभावः अतिपदार्थोऽनुभवसाक्षिको विरहे सयोगापेक्षयातिशयरूपः । तत्र सर्वस्मिन्नात्मभात्रो यत्रातिविगाढभावे स सर्वात्मभावः । तदुक्त स्वर्धात्यभावस्वरूपं स्वस्थिन् विगाढभावात्मक-मिति । अन्यस्मिन् कामुकेऽय भावः सर्वात्मभावः स्थात्, तद्भावृत्त्यर्थ स्वस्मिन्निति । विगाढ-भावात्मकसर्वात्मभावाचिरोधात्मकस्तस्मादतिविगाढात्मके स्फूर्त्वात्मकः सर्वात्मभावः । एव संयोगे द्विविधोपि त्रिविधः आध्यात्मिकाधिदैविकयोरभेदात् । अतिविगाढभावतदुद्भवस्फूार्तिरूपो द्विविधोपि विरहे त्रिविधः । उक्ताभेदात् । एवं पड्डिधो जीवे । ईश्वरेप्येव षड्डिधः कारणरूपः । तदुक्त प्रदानव-त्स्त्रभाष्यप्रकाशे 'तेन भगवद्धमें'त्यादिना । व्युत्पत्तिस्तु सुबोधिन्या एव 'सर्वोप्यात्मनो भावः' इत्यस्याः श्रुतौ निरवध्यानन्दरूपत्वेन रसरूपत्वेन पुत्रादिभ्योपि प्रेयस्त्वेन च सिद्धस्य आत्मनो यो भावो धर्मः प्रियत्वाख्य आनन्दात्मा यन्मात्रां सर्वे उपजीवन्ति स सर्वस्तदशिभूतो भगवद्धर्म ऐश्वर्या-दिवदतिरिक्तः। ननु स दत्तो जीवेष्वपि तादृश इति चेत् । न । 'एतस्वैवानन्दस्थान्यानि भूतानि मात्रामुप-जीवन्ती'ति श्रुत्या प्रदानवत्सूत्रोक्तरीत्या भगवद्धर्मात्मकसर्वात्मभावदानेपि भगवद्धर्मसर्वात्मभावस्योक्त-विधत्वमपि । मात्रारूपत्वेन परिणामात् । एतेन प्रदानवत्सूत्रोक्तभाष्यप्रकाशोक्तरुक्षणकसर्वात्मभावनिर्व-चनाभावात् तद्विरोध इत्यपास्तम् । तत्र भगवद्धर्मात्मकसर्वात्मभावनिर्वचनात् । आध्यात्मिकाधिभौतिक-स्फूर्तिविगाढभावयोर्मात्रात्वादुक्तविधत्वम् । पुराणमतेन तु प्रदानवदेवेति सूत्रभाष्यप्रकाशेऽनुरागात्मेत्या-दिविशेषणविशिष्टः सर्वात्मभावो ज्ञेयः । तथा चैतेन श्रुतिवाक्येन सर्वः सर्वेन्द्रियसम्बन्धी आत्मनोऽ-न्तःकरणस्य भावः 'कामः सङ्कल्प'इत्यादिश्चत्युक्तस्तस्य विद्यारूपस्य स्वरूपं 'दर्शनाचे'ति वक्ष्यमाण-' सूत्रादुक्तमित्यर्थः । निरोधलक्षणोक्तविद्यारूपमिति यावत् । श्रीवल्लभजित्कृतसर्वात्मभावनिरूपणे सर्वात्मभावपदस्यायमर्थकः । भक्तिमार्तण्डे च । 'नन्दगोपव्रजस्त्रीणां' नन्दगोपसर्वात्मभावत्वेन 'मनसो वृत्तयो नः स्यु'रिति भ्रमरगीतीयवाक्योक्तेन सर्वात्मभावनिरूपणस्य युक्तत्वात् । उक्तश्चतेश्चेति

अयमर्थः। अत्र व्याख्यातरीत्या यो भूममहिमाधारह्यः पुमान् परिचायायेष्यते, तस्य या स्फूर्तिः, सा नाखण्डत्रक्षज्ञानह्या, 'तत् केन कं पत्रये'दित्यादिवत्तदाकाराभावात्, किन्तु सखण्डतद्व्या, पण्णां दिशां परिदृश्यमानस्य सर्वस्य चानुवादपूर्वकं तत्स्फूर्तिकथनात्। सापि न वामदेवादिस्फूर्तिव'न्मनुरभवमहं स्थेश्वे'त्यादिसर्वत्राहङ्गहरूपा, अहङ्कारादेशोत्तरं पुनरातमादेश-कथनेन तस्याः व्यभिचारवोधनात्। अतः सा द्विविधाया अपि ज्ञानिस्फूर्तेविलक्षणिति तद्वानिपितेभयो विलक्षणः। 'स्यादि पितृलोककामो भवती'त्यादिवदस्य कामानामनुक्तत्वाद्वराद्यपासकभयोपि विलक्षणः। मत्यीसुखानमीप्सुत्वालोकतोपि विलक्षणः। किन्तु सत्यवदनादि-कारणभूतकृत्यादिजनकस्यखलाभवत्त्वस्य भूमप्रतिष्ठाप्रभात्तरास्यां तन्महिमाधारत्वेनोक्तत्वात् पूर्वभूमलाभवानुक्तः, तेन दृष्टश्चतविज्ञातभगवत्कः परमभक्तस्त्र ततोऽन्यदर्शनादिराहित्यस्थोक्त-त्वादिरहमावे प्रपश्चविस्रारकपरमासिक्तरूपो योऽतिविगादभावस्तेन सर्वत्र तदेव आसक्तिविषयं रिवाः।

भाष्यार्थः । भाष्यीयेवकारव्यावर्समाहुः अयमर्थे इति । 'सा सा सा सा जगित सकले कोऽयमद्भैत-वाद' इत्यत्राय भावः कामुकस्योपवर्णितः । कचित् तत्रापि संभोगविगाढभावनिरोधविप्रयोगाति-विगाढभावस्फूर्तीनां सत्त्वात् लैकिकः सर्वीत्मभावो रूपप्रपञ्चान्तर्गतो बन्धको रूपप्रपञ्चस्य बन्धकत्वात् 'सर्वप्रन्थीनां प्रविमोक्ष'इति श्रुतिविरोधाचेत्यत आहुः घ्रन्टैंति । तथाच ठौकिके सर्वात्ममावे मर्त्यसुखा-भी पुरिचकारी, अठौकिके तु शुद्धाहारी। 'प्राणपोषको द्याहारः, तस्य सदोषत्वे तु न कित्रित् सिध्यती'ति भाष्यात् । 'न परयो मृत्यु परयती'ति मृत्य्वस्पृष्टसुखत्वात् सर्वात्मभावस्यामर्त्यसुखाभीप्सुरिधकारी । एतेन वैष्णवस्य स्वस्त्रियामेतादृशभाववतो भावेषि न क्षतिः। आत्मविषयत्वाच । न चायोग्ये भावकल्पनिमति वाच्यम् । 'यद्यदिष्टतम'मिति वाक्यात् । 'लोकवत्तु लीलाकैवल्य'मिति सूत्राच । आत्म-विषयकः कैवल्यरूपः । रूयादिविषयकोऽकैवल्यरूपः । स्वत्येत्यादि । सत्यवदनविज्ञानमतिश्रद्धानिष्ठाः सुखादयः तासां कारणीमूता कृतिरादिः कृत्यादिसुखस्यादिः । तस्या जनकेत्यर्थः । ननु सत्यवदना-दिजनके स्रोतावतेव च।रितार्थे कारणभूतकृत्यादी स्रथिकमिति चेत्, न । एतदनुक्तौ सत्यवदनादिसक-ठजनकेति अमः स्यात्, तन्निवृत्तये कारणभूतायाः सुखस्यादिरूपायाः कृतेर्जनकत्वनिश्रयार्थ कारणभूत-कृत्यादीत्यस्यानाधिक्यात् । उक्तत्वादिति । 'यदा वै सुखं लभतेऽथ करोती'ति श्रुत्येत्यर्थः । दृष्टेति । भूमलक्षणश्चतिच्याख्याने विशेषरूपेण लब्धः । परभेति । दृष्टश्चतिवज्ञातभ(ग)वत्कत्वमेव परमभक्तत्वम् । संयोगविगाढभावयोस्तु प्राकृतयोरनुवादात् । सयोगविगाढभावनिरोधानां वक्ष्यमाणत्रयप्रतिपादकप्रन्था-नुरोधेन वक्तव्यत्वात् । अत्र सत्यवदनादीनां सनिवेशप्रकारः । सर्वात्मभावे 'भक्तिः प्रवर्तिता दिष्ट्ये'ति वाक्य भ्रमरंगीते, भक्तिवर्धिन्यां च 'सेवायां वा कथायां वे'ति वाक्यं विविदिषोर्भक्तस्य सत्यवदनादिजनककृतिर्गुरूपसत्तिः । अस्य पुष्टित्व सन्दर्भस्यैकादशद्वादशाध्यायोक्तस्यैतन्निबन्धे उक्त-त्वात् स्फूर्तिनिरोययोः सर्वात्मभावपद भाष्ये श्रीभागवते चोक्तमिति । अनुप्रहमात्रेण कृतिः पुष्टित्वात् । ततो निष्ठा, ततः श्रद्धा, ततो मितः, ततो विज्ञानम्, ततः सत्यं सत्यवदन कथा कथनादिरूपमुक्तश्चिति-प्रामाण्याञ्ज्ञेयम् । तन्त्र भूमलक्षणे । ततः दर्शनश्रवणविज्ञानाद्यनन्तरम् । उत्तेति । एतस्य विरह-भाविङ्कत्वम् । न च प्रेमलक्षणे सयोगे वियोगवर्तन प्रेमेत्युक्तत्वात् वियोगवर्तनं संयोगेऽस्त्विति शङ्काम् । प्रेमलक्षणत्वात् । सर्वात्मभावस्य प्रदानमात्रसाध्यत्वात् । परमासक्तीति । परः सर्वोत्क्रणे मीयते ज्ञानस्य स्कूर्त्यात्मकस्य विषयीकियते यस्यामेतादृश्यासक्तिरनुषङ्गबद्धधीरूपा तया

भगवत्स्वरूपमेव सर्वत्र स्फुरतीति 'स एवाधस्तादित्या'दिनोक्त्वा, एतेषां विरहभावकृततत्तत्स्फू-र्तिरूपाणां ज्ञानानां व्यभिचारिभावत्वेनानियतत्वं ज्ञापियतुं पुनरहङ्कारादेशात् पूर्व निरूपित-रिक्षः।

व्यविहयते ज्ञायते इति तद्रपोऽतिविगाढभाव इत्यर्थः । 'मनसो वृत्तयो नः स्युः कृष्णपा-दाम्बुजाश्रया' इति भ्रमरगीतोक्तसर्वात्मभावे निरोधस्कन्धोक्ते निरोधस्य प्रपञ्चविस्मृतिपूर्वकमगवदा-सक्तिरूपस्य सनिवेशो भाष्यस्य आवश्यकः । तेनातिविगाढभावे वक्तव्येऽस्य विशेषणस्य कि प्रयोजनमिति कुचोद्य निरस्तम् । च्याभिचारीति । विरहेत्यादितत्तत्स्फूर्तयोऽधः स्थत्वादिप्रकारकास्म-द्विशेष्यका बोध्याः । ते तु त्रयिश्वशत् । 'चिन्ता रमृतिर्हर्ष औत्सुक्यमपस्मारो विबोधो मतिरुन्मादो मरण'मित्येतेषु मतिरत्र सम्भवति । तस्या लक्षणं शास्त्रोपदेशमन्नाचैरर्थनिर्धारणं मतिरिति । 'तेषां ज्ञानी नित्ययुक्त एकभक्तिर्विशिष्यत' इति गीतातः व्यभिचारित्वमस्या भक्तिरसात् पूर्वभावित्वेनोत्तरभावित्वेन च, भक्तिमार्गे उन्मादो वा । तस्य लक्षणम्, 'सन्निपातग्रहादित उन्मादश्चित्तविभ्रमः ।' तदुक्तं 'उत्तमानां विप्रलम्भो भवेत् प्रियवियोगतः । नीचानां विभवभ्रंशात् सर्वेपां सन्निपातत' इति । अत्रापि वाक्यं 'इत्युन्मत्तवचो गोप्यः कृष्णान्वेषणकातराः' इति । अत्र भक्तिपदवाच्यत्वात् षद्सु सर्वात्मभावपदव्युत्पत्तिः । सयोगः परस्परालिङ्गनपरिचुम्बनाद्यनन्तभेदत्वाद-परिन्छेद्य इत्येक एव । सर्व आत्मनो भाव परम्परया यत्र संयोगे स तथोक्तः । सयोगे परम्परया निरोधकारणत्वात् । वि विशेषेण गाढो हढः बलपदवाच्यो भावः प्रेमा । 'हढः स्थूलबलयो'रिति पाणिनिस्त्रात् । न च भावपदार्थौ रितर्वाच्य इति वाच्यम् । रतेर्भगवदग्राहकत्वात् । 'वशे कुर्वन्ति मां भक्त्ये'ति वाक्यात् । 'तं भजे'दिति श्रुतेश्च । न च प्रेमपदोपसन्दाने विहितकर्मज्ञानभक्तिसाध्यो न वेति शक्कित्वा प्रदानसाध्यत्वं सर्वात्मभावस्थोक्तम्, तद्भद्गः, प्रेमपदेन विहितभक्तिलाभो न, अन्यसाधनसाध्यत्वादिति वाच्यम् । भाष्ये विहितपदाचित्तशुद्ध्यादीनां मर्यादाभक्तिसाधकत्वे पृष्टौ प्रदानसाध्यत्वे वाधकाभावात् । न च प्रदानसाध्यत्वेऽनुग्रहासाध्यत्वापत्त्या भित्तिहेतुविरोध इति वाच्यम् । सर्वात्मभावोक्तिसन्दर्भरूपे द्वादशाध्याये पुष्टिमार्गकथनानन्तरं 'याहि सर्वात्मभावेने'ति वाक्यात् पुष्टिभक्तित्वेषि सुबोधिन्याः सर्वः सर्वेन्द्रियसम्बन्धी आत्मनोऽन्तःकरणस्य भावः, 'कामः सङ्गल्प इतिश्रुत्युक्तो वा, 'एकादशामी मनसो हि वृत्तय' इति पत्रमस्कन्धोक्तो वा भवनं भगवति सत्ता वर्तन तत्परत्वेनावस्थापन वेत्यर्थिकायाः सिद्धस्य वक्ष्यमाणस्य विद्यारूपस्य निरोधस्य दानना । इतरस्याध्यात्मिकाविभौतिकस्यानुग्रहसाध्यस्य पुष्टित्वादनुग्रहेणोपगमात् । श्रीतस्य प्रदानसाध्यता, पोराणस्य तु अनुग्रहसहकृतप्रदानसाध्यता सर्वात्मभावस्य निरोधात्मकस्य । वक्ष्यमाणिनरोवात्मकस्य । विगादगाव सर्व आत्मनोऽन्तःकरणस्य भाव उक्तो यत्रेतिन्युत्पत्तिः । 'नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सत' इति गीनायाः । निरोवे च्युत्पत्तिः । सर्वः सर्वेन्द्रियसम्बन्धी भावः 'कामः यद्गल्प इति श्रुत्युक्तः । भाष्यं भूमपदवाच्यो यः । 'एतेन सर्वात्मभावस्वरूपमेवोक्त भवती 'ति भाष्यात् । माष्यमते इय मुख्या व्युत्पत्तिः सर्वात्मभावस्य । मूमलक्षणश्रुतिसिद्धत्वात् । पत्र तु सर्वात्म मावव्युत्पत्तिश्चारयाः सर्वात्म मावान्तः पातित्वात् सर्वात्मभावा इत्युत्यन्त इति भक्तिहसदिशा ज्ञायत । अयापि व्युत्पत्तिवेग्हे । विशिष्टो ग्हो विग्हः । अन्तःसवेदनम् । विरहो, 'विरहे ये विविधा र्निस्याया उत्पद्यन्ते. ते न सज्जमेपी ति विशिष्टयम् । स च चक्षूरागः । प्रथमित्यवस्थाप्रकारेण िक उत्कारकारकार । नन्यन्तः सर्वदनिषि चक्षुराग इति चेत् । न । 'कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैक्षदा-

स्याष्ट्रस्या सर्वत्र भगवत्स्फुर्तिमाह 'अथात आत्मादेश' इत्यादिना ।

विधात्रयसमाप्तो च 'स वा एष एवं पश्य'नित्यादि कथयति । तत्र 'स' इत्यनेन पूर्वोक्तं परामृश्य, 'एष' इत्यनेन महिमानं निगमयति । तत्रायमर्थः । पूर्व विधात्रयस्थोक्तत्वात्तासां प्रत्येकमहिमरूपत्वे, 'स वा एष' इत्यत्र बहुवचनापितः । सम्रदितस्य तथात्वे पूर्वविधापरामृष्टस्य भूम्नोपि महिमत्कापित्तः, अतस्तदुभयमत्र नाभिन्नेतम्, कि'न्त्वेवं पश्य'नित्यादिनोक्तासु दर्शनादिकियासु पूर्वोक्तविधात्रयं कर्मत्वेनैवाभिन्नेत्येवंपदेन परामृश्चति, दर्शनादिमतश्रान्ने फलं

### रिक्मः।

वृत्तचक्षुरमृतत्विमच्छ'न्नितिश्रुत्यान्तःसंवेदने चक्षूरागोक्तेः । आत्मदर्शनं 'सा परानुरिक्तरीश्वरे' इति शाण्डिल्यसूत्रेण रागमन्तरासम्भवचक्षूरागरूपां भक्तिमाह । द्विषति चक्षुःस्वकारणनिर्वाहाय । न चास्तु चक्षूरागः संयोगवद्धिरहेपि, रागस्य भैक्तिलक्षणत्वात्, परन्तु सम्यक् ज्ञानं तस्य श्रुतौ न सम्भवित, प्रत्याशादिभिस्तिरस्कारादिति बोध्यम् । 'भवतीनां वियोगो मे न हि सर्वात्मना कचि'दित्यस्मात् । 'दुस्यजस्तत्कथार्थ' इत्यस्माच रागप्राप्तेः । रुक्षणोक्तस्य भानावश्यकत्वाच । अन्यथा रुक्षणत्वापराप-प्रसङ्गः । ननु 'कामाद्गोप्यः', 'अलमन्यविचारेण, प्रेमेच्छेति स्थितं मत'मिति वाक्याभ्यां इच्छा ममेति चेत् । न । 'अनाविष्कुर्वन्नन्वया'दितिसूत्रे भक्तिरसस्य गुप्तस्यैवाभिवृद्धिस्वभावत्वेन कामादीनां गौण-भ्रेमत्वात् । अतः 'कामस्तस्य दिदृक्षेवे'ति 'नैव इच्छा तु साधारण्या'दिति कारिकाशाण्डिल्यसूत्रयो-रिच्छायां विशेषस्य दृषणस्य चोक्तेः। अतः बहुविधोपि विरहोत्रैक एव गण्यते, संयोगवदिति सिद्धम्। ननु विप्रलम्भ इति वक्तव्ये तदेकदेशोपादानं भाष्ये कुत इति चेत् । न । विप्रयोगस्याभिलाषविरहे-र्ष्याप्रवासशापहेतुकत्वेन पञ्चविधस्य सङ्गमप्रत्याशाकालीनास्तदनुत्पादो विप्रलम्भ इति लक्षणलक्षितस्या-द्यावयवोऽभिलाषं इच्छारूपः द्वितीयो विरहः । देशैक्येपि गुर्वादिपारतच्र्यम् । अन्यासिक्किनि प्रिये कोप ईर्ष्या । प्रवासो वैदेश्यम् । उत्पादिकोपनियन्नणं शापः वाग्दण्डः । विप्रलम्भलक्षणे प्रत्याशा प्राप्तिनिश्रयः । तत्रोद्धवस्य 'अत्रागतोऽहं विरहातुरात्मे'ति वाक्याद्धिरहेऽन्तर्भावि सर्व भवतीति विरहस्य भागवतमते मुख्यत्वात् । अन्यथा प्रवासहेतुके विप्रलम्भे विरहहेतुकत्वं विरुद्धमुक्तं स्यात् । सर्वस्मिन्नात्मभावः परम्परया यत्र विरहे स सर्वात्मभावः । संयोगविद्वप्रयोगेपि सर्वात्मभावं वक्तं तत्रेत्यारभ्य इत्यादिने-त्यन्तं भाष्यं ततः संयोगभाव इत्यादिभाष्येण सुखान्वितमपि ह्यप्रेतनश्चत्या तदेव भाष्यं संयोज्य 'सर्वात्मभावस्वरूपमेवोक्तं भवती'ति भाष्यमावृत्त्या पुनर्योजयन्तिस्म विधेति । विधात्रयमात्मादेशाहङ्कारा-देशात्मादेशरूपम् । अहङ्कारस्य पुरुषविधत्राह्मण आत्मतः प्रथममुत्पत्तिदर्शनात् । जीववाचकस्याहङ्कारस्य प्रयोगः, न तु सन्निपातलक्षणैकदेशस्यास्मत्पदवाच्यस्य हेयस्य । लक्षणं तु 'सन्निपातस्त्वहमिति ममे-त्युद्धव या मति'रिति । न चोक्तोन्मादोत्पादकः सन्निपातोऽस्त्वित शङ्क्यम् । भेदांशे तस्याविरोधात् । भक्तानामन्तराभूतस्थाभेदस्थादानादयं ब्रह्माभिप्रेतोऽहेय एव । तदुक्तं सुबोधिन्यां 'कृत्वाऽतरन् वत्स-\_पदं स्म यत्स्रवा' इत्यस्य । भेदः संसारः । सुबोधिन्यां भूम्नोपीति । न च निरोधरुक्षणोक्तनिरोधस्य भूमपद्वाच्यत्वेन स्फूर्तिविषयस्य कथं भूमपद्वाच्यत्विमितिशङ्क्यम् । भक्तिहंसोक्तदिशा सर्वात्मभावान्तः-पातिनोपि स्फूर्तिविषयस्य भूमत्वात् । पूर्वोक्तेति । एवंपदेन पूर्वोक्तेत्यादिरित्यन्वयः । पूर्वपसमशार्थिक एवकारः । फल्रमिति । 'आत्मरतिरात्मक्रीड आत्मिमिथुन आत्मानन्दः, स स्वराड् भवती'ति श्रुत्या आत्मादेश' इत्यादिना। ततः संयोगभावे सति पूर्वभावेन सर्वोपमदिना खपा-णादिसर्वतिरोधानेनाथिमलीलानुपयोगित्वं न शङ्कनीयम्, यतो भगवत एव सर्व-सम्पत्तिरित्याशयेन 'तस्य ह वा एतस्यैवं पश्यत' इत्युपक्रस्य 'आत्मत एवेद्र' सर्व'भित्युक्तवान्। ततः श्लोकैस्तङ्कावस्वस्पद्धक्त्यैतस्य मूलकारणमाह 'आहारशु-

वदति, तेन 'कर्म फलार्थत्वा'दिति न्यायात्ताद्यफलजनकं यद्विधात्रयकर्मकं ज्ञानं तदत्र महिमत्वेन फलित । तथाचात्राग्रे आत्मरत्यादिपदे रितकीडामिथुनानन्दानां रसुरूपं भगवन्तं भजत
एव धर्माणामुक्तत्वात् दृष्टश्चतिज्ञातभगवत्को रसस्य संयोगविष्रयोगाभ्या द्विधानुभवविषयत्वाद्विरहभावेऽतिविगादभावेनोक्तरीत्या सर्वत्र तत्स्क्र्तिमान् भक्तो भूममहिमाधारत्वेन सिद्ध
इति तस्य या स्क्र्तिः सोक्तरीतिकसर्वात्मभावव्यभिचारिभावरूपैव, नान्यविधेति तेन भगवित
विगादभावरूपं तत्स्वरूपमेवात्रोक्तं भवतीत्यर्थः।

एतदेव फलतोपि निगमियतं, 'तस्य ह वा एतस्ये'त्यादेर्ग्रन्थस्य तात्पर्थमाहुः तत इत्यादि। तथाच विरहभावानन्तरं संयोगभावे असति पूर्वभावेन विरहातमकेन तथेति वृथेवेदं सर्वमिति शङ्कानिरासाय 'तस्य वा एतस्वे'त्यादिना भगवत एव सकाशात् सर्वस्थितिमुक्तवान्, अतो विरहेण सर्वोपमर्दाभावाङीलोपयोगसिद्धिरिति, सापि तादशभक्ततद्भावयोशिमकेत्यर्थः। एत-देव सङ्गह्मस्थतात्पर्यकथनेन दृढीकुर्वन्ति तहः श्लोकिरित्यादि। श्लोकास्तु 'न पत्रयो मृत्युं पत्रयति न रोगं नोत दुःखताम्। सर्व हि पत्रयः पत्रयति सर्वभामोति सर्वश इति। स एकघा भवति त्रिधा भवति पश्चधा। सप्तधा नवधा चेव पुनश्वकादशः स्मृतः। शतं च दश चैकश्वम् सहस्राणि च विस्श्वतिः। आहारशुद्धौ सन्त्वशुद्धिः सन्त्वशुद्धौ ध्रुवा स्मृतिः। स्मृतिप्रतिलम्भे रिक्षः।

फलमित्यर्थः । न्यायादिति । अयं न्यायः पूर्वभीमांसायां तृतीयाध्याये वर्तते 'कर्माण्यपि जैमिनिः फलार्थत्वा'दिति सूत्रसिद्धः । कर्माण्यपि शेषाणि फलार्थत्वात् पारार्थ्यस्य शेषलक्षणत्वादिति जैमिनिः सिद्धान्तवक्ता आहेति सूत्रार्थः । विधान्त्रयेति । 'एव परय'न्निसस विधात्रयं परयन्निसाद्यर्थात् विधात्रयेत्यादिः । ज्ञान किया कर्मेति यावत् । ननु कथं ज्ञान कर्मेति चेत् । न । 'भूवादयो धातव' इसस्य सूत्रस्य 'कियावाचिनो भ्वादय' इत्यर्थात् । अन्नेति । विरहे । उत्केति । भाष्योक्तरीतिक-निरोधात्मकसर्वात्मभावेत्यर्थः । लेनेत्यादि । विगाढभावस्यातिविगाढभावस्य रूप व्यवहारो ज्ञानं येन सर्वात्मभावेनेति वहुत्रीहिः। विरह्भावेपीत्याद्युक्तग्रन्यात्। विरह्भावेऽतिविगाढभावेनेति पाठः । तत्र विरह्मावेऽतिविगाढमावेनेति माष्यात् । तत्स्वद्धपं सर्वात्मभावस्वरूपम् । एवकारेण 'सर्वारमभावं विद्ध'दिति नवमस्कन्धवाक्ये 'सर्वस्मिन्नारमभावो यत्र कियाकठाप' इति श्रीधरीग्रन्थेन सर्वस्मिन्नात्मभाव इति समासावेदकश्रीभागवतेन चास्यार्थस्थेतरार्थापेक्षया प्रामाणिकत्वादितरेऽर्था व्यावर्सन्ते । यथैतेनेत्यादिभाष्ये एवकारेण 'मनसो वृत्तयो नः स्युः कृष्णपादाम्बुजाश्रया' इत्यादिना अमरगीतोक्तश्रीनन्दसर्वात्मभावस्य 'वन्दे नन्दव्रजस्त्रीणा'मित्यत्र नन्दव्रजस्त्रीत्वेन तासामपि वक्तुं शक्यत्वेन 'आत्मनि सर्वेन्द्रियाणि सम्प्रतिष्ठाप्ये'ति श्रुत्या च सर्वः सर्वेन्द्रियसम्बन्धी आत्मनोऽन्तःकरणस्य भाव इति षष्ठीतत्पुरुषगर्भितकर्मधारयार्थस्येतरार्थापेक्षया प्रामाणिकत्वादितरेऽर्था व्यावर्खन्ते, तद्वत् । अर्थ इति । तत्रायमर्थ इत्यत्रत्यार्थमुद्दिस्यैतादृशार्थत्वं विधीयत इति तत्रायमर्थ इति न वाक्यान्तर-मिति न वाक्यभेदः । गमिकेति । तादशभक्तभाववान् आत्मतः पुष्टिमार्गीयप्राणादिसर्वसम्पत्तेः ।

## द्धा'वित्यादिना। प्राणपोषको ह्याहारः, तस्य सदोषत्वे तु न किश्चित् सिध्यति।

भाष्यप्रकाशः

सर्वप्रन्थीनां प्रविमोक्ष' इति । अर्थस्त, पश्यः उक्तविधया भूमदर्शनवान् मृत्युरोगौ न, दुःखभावं च न पश्यित, उतेति पादपूरणे, अथवा पक्षान्तरे, दुःखसत्तामेव न पश्यित, का वार्तां
मृत्युरोगयोः । तत्र हेतुमाह । हि यतो हेतोः सर्व भूमात्मकं पश्यो भूमद्रष्टा पश्यित । तेन
दुःखादिकं न पश्यितीत । तस्य फलमाह । सर्वशः सर्वेण सर्वमामोतीति न तस्य पुनः शोकः ।
प्राप्तो, प्रकारमाह 'स-एकधे'त्यादि । अनेन 'आत्मत आविभावितरोभावा'विति यत्पूर्वमुक्तम्,
तस्य प्रकार आविभावप्रकारोक्तिद्वारा विद्युतः । स भूमैव उक्तप्रकारैः प्रकटो भवन् पश्यस्य
सर्व प्राप्यतीति । अथवा । पश्य एव भगवतः सकाशात्तत्त्वनुभवार्थं तथा प्रकटीभवतीति
बोध्यः । मध्ये, द्विधा चतुर्धा षोटा अष्टधा दश्येत्यादिप्रकारत्यागस्तु तिरोभावप्रकारबोधनार्थः । विशेषतस्तु तादशाधिकाराभावान्न विवेचितुं शक्य इति नोच्यते । तेन विरहसामयिकद्शैव बोध्यत इति हृदयम् । एवमग्रेपि भगवत्कृपया बोध्यम् । एतस्य सर्वस्य मूलकारणमाहारशुद्धिः । सा च 'त्वयोपश्चक्तस्यगन्धवासोऽलङ्कारचिताः । उच्छिष्टभोजिनो दासास्तव
मायां जयेमही'तिप्रकारेण भगवदत्तप्रसादेन भवन्ती सन्त्वं शोधयति । तच्छद्धौ सत्यां ध्रुवा
पूर्वावस्थास्मृतिः । तस्याः प्रतिलम्भे अविद्याकामकृतानां सर्वासां प्रन्थीनां प्रकृष्टो ज्ञानितोऽप्यिको विमोक्ष इति ज्ञेयः । अतः परं श्रुतिरेतस्य ज्ञानस्य यस्तेकस्रैनिददेयत्वायाह 'तस्पै
मृदितकषायाय तमसस्पारं दर्शयति भगवान् सनत्कुमार' हति । तथाच सोपि दर्शयित, न

श्रात्मसृष्टी द्वात्मतस्ताद्दशमक्तभावरिहतानामप्यात्मतः प्राणादिसर्वसम्पत्तेहेंतोः साधारण्यवारणाय पुष्टिमार्गीयति । 'निपातः पादपूर्णे' इति निरुक्तेनोतपद्धिमुक्त्वा ग्रन्थान्तरानुरोधेनाहुः अथवेति । म्मात्मकं सुखात्मकम् । सर्वेणेति । उपनिषद्धाख्यानेपि 'बह्वल्पार्थाच्छस्कारकादन्यतरस्याम्' इति पाणिनिस्त्रात् सर्वदाता सर्वशःपदार्थो बहुशःपदार्थ इति सर्वेणेत्यस्य सर्वदातृत्वेनापि प्रकारेणेत्यर्थः । तिरोभावेति । श्रुतार्थापत्त्या तिरोभावप्रकारवोधकः । पूर्वमाविभीवादेकधा सत्यज्ञानानन्तानन्दरूपम् । इह तु 'सिच्चदानन्दता स्तत' इति निरोधलक्षणग्रन्थवाक्यादेकधा । पश्चाद्विधा सत्यानन्दत्वप्रकाराम्यां तिरोभावः । ज्ञानमात्रप्रकाराभ्यां स्थितः । एकधायां लीलविशिष्टत्विधामक्तिविशिष्टविधयोः प्रवेशे त्रिधा । तेजोऽबन्नरूपेण वा । सर्वात्ममवे संयोगोपि वर्तत इति गौरत्वश्यामत्वातिश्यामत्वप्रकारिर्वानिर्मिति । एवमग्रेपि । न च 'स्वप्राणादिसर्वतिरोधानेने'ति भाष्यात् प्राणादिप्रकारो वक्तं योग्य इति शक्त्रम् । पूर्वे भक्तस्य सायुज्यादिदशायां तथात्वेन पञ्चधा भवनादौ तिन्नवेशस्य सुकरत्वाददृष्टः कथं कल्प्येत । विवेचित्तुमिति । महाकवित्रयोगोऽयं काव्यप्रकाशे । अतो विवेक्तिमिति नोक्तम् । विगतं वं सुखं यस्मिन्निति विवः प्रपञ्चः तस्मिन् अचितुं पूज्यितुमिति वा । नोच्यते इति । विशेषाकाङ्कायां 'सदा सर्वात्मभावेन भजनीयो व्रजाधिप'इति वदिद्धः प्रभुमिस्तथैव सेवित इति तद्धन्यात् तर्कणीयो विशेषः । तेनेति । प्राणादिसर्वतिरोधायकप्रकारवोधनेन । पूर्वेति । 'जातिं स्मरति पौर्विकी'मिति मतुः । 'सोऽह' मित्याकारिका व्युचरणात् पश्चादविद्यासम्बन्धात् पृर्वेति प्रस्थानरकाकरे 'जीवस्यानुरसृतिः सर्ती'ति वाक्यात् । 'स्मृतिर्मिक्ति'रिति रामानुजाचार्याः । प्रन्थीनामिविधाजितरागादिग्रन्थीनाम् । सर्वात्मभावफलत्वेन 'स स्तराद्व मवती'ति शुत्युक्तोऽर्थो व्यास्थातः, पूर्वे 'सर्वग्रन्थीनां प्रविमोक्ष'स्तु सिद्धान्तमुक्तावत्यां 'ततः संसारदुःखस्य निवृत्ति'रित्यनेनोक्तः।

एवं सित भगवदितिरिक्तस्य खनो निदीषत्वाभावाद्गगवानेव चेत्प्राणपोषको भ-वेत्, तदा सर्व सम्पद्यते। स च सर्वात्मभावे सत्येव भवति। स च तथा तद्र-रणं विना न भवति। नचोक्तकार्यानुवेयिमित वरणिष्ठः सर्वोत्मभावः, तस्यैव

#### भाष्यप्रकाशः।

तु दातुं शकोति, एतस्य भगवत्परमकृषाप्राप्यत्वात् । तर्हि कथनमपि कृत इत्याकाङ्कायां सन-त्कुमारस्य कृपालुत्वमाह 'तं स्कन्द इत्याचक्षत' इति । योऽसा वरदानेन शिवस्य पुत्रोपि जातस्तेन तथेत्यर्थः । द्विक्तिः समाध्यर्था । तद्तत् सर्व हृदिकृत्य आहुः एवं सतीत्यादि । एवं श्रुतितात्पर्यमुक्त्वा सत्तं व्याकर्तुमाहुः स्व चेत्यादि । स भगवाश्च प्राणपोषकः सर्वात्मभावे सत्येव अवति । स सर्वात्मभावश्च तथा अत्यनुग्रहेण तस्य जीवस्य वरणं विना न भवति, तत् वरणं च भगवत्कृतप्राणपोपणानुभितमवीत्मभावस्यकार्यानुमेयमिति वरणलिङ्गं सर्वात्मभावः

#### रहिमः ।

सोऽवान्तरफटमिति तद्दीकायाम् । पर्केति । विरहसामयिकसर्वात्मभावदातृत्वं पारम्य कृपायाम् । तथा च प्रदानदन्स्त्रभाष्यम्, निर्वान्सभावस्यानुभवैकवेद्यत्वेन पूर्वमज्ञानेनेति तत्त्वासम्भविप स्वत एव कृपया दान'निति । घरदानेनेति : कचित् प्रसिद्ध पुत्रभवनम् । द्विरिति । 'वाक्यादेराम-चितस्यास्यासमतिकोपकुत्सनभत्संनेष्वि'ति सूत्रेण सम्मतौ द्विवचन वावयादेरामचितस्य । 'रकन्दिर् गति-शोषणयोः । भ्वादिरनिद् । स्कन्दस्य शिवसुत्रत्वे । वरदातुः पितुर्वा शोकशोषकत्वम् । तद्योगरूख्या । रूट्यभावे तु नागयज्ञोपवीतिन्यपि स्कन्द इति प्रयोगापत्तिः पुराणमते, श्रौते तु भते वेदान्तत्वेन योगमात्रादरणात् स्कन्दति प्रकरणात् शोकम् , शोपकः 'तरति शोकमात्मवि'दिति श्रुतेः शोकस्य । इति न रूढ्यपेक्षा । इत्थ च द्विरुक्तिश्चरमवर्णध्वसरूपसमास्यर्था, श्रौतपौराणमतातिरिक्तमताप्रतिपा-द्यत्वात् । श्चुतितात्पर्यमिति । यथाहुरुपनिषद्धाख्यानकारा विश्वेश्वराः 'पूर्वप्रपाठके श्रेष्ठाधिकारिणं प्रत्येवं ब्रह्मात्मतत्त्वमुपदिष्टम्, अथोत्तरप्रपाठके मध्यमाधिकारिणः प्रति शाखाचन्द्रन्यायेन ब्रह्मणि बुद्धिश्विरीकरणार्थ सोपानारोहणन्यायेन बोधनार्थ नामादित्राणान्तसङ्कीर्तनद्वारा भूमारूयं निरितशयं तत्त्वं निरूप्यते' इति प्रपाठकाभासे । तद्भाष्ये पूर्वविकल्पसूत्रस्य निराक्रियते, तथापि 'अधीहि भगवो ब्रह्मे'त्यादित्रपाठके नामादित्राणान्तसङ्कीर्तनेन माहात्म्यज्ञानस्याक्षुण्णतया पूर्वत्रपाठकेनात्माभेदज्ञानस्य जातत्वेन सर्वात्मभावरूपमुख्यभक्तौ तात्पर्यम् । 'भगवान् ब्रह्म कात्रुर्येन त्रिरन्वीक्ष्य मनीषया, तदध्य-वस्यत् कूटस्थो रतिरात्मन्यतो भवे'दिति शास्त्रार्थनिरूपके द्वितीयस्कन्धे वाक्यात् । न च यत्र 'नान्यत् पत्रयती'त्यादेस्तु श्रुतेर्भुख्यभक्तावभिधावृत्तिरस्तु, कि तात्पर्येणेति चेत्, न । उक्तश्रुत्यभिधा-वृत्तिप्रतिपाद्यसर्वात्मभावेऽन्यासां श्रुतीनां तात्पर्यमुक्त्वेत्यर्थात् । अनीति । सर्वात्मभावोक्तिसन्दर्भे पुष्टिभक्तेरपि सत्त्वात् पुष्टिभक्तिकारणं सर्वात्मभावस्थापीत्यारायेनोक्तं सामान्यतो विशेषाकाङ्कायाम् । परमक्रुपयेति बोध्यम्, 'स्वत एव कृपया दान'मित्युक्तभाष्यात् । कचिद्भाष्ये तेन प्रकारेणेत्यर्थ इति तथापदार्थोपि इत्रयते । विनेति । 'यमेवैष वृणुत' इति श्रुतेः । भगेत्यादि । सर्वात्मभाववान् भगव-त्कृतप्राणपोषणात् । इत्येवमनुमितः भक्तः सर्वात्मभाववानित्यनुमितिविषयीकृतः सर्वात्मभावस्तद्र्यं कार्य तेनानुमेयं वरणवान् सर्वात्मभावादित्येवमनुमातुं योग्यमिति हेतोस्तथा । तस्येत्यादिभाष्य विवृ-ण्वन्ति स्म । 'प्रभूतार्थे त्वनव्यय'मिति विश्वादाहुः सर्वेत इत्यादिभाष्यार्थम् । भूयस्त्वादिति । पदेनानेन भूधातुघटितेन 'फलमत उपपत्ते'रिति सूत्रसंवाद्यर्थ एकादशसर्वस्वसर्वात्मभावमनुभवतां भूम-

अयुग्यस्त्वात् सर्वतोऽधिकत्वात्तद्वरणमेव सर्वतः कालादेर्बलीय इत्यर्थः। यिष्ठः भेव सर्वतोऽधिकम्, तस्य तथात्वे किं वाच्यमिति कैम्नुतिकन्यायोपि सूचितः ज्ञानमार्गीयज्ञानेन प्रतिबन्धशङ्कायामाह तद्पीति। उक्तमिति शेषः। अन्तर भूतग्रामवत्स्वात्मन इति सुत्रेण। तचोपपादितमस्माभिः॥ ४४॥

पूर्वविकल्पः प्रकरणात् स्यात् क्रियामानसवत् ॥ ४५ ॥

तत्राह, नात्र वरणिलङ्गभूयस्त्वं निरूप्यते, किन्त्वात्मज्ञानप्रकारिवशेष एव। तथाहि। पूर्वप्रपाठकं आत्मना सहाभेदः सर्वस्य निरूपितः श्वेतकेतूपाख्यानेन, अग्रिमे च 'सोऽहं भगवो मस्त्रविदेवास्मि नात्मिवि'दिखादिना नारदस्यात्मिजज्ञा-सैवोक्ता। एवं सत्युत्तरमि तद्विषयक्षमेव भवितुमईति, अत आत्मप्रकरणत्वादु-भयोः प्रपाठकयोः पूर्वस्मिन् यदभेद उक्तः, तस्यैव खरूपं 'आत्मत एवेद सर्व'-

भाष्यप्रकाशः।

सर्वतो घिक इति तस्य वरणमेव कालादिभ्यो बलिष्टम् । अतः कालादिरूपप्रतिबन्धकसद्भा-वेपि तत्कार्य भवत्येवेत्यर्थः । एवमत्र प्रदानवत्स्वत्रोक्तसर्वात्मभावस्कर्षं सफलं श्रुत्या विवे-चितं बोध्यम् । हिशब्दस्यचितमर्थमाहुः यि छिङ्गेत्यादि । सृचित इति । निश्चयार्थकहिशब्द-प्रयोगेण स्यचितः । स्त्रत्रोपमवतारयन्ति ज्ञानमार्गीयेत्यादि । आत्मादेशे 'आत्मेवेदं सर्व'मिति सर्वस्यात्मत्वेन भानं श्रावितम् । तथा सति स्वात्मन्यपि तदभेदो भासत्येव । भाते च तस्मिन् विरहभावप्रतिबन्धादुक्तरूपः सर्वात्मभावो ज्ञानमार्गीयज्ञानप्रतिबद्धो नोदेष्यतीति शङ्कायामाहे-त्यर्थः । समाधि व्याक्चर्वन्ति अन्तरेत्यादि । पूर्व भजनानन्दरूपफलदित्सायां सत्यां हि भग-वता विरहभावः सम्पाद्यत इति तत्प्रतिबन्धकं न क्रियत इति तस्मिन्धिकरण एवोपपादितमिति सा शङ्का तदनुसन्धानेनैव निवार्येत्यर्थः ॥ ४४ ॥

पूर्वविकल्पः प्रकरणात् स्यात् कियामानसवत् ॥ ४५॥ पूर्वोक्तमर्थं दृढीकर्तुं सूत्रद्वयेनाशङ्कते इत्याशयेनावतारयन्ति तन्नाहेत्यादि । उक्त इतीत्यन्तम् । तन्नाहेति । उक्तेऽर्थे पूर्वपक्षी चोदयति निरूपित इति । 'ऐतदात्म्यमिदं सर्व'मिति महावाक्ये निरूपितः । उत्त-

लक्षणं सार्यते । तेन विषयः प्रपाठको भवति । भूमपदस्य भूधातुघिटतत्वात् । सर्वत इति । इतिहितौ । तस्य भक्तस्य तत् वरणमेव वक्ष्यमाणकैमुितकन्यायप्राप्तमेव । कालादिभ्य इत्यत्रादिपदेनादृष्ट्यीष्ट्रबोधोक्तसेवाचकादि संगृद्धाते । भवत्येवत्येवकारोऽन्यत्रादृष्टसिद्धान्तेऽयोगव्यवच्छेदकः । नीलं
सरोजं भवत्येवेतिवत् । एविमित्यादि । विवेचित्रमिति । महाकिविप्रयोगादिद्र । विवे अचितमिति
वा । 'अञ्च गितपूजनयोः ।' 'अच इत्येके' इत्यस्य सेदत्वात् । हीति । नतु सर्वात्मभावनिरूपणस्थोपक्तान्तत्वात् सर्वात्मभावस्य कालादिभ्यो बलिष्ठत्वेन तत् सर्वात्मभाव एव कालादेर्वेलीय इति भाष्यपाठापत्तिः, सा च सर्वात्मभावस्य पुिक्तक्तत्वादयुक्ता । तत्यदस्याव्ययत्वेन तदनुरोधेन बलीय इत्येव
नपुंसकत्वसमर्थने बलीयःपदस्य विशेष्यनिमृत्वेन बलीयानिति भाष्यपाठापत्तिरिमामाशक्कां परिजिहिषिवो
हीत्यादिः । सूचित्रमिति । वाच्यार्थं तु निश्चयात्मकं स्वयमेव वक्ष्यन्ति तस्मिन्निति । सायुज्यात्मकाभेदातिरिक्तेऽभेदे । ज्ञानमार्गीयेति । ज्ञानिवशेषणाद्भाष्ये ॥ ४४ ॥

पूर्विवकल्पः प्रकरणात् स्यात् क्रियामानसवत् ॥ ४५ ॥ तत्राहेति । क्षिद्धाष्येऽ-त्राहेति पाठः । अर्थस्त्वेक एव । चोद्यतीति । सोति शेषः । भाष्ये आहेति लिडन्तप्रयोगात् मिखन्तेनोक्तमिति प्रयोक्तमकाराद्वधेत प्रकारेपात्मामेद एव सर्वखोक्तः। तदे-वाह। पूर्वस्य प्रविपाठकोक्तात्माभेदज्ञानस्य विक्रस्यः प्रकारमेद एवाग्रेपि निरूप्यते। तत्रोपपत्तिमाह प्रक्रणादिनिः जास्प्यदिनः। अत्र किञ्चानित्सम्मनेव ह्यान्तमाह तद्व्वणसंभादार्थ क्रिय्, सानस्यदिति । यथा पूजनप्रकरणे वाश्यं तत्रियाह्यसुच्यते, आन्तरं हु स्मोध्यापार्व्यपुच्यते । व स्नावतान्यतरस्य तद्वित्रत्यं वसतुं शक्यस् । प्रकरणसेदाद् । नघेहापीक्षर्थः ॥ ४५॥

## अशिदेशास ॥ ४५॥

नामरूपात्मकं हि जगत्, नत् पूर्व सर्वशन्देनातृच नासिन् ब्रह्माभेदो निरूपितः, अये तु क्रगादिदिचा अनूच नामात्मकब्रवारवं नद्रानिदिइयते।

## साष्यप्रकाशः।

रमिति । सनत्कुनारोक्तं प्ररहत्तरस् । व्याकुर्वन्ति नदेशःहैत्यादि । अग्रेपीति । नवमेश्सिन् प्रपाठके । उपगादिनिर्मिति । अप्रतारणग्रन्य उपगादितस् । पाद्यं नदिति । वाद्यं पूजनस् । निर्मिति । पूजनिकात्वस् ॥ ४५ ।।

अतिदेशाच ॥ ४६ ॥ व्याङ्वनित नानेत्यादि । नामरूपात्मकं हि जगत्, तत् पूर्व पूर्विक्षित् प्रपाठके 'ऐतदात्म्यमिदं सर्व'मिति सर्वपदेनान्छ, तिस्न ब्रह्मानेद ऐतदात्म्यपदेन निरूपितः । अत्रे अस्मिन् प्रपाठके तु, 'यद्वे किञ्चाध्यगीष्टा' इत्यादिना नारदोक्ता ऋगादिनिद्या

अस्य च तद्धाख्यानत्वात् । धातूनामनेकार्यत्वात् । चाड्ये । अन्धेनेति । शाखासदेशे चन्द्रशाखा-शब्दवजीवान्तर्यामितया जीवसदेशे ब्रह्मणि त्वमिति व्यपदेशः । 'य आत्मिनि तिष्ठ'न्नित्यादिश्चेतिरिति प्रकारेणेत्यर्थः । यद्वा । 'ब्राह्मणोऽस्य मुख्यासी'दितिवत्ततो जातत्वात्तदिति व्यपदेशः । 'इग्यणः सम्प्र-सारण'मित्यत्र 'काकात् जातः काकः, रयेनात् जातः रयनः, एवं सम्प्रसारणात् जातो वर्णः सम्प्रसा-रण'मिति महाभाष्योक्तः । 'सन्सूलाः सौम्येमाः सर्वाः प्रजाः' इति वाक्यशेवाच । 'ब्राह्मणो मुखमित्येवं मुखात् जातत्वहेतुतः । यथावदच्छुतिस्तद्वजीवो ब्रह्मति वा भवे'दितिस्मृतश्चेति प्रकारेणेत्यर्थः । अन्येपि प्रकारा मित्तिमार्त्रण्डे सन्तीति ततोऽवधयाः। परन्तु शाखाचन्द्रन्यायः शाङ्कराणां प्रसिद्धः। ततो जात-त्वनिवन्धनं तदिति पक्षोपि 'आत्मत एवेद् स् सर्व'मिति श्चितमापातत उपजीवित । ततो ह्यो प्रकारो युक्तौ।

प्रकृते । नवम इति । नवमप्रपाठक इति वाक्यात् । अङ्कतः सप्तमः । अविति । तत्राहे-त्याद्यवतारणग्रन्थ इत्यर्थः । कचित्पुस्तके 'तथाचायमर्थ इत्याद्याहे'त्यन्तो ग्रन्थः, स उपेक्ष्यः, मूलपुस्त-केऽदर्शनात् । सर्वात्मभावप्रकरणानादरे बीजाभावात् । ज्ञानप्रकरणस्य पूर्वपक्षिसम्बन्धित्वेपि 'हि आत्मिन सर्वेन्द्रियाणि सम्प्रतिष्ठाप्ये'ित समाप्तिस्थश्चतेः 'एतज्ज्ञानमिति प्रोक्तं'मित्यव्यभिचारिणीं भक्तिं मध्येकृत्य गीतावाक्याच 'यत्र नान्यत् पश्यती'त्यस्या असन्दिग्धत्वान्महाप्रकरणाविरोधात् सर्वात्मभावस्य गीतामते ज्ञानत्वेन । एतद्वेवेति । महाप्रकरणत्वमेव । स्पष्टत्वाच्च व्याक्रियते ॥ ४५ ॥

अतिदेशाच ॥ ४६ ॥ ऋगादि विचेति। अत्र छान्दोग्ये विद्यापदाभावेपि मुण्डके 'द्वेविद्ये

<sup>9 &#</sup>x27;तथाचायमर्थ । अत्र हि वरणिल्झ सर्वातम्यावो न भूमलक्षणवाक्यमात्रण सिध्यति, येन प्रकरणमनाद्द्य स गृह्यते, किन्तु तदारभ्य 'आत्मत एवेद सर्व'मित्यन्तेन सन्दर्भेण, अतः सन्दर्भो यथा सर्वात्मभावबो यक्षमवान्तरप्रकरणम्, तथा प्रपा-ठकद्वयात्मबोधकं महाप्रकरणम् । तदा भूमलक्षणवाक्यस्य सन्दिग्धत्वात् प्रपाठकद्वयह्तपं महाप्रकरणमेवानुसर्तव्यमित्यर्थ । एतदेव दढीकर्तु हेत्वन्तरमाह ।' अयं भागः शीपुरुषोत्तमैः स्वयमेकवार लिखित्वा पश्चात् लोपितो मूलपुरतके दश्यते ।

## 'नामैवैतन्नामोपास्खे'ति। इतोपि हेतोज्ञीनप्रकार मेद एवाने निरूप्यत इत्यर्थः ॥४६॥ विद्येव तु निर्धारणात् ॥ ४७ ॥

तुराब्दः पूर्वपक्षं व्यावर्तयति । यदुक्तं सनत्कुभारनारदसंवाद् आत्मज्ञान-प्रकारविशेष एव निरूप्यत इति, तल्ल, किन्तु विद्येव निरूप्यत इति ।

अञेदमाकृतम् । 'नायमात्ने'नि इतिरितरसाधननिषेधपूर्वकं वरणस्य

#### भाष्यप्रकाशः।

अन्य नामात्मकब्रह्मत्वं तत्रातिदिश्यते । तथेव मनःत्रभृतिरूपात्मकं जगत्तच्छव्देनान्य तत्त-दात्मकब्रह्मत्वं तत्रादिश्यते । अतो यथा काण्डपायिनां सत्रे 'मासमग्रिहोत्रं जुहोती'त्यग्रिहो-त्रनाम्ना प्राकृताग्रिहोत्रधमीस्तत्रादिश्यन्ते, तथात्र 'नामोपाखेति स यो नाम ब्रह्मेत्यपास्त' इत्या-दिवाक्येनीमादीञ्जगद्रपानन्य नामादिशब्देस्तत्तदात्मकब्रह्मत्वं तेष्वतिदिश्यत इत्यतिदेशादिप हेतोज्ञीनप्रकारविशेष एवाग्रेऽस्तिन् व्रपाठके निरूप्यत इत्यर्थः ॥ ४६ ॥

बिचैव तु निर्घारणास् ॥ ४८ ॥ उक्तं पूर्वपशं सूत्रव्याख्यानेन निरस्यन्ति तुद्राव्द इत्यादि । ननु विद्याशव्दो ज्ञानसामान्ये प्रसिद्धः, सर्वात्मभावस्क्रपे ज्ञानविशेषे कथं नियम्यत इत्या-काङ्मायां तदुपपादनाय वरणादिश्चत्येकवाक्यतया प्रकृतश्चितितात्पर्य वक्तं पूर्व वरणश्चिति व्याक्चित्त अत्रेत्यादि । अस्यां उक्तायां श्चतो वरणश्चत्यविरुद्धं तात्पर्य तसाद्वरणश्चत्यर्थ उच्यत इत्यर्थः । वरणश्चितिस्तु 'नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न सेधया न बहुना श्चतेन । यभेवेष शुणते रिक्नः ।

विदितव्ये' इत्युपकम्य, 'तत्रापरा ऋग्वेदो यजुवेदः सामवेदोऽधवेवेद' इति श्रुतेविद्यापदप्रयोगोऽस्ति । अतिदिश्यत इति । 'नामैवैतन्नामोपासे'ति श्रुत्यातिदिश्यत इत्यधः । नन्वत्र नामत्व-मितिद्रिश्यते, न नामात्मकन्नह्याति चित् । न । 'स यो नामन्नह्यात्युपास्त' इति पूर्वार्थानुवादकश्रुत्या नामोपासनस्य नामात्मकन्नह्योपासनत्वात् । अतिदेशस्तु अन्यत्र । 'सत्यं ज्ञानमनन्त नह्ये'ति प्रतिपाद्ये न्नह्याण प्रतीतस्य नह्यत्वस्यान्यत्र नाम्नि कार्यत उपासनायाः प्राप्तिः । तदुक्तं पूर्वाचार्यः । 'अन्यत्रैव प्रतीतायाः कृत्क्वाया धर्मसन्ततेः । अन्यत्र कार्यतः प्राप्तिरितदेशोऽभिधीयत' इति । प्राकृताद्वह्योपासना-स्थात् तत्समानेषु नामोपासनकर्मसु धर्मप्रवेश आज्ञाविषयप्रवेशो 'नामैवेतन्नामोपास्व'त्यनेन स्थात् स वेदो वातिदेशः । 'प्राकृतात् कर्मणो यस्मात् तत्समानेषु कर्मसु । धर्मप्रवेशो येन स्थात् सोतिदेश इति स्मृत' इति तैरेव । तत्त्वच्छव्दनेति । मनःप्रभृतिशब्देन तच्छव्दस्य द्विक्तावप्यर्थस्यक्यात् । स च स चेति विग्रहे एकशेषापत्तिः । तत्त्ति । मनःप्रभृतिशब्देन तच्छव्दस्य द्विक्तावप्यर्थस्यक्यात् । स च स चेति विग्रहे एकशेषापत्तिः । तत्त्ति । मनःप्रभृतिशब्देन तच्छव्दस्य द्विक्तावप्यर्थस्यक्यात् । स च स चेति विग्रहे एकशेषापत्तिः । तत्त्ति । अश्रिह्योज्ञेति । द्वितीयत्रक्षणादरेणातिदेशक्रपेण । तन्त्रेति । मासामिति । अत्यन्तसयोगे द्वितीया । अग्निह्योज्ञेति । द्वितीयत्रक्षणादरेणातिदेशक्रपेण । तन्त्रेति । मासामिति । अत्यन्ति । स्त्रं तु उक्तम् , 'क्रियाभिधान तच्छुतावन्यत्र विधिप्रदेशः स्था'दिति । चतुःस्त्रमिदमधिकरण भाष्ये प्रसिद्धम् । भाष्ये 'सायमग्निहोत्रं ज्ञहोती'ति पपाठ भाष्यकृत् । ज्ञानेत्यादि । नद्यत्वप्रकारकनाममनःसङ्गलपादिवशेष्यकज्ञानप्रकारविशेष इत्यर्थः ॥ ४६ ॥

विद्येव तु निर्धारणात् ॥ ४७ ॥ इदम्पदार्थमाहुः वरणेति । आकृतपदार्थमाहुः तात्पर्यमिति । भिन्नवाक्यत्वार्थ शेषं पूर्यन्ति स्म तस्मादिति । उत्तरवेति । श्रुतिरूक्त्वा वृत-

साधनत्वसुकत्वा वृत्तत्भ्यत्वे हेतुं वद्न् वरणविषयसप्याह 'तस्येष आतमा वृण्ते तनुं खांभिति। तस्य वृतस्यात्मन एप सगवानात्मा, अत एव तत्तन्रूरूपः स जीवात्मा। तहरणस्यावद्यकत्वज्ञापनाय खानिति। सर्वे हि खकीयां तनुमात्मी-

#### नाष्यप्रकाशः

तेन लभ्यस्तस्येप आत्मा वृणुते तनुं स्वांभिति मुण्डके कठवह्यां चास्ति। विवृणुत इति पाठा-न्तरं चास्ति। उक्तवेति पादत्रयेणोक्तवा। अतः ण्वेति। भगवतो वृतात्मात्मत्वादेव। तथाच तस्येष आत्मा सन्धात्तं स्वां तनुं वृणुत इत्यन्वयः। ननु माध्यन्दिनानामन्तर्यामित्राक्षणे 'यस्यात्मा शरीर'मिति सामान्यत आत्ममात्रस्य ब्रह्मशरीरत्वश्रावणात् कथं वृतस्यैव तत्तन्द्रप-त्वमित्याकाङ्कायामाहुः तद्वरणस्थेत्यादि। तथाच यद्यपि तत्र सामान्यत आत्ममात्रस्य शरी-रत्वं श्रावितम्, तथापि 'य आत्मानमन्तरो यमयती'ति नियन्तव्यत्वायव साधारण्येनव श्रावि-तम्, न तु स्वकीयत्वकथनपूर्वकम्। अतः सर्वेषु शरीरत्वे साधारणेपि यं स्वीयत्येनालोचित-वाँस्तमेव वृणुत इत्यर्थः। विवृणुते इति पाठेपि विशेषेण वृणुत इत्यर्थः।

ननु विवरणपदस्य प्रकाशनार्थकत्वाहिष्णुत इति पाठेऽयमथीं न लप्सते, किन्तु यं ष्रुणुते तस्य स्वां तनुं प्रकाशयतीत्यवायों लप्सत इति चेत्। मेवस् । तसिन्नपि पक्षे तनुविवरणलिङोनोक्तसार्थस्य लाभात् । तथाहि । सर्वेपां जीवानां तौल्येऽप्यत्र 'यं ष्रुणुत' इति विशेषकथनाहरणीये किथिहिशेषो विवक्षितः । सोपि न जीवे साधारणशास्त्रीयसाधनजन्मा, पूर्वाधीसङ्गत्यापत्तेः । नापि साधनाभावजन्मा, पामरपशुकीटमात्रेषु तदापतेः, साधनशास्त्रवयर्थापत्तेश्व । अतोन्य-थानुपपत्ता भगवदालोचनजन्मेव वाच्यः । सोपि न ज्ञानिभक्तसाधारणः । भावभेदानुपपत्तेः । 'स्वं विष्रुणुत' इत्येतावतेव चारितार्थेन तनुपदवयर्थापत्तेश्व । अतस्तनुपदानुरोधात् साकारस्येव प्रकाशो वक्तव्यः । स तु प्रायो भक्तानामेवेति दरणविषयत्या सुखेनेव भक्तो लप्सते ।

## रहिमः।

लम्यत्वे हेतुं स्वात्मत्वम्, स्वात्मा ज्ञानित्रभृतिभिर्लभ्यत इत्यलभ्यस्य लाभो वृतभक्तस्योक्तः। वदन्निति लान्दसं पुंस्त्वम् । श्रुतीनां वा सर्वात्मभावकरणात् भगवत्सेवानुकूल्यरूप पुंस्त्व जातमिति लीलायां प्रसादशक्तेः श्रुतिषु सत्त्वेन स्नीत्विविशिष्टशक्त्यविश्वन्नश्रुतिः पुस्त्विविशिष्टवदनकर्त्रीं समानाधिकरणेद्येः। ताह्यां पुस्त्व टिप्पण्यां तदादाय वेदाः प्रमाणम्, शतं बाह्यणा इतिवदुपपाद्यम् । सामानाधिकरण्यं च भिन्नप्रवृत्तिनिमत्तत्वे सत्येकार्थवोधकत्वम् । 'लटः शतृशानचावप्रथमासमानाधिकरणे' इति सूत्रेण वदन्नित्यत्र शता शान्दवोधिप सामानाधिकरण्यमुपपादयति । वरणविषय तनुम् । द्वितीयाया विषयार्थ-कत्वात् । अत्रैव श्रुतिविद्वन्निति प्रयोगः साधुः। अन्यथा मर्यादाभङ्गप्रसङ्गात् । भाष्यप्रामाण्याद्वैताहशः प्रयोगः । वृणुत्व इत्यर्थे इति । न च सिद्धान्तान्तर एकव्यापकजीवपश्वस्थोक्तत्वादवृतानामप्यात्मनां शरीरत्वेन वृतलभ्यालभ्यलभापितिरिति शङ्क्यम् । अरूपवत्स्त्रसिद्धसिद्धान्तान्तरेपि वृतत्वाच्छेदेना-लभ्यलामाङ्गीकारात् । स्वमिति । आत्मीयम् । स्वामित्युक्ते स्नीत्विविशिष्टस्य स्यात् , तनुविशेषणत्वे तु भिन्नलिङ्गस्यादर्शनेन स्वामित्येव । सामान्ये नपुसकत्वस्या(स)गतिकगतित्वात् । प्राय इति । सिद्धान्त-मुक्ताविलिङ्गस्यादर्शनेन स्वामित्येव । सामान्ये नपुसकत्वस्या(स)गतिकगतित्वात् । प्राय इति । सिद्धान्त-मुक्ताविलिङ्गस्यादर्शनेन स्वामित्वेव । सामान्ये नपुसकत्वस्या(स)गतिकगतित्वात् । प्राय इति । साकारप्रकाशः । कर्मठस्य सुरच्यामोहलीलासामियकसाकारप्रकाशः, अतः प्राय इत्युक्तम् । एवकारो 'नैषा

१. हेतुत्वम् ।

प्रत्वेनात्मत्वेन च वृणुते, तद्विशिष्ट एव मोगान् सुङ्के । अत एव तैत्तिरीयकोप-निषत्स्विप 'ब्रह्मविदामोति पर'मिति सामान्यतो ब्रह्मविदः परब्रह्मप्राप्तिमुक्त्वा, अग्रिमची विशेषतोऽवदन् । 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे'ति परब्रह्मखरूपमुक्त्वा, 'यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन् सोऽश्रुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चि-ते'त्युक्तम् । एतद्यथा तथानन्दमयाधिकरणे प्रपश्चितमस्माभिः ।

#### भाष्यप्रकाशः।

यत्तु केचिदस्मिन् मन्ने 'यमेव परनात्मानमेष विद्वान् वृणुते प्राप्तुमिच्छति, तेन वरणेन एष परमात्मा लभ्यः, नान्येन साधनान्तरेण । नित्योपलब्धस्त्रभावत्वात् । कीदशोऽसावात्मलाभ इति, उच्यते । तस्य एष आत्माऽविद्यासंछन्नः स्वां परां तनुमात्मतत्त्वस्वरूपं प्रकाशयति । प्रकाशे घटादिरिव विद्यायां सत्यामाविर्भवतीति मुण्डके व्याचक्तः। यदपि काठके यमेव स्तमा-त्मानमेष साधको वृणुते प्रार्थयते तेनैवात्मना वरित्रा स्वयमात्मा लभ्यः ज्ञायते इत्येतत्। निष्कामश्चात्मानमेव प्रार्थयते । आत्मनैवात्मलाभ इत्यर्थः । कथं लभ्यत इति । उच्यते । तस्या-त्मकामस्येष आत्मा विद्युणते प्रकाशयति पारमार्थिकीं तत्तुं खां खकीयाम् । खं याथार्थ्यमित्यर्थ इति । तत्रापि तनुपदवैयर्थ्यस्य दुर्वारत्वात् वरणीयवरित्रोरभेदाङ्गीकाराच व्याख्येयविरोधः स्फुट एव । किञ्च । गीतायां 'एवं सत्ततयुक्ता य' इत्यर्जुनप्रश्चे, भगवता 'मय्यावेश्य मनो ये मा'मित्युत्तरेण, 'चतुर्विधा भजन्ते मा'मिति भजनम्रुपऋम्यैव, 'ज्ञानी त्वात्मैव मे मत'-मिति ज्ञानिभक्तस्यैवात्मकत्वकथनेन, 'तपिस्वम्योऽधिको योगी'ति सन्दर्भे शुष्कज्ञान्यपेक्षया ्योगिन उत्कर्षम्रक्तवा, 'श्रद्धावान् भजते यो मां स मे युक्ततमो मत' इति भक्तोत्कर्षकथने चास-दुक्तार्थस्थैवोपोद्धलनाच तदसङ्गतम् । अतो विवरणपदस्य प्रकाशनार्थकत्वपक्षेपि तनुप्रकाशिल-क्रेन भक्तस्यैव वरणविषयत्वं निश्रीयत इति तेष्वेव स्त्रीयत्वं सिध्यतीति पूर्वोक्तप्रकारे न कश्चि-दोष इति हृदिकृत्योक्तार्थदार्ढ्याय श्रुत्यन्तरमाहुः अत एवेत्यादि । तथाच यदि लाभपदार्थः प्रकाशनरूपः श्रुत्यभिष्रेतः स्थात् , तदास्यामृचि प्राप्तिपदार्थः कामभोगरूपो नोच्येत । अतो न पूर्वोक्ते इर्थे विप्रतिपत्तव्यमित्यर्थः । एतच्छुतावपि विप्रतिपत्तिश्चेत् , तदा पूर्वग्रन्थमवलोक्य सा निरसनीयेत्याशयेन आहुः एतदित्यादि । आनन्दमयाधिकरणे अक्षरादुत्तमस्य रसरूपस्यैव रहिमः।

तर्केण मितरापनेये'ति विरोधकम् । 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्य' इत्यादिश्रुतौ वाराह्वाक्याद्वक्तिप्रवेशवत् वरणश्रुताविप मिक्तप्रवेशस्य न्याय्यत्वेन तर्काभावाद्वृते । 'तृङ् सम्भक्ती' त्र्यादिः संविमजनार्थं
इति स नोपात्तः । नतु परेषामयमर्थः, न तु वैयाकरणानाम्, सम्यक् सेवारूपसर्वात्मभावः सम्मिक्तपदार्थोऽस्तु, श्रुतौ विकरणव्यत्ययोऽस्त्विति चेत् । न । मिक्तमार्गे यद्वरणं स्वीयत्वेनाङ्गीकाररूपमिति
भाष्ये विकरणव्यत्ययानङ्गीकारात् । न चेदमप्रयोजकिमिति वाच्यम् । 'आचार्यवान् पुरुषो वेदे'ति
श्रुतेः । इच्छतीति । ज्ञानवान् इच्छात इति ज्ञानमनुमेयम् । य इच्छिति, स यतिष्यत एव ।
इतीति । इमं प्रश्नरूपं हेतुं विचार्य श्रुत्योच्यते इत्यर्थः । प्रकाशः इति । सित सप्तमी । घटादि-िस्ति । पूर्व विद्यमान एवात्मतत्त्वं प्रकाशयिति, तद्वत् । घटादेरुपादानविषमसत्ताकान्यथाभावरूपविवर्तत्वात् । अभेदेति । ननु भवतामप्यभेदाङ्गीकारोऽस्त्येवेति चेत् । न । भावाद्वैतेन पटस्तन्तव
इत्यमेदप्रत्ययेपि तन्तवः पट इत्यप्रत्ययात् तादृशमेदमादायोपपत्तेः । नन्वभेदमादाय पाक्षिको दोष इति
चेत् । न । उपष्टब्यत्वादित्याद्वः किञ्चेति । रस्रकृपस्येति। एतनानन्दमयाधिकरणोक्तः प्राप्तिपदार्थः, न

परशब्दार्थत्वेन निणीतत्वात् परमव्योमत्वेन चाक्षरस्य तद्धास्रो निणीतत्वाहरणेनैव तत्प्राप्तेरिप विचारितत्वात्त्यर्थः ।

नतु वरणश्रुतिः काठके 'अन्यत्र धर्माइन्यत्राधर्माइन्यत्राखात्कृताकृतात्, अन्यत्र भृताच भव्याच यत्तत् पश्यसि तद्वदे'ति प्रश्ने, 'सर्वे वेदा यत्यद्पामनन्ती'त्यादिना, 'एतद्येवाक्षरं ब्रक्षे'ति प्रकृत्य पठिता । मुण्डकेपि 'अय परा यया तद्धरमधिगम्यते यत्तद्दश्यमग्राह्य'मित्यक्षरमेवोपकम्य पठिता । एवं सति पुरुषोत्तमग्रसङ्गस्य क्षृत्राप्यद्गीनात् कथमत्रैवं भृगवत्परत्वेन ज्याख्या- यत इति चेत् ।

अनवधाय वदिस । काठके सर्ववेदवेद्यतं परस्येवोच्यते । तच वाच्यवाचकाभेदिविवक्षया प्रणवे वक्तमक्षरपदेन प्रणवं परामृश्य, तत्र ब्रह्मत्वमुपासनासाधनत्वाय विधीयते मन्नद्वयेन । ततो 'न जायते न स्रियते वे'ति मन्नद्वयेनोपासकस्वरूपमुक्त्वा, 'अणोरणीयान् महतो महीया'नित्यादि-मन्त्रत्येण तस्य परसात्मनो विरुद्धधर्मश्रयत्वादिकमुक्त्वा, तस्य ज्ञानं कथिमत्याकाङ्कायां 'नाय-मात्मे'ति पठ्यते । अतो नात्र तद्वन्धः । मुण्डकेपि प्रथमे मुण्डके 'यन्तद्वश्यमग्राह्य'मित्यादिना सर्वकारणत्वेनाक्षरं प्रस्तुतम्, द्वितीयेपि 'यथा सुदीसात् पावकाद्विस्कुलिङ्का' इति मन्नेण तस्मात् सजा-तीयविजातीयसृष्टिम्रक्त्वा, 'दिव्यो ह्यमूर्तः पुरुषः स बाह्याभ्यन्तरो ह्यतः । अप्राणो ह्यमनाः शुश्रो ह्यसरात्परतः पर' इति मन्ने पूर्वोक्तादक्षरात् परतः परोऽतिरिक्त उक्तः । तृतीयेपि 'द्वा सुप-णे'त्यनेनान्तर्यामितया तमेव परामृश्य ततो 'जुष्टं यदा पश्यत्यन्यभीश'मित्यादिना तद्रशनफ-रुमुक्त्वा, ततो 'ज्ञानप्रसादेने'त्यनेन निष्कलध्यानात्तद्द्यनमुक्त्वा, ततो ज्ञानप्रसादेपि न स्वसा-रुमिः।

तु व्यापनरूप इति ध्वन्यते । न च कामिनामालिङ्गने कामिन्यादिव्याप्तीच्छासस्वा'दश्रुत' इत्यत्र रसरूपत्वेपि व्यास्यर्थोऽस्त्वित वाच्यम् । 'लोकवत्तु लीलाकैवल्य'मिति सूत्रात् तावत्याः शरीरप्रति-बद्धाया व्याप्तेः स्वीकारात् । अनविति । 'एतद्व्येवाक्षर त्रह्म, एतद्व्येवाक्षर पर'मिति श्रुतौ ब्रह्म-परयोः शब्दवैरुक्ष्याहितवैरुक्षण्यमनवधाय । परस्यविति । अनिद्मित्थतयेति शेषम् । ईक्षत्यधिकरण उपपादनादेवकारोऽवधारणे । न'न्वेतद्भ्येवाक्षरं ब्रह्मे'त्यनेन सर्ववेदवेद्यत्वस्रक्षरेपि तत्राहुः तच्चेत्यार्दि । प्रणच इति । 'नवीनभावजनक' इत्यादिगायत्र्यथकारिकातस्तादशोऽर्थी ध्वन्यते । अकार उकारो मकारोऽर्धमात्रा चेत्येतचतुष्टयात्मके ब्रह्मरुद्रविष्णुकृष्णरूपे वाचक इत्यर्थः । विधीयते, नत्वारोप्यते । तथा च परस्येक्षत्यधिकरणे कृष्णस्य 'यतो वाचो निवर्तन्ते' इति श्रुतिप्राप्ता-**शब्दत्वं निषिध्यते तद्द्वारानिदमित्थतया सर्ववेदवेद्यत्व इतरत्र तु वर्तत एवेदमित्थतया सर्ववेदवेद्यत्वम्।** श्रुतिश्च 'अमित्येतत् । एतद्भेवाक्षरं ब्रह्म, एतद्भेवाक्षरं पर'मिति । पर कृष्णरूपम् । परपदार्थस्यानन्द-मयाधिकरणे निरूपणात् । एतचादृश्यत्वाधिकरणे समन्वयाध्यायद्वितीयपादे निपुणतरमुपपादितम् । मश्रेति । 'एतद्भेवाक्षरं त्रह्म, एतद्भेवाक्षर परम् । एतद्भेवाक्षर ज्ञात्वा यो यदिच्छिस तस्य तत् । एतदालम्बनं श्रेष्ठमेतदालम्बनं परम् । एतदालम्बन ज्ञात्वा ब्रह्मलोके महीयते' इति मन्नद्वयेन । तस्य अणवार्धमात्राप्रतिपाद्यस्य । ज्ञानमिति । फलात्मकम् , न तु साधनात्मकम् । सर्वेति । तथा च सर्व-कारणे निरङ्कराजगजन्मादिकर्तृत्वेन शास्त्रप्रतिपाद्यत्वरूपलक्षणसङ्गत्या परमे ब्रह्माक्षरात्मकं प्रस्तुतमित्यर्थः। अतिरिक्त इति। गोकुले नित्यलीलाकर्ता। 'तानि परे तथा ह्याहे'ति न्याससूत्रात्। इतीति। शङ्कर-भाष्ये प्रतिपाद्यान्तराभावादिति भावः । छान्दोग्ये सामशाखायां काठकं यज्ञःशाखायां मुण्डक शाखान्तरम् ।

## किश्व। पुरुषोत्तमलाभे हेतुभूगं तु भक्तिमार्गे यद्वरणं स्वीयत्वेनाङ्गीकारहर्गं

#### भाष्यप्रकाशः ।

मर्थ्येन पश्यति, किन्तु तत्सामर्थ्येनैवेत्याशयेन 'नायमात्मे'त्यादिकं पत्र्यते । तेनोभयत्रापि पुरु-षोत्तम एव प्रकृत इत्यनवद्यम् ।

एतदेव गीतायाम्रपचंहितम् । 'द्वाविमौ पुरुषौ लोक' इत्यारभ्य, 'प्रथितः पुरुषौ-त्तम' इत्यन्तेन ।

ननु तथापि शासान्तरस्थस्य वाक्यस्य कथमेतच्छेषत्विमिति चेत्, ऐकार्थ्यादिति ब्र्मः । 'हानौ तृपायने'ति स्रत्रे, कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानदृष्टान्तेषु भाक्षविनां 'कुशा वानस्पत्या स्थिता मा पाते'ति निगमस्थवाक्यशेषत्व'मौदुम्बर्यः कुशा' इति शाट्यायनिवाक्ये सर्वेभीष्यकारेरादृतम् । जीमिनिना च बाधलक्षणे 'अपि तु वाक्यशेषः स्यादन्याय्यत्वात् विकल्पस्य विधीनामेकदेशः स्या'दिति स्रत्रे 'नानुयाजेष्वि'ति वाक्यस्य 'आश्रावयाऽस्तु श्रौषद्र यज ये यजामहे वप'दिति-दृरस्थवाक्यशेषत्वमादृतम् । तसाकात्र शङ्कालेशः ।

नजु तथापि तेषु तेषु भक्तेषु वरणमपि तत्तदनुरूपमनेकविधमिति रसमार्गीयमेवात्र कथं प्रहीतुं शक्यत इत्याकाङ्कायामाहुः किञ्चेत्यादि । तथाचाग्रिमश्चत्या तथावसीयत इत्यर्थः । श्रुतिस्तु

कुशोति। 'कुशा च छन्दश्च स्तुतिश्चोपगानं च कुशाच्छन्दस्तुत्युपगानानि तेषु तद्वत्। सप्तम्यन्ताद्वतिः। अयं सूत्रैकदेशस्य भाष्यकाराणां समासः । भाछि विनामिति । एतेषां कचित् प्रसिद्धा शाखा । क्रिकोति । 'भो कुशा यूयं वानस्पत्या वनस्पतियोनयः स्थाता इत्थंमृता यूयं मा मां पात रक्षते'त्यर्थः । शाट्येति । खाण्डिकेयानां पत्रभेदा भवन्ति । कालेताः शाट्यायनी हिरण्यकेशी भारद्वाज्यापस्तम्बी चेति । शाट्यायनिनस्तैत्तिरीयशाखास्थाः । छन्द आदिषु तु श्रुत्यन्तरगतविशेषान्वयो वक्ष्यते । यथा 'नवाक्षराणि छन्दांस्यासुराणि, अन्यानि दैवतानि, तेषां कचित् छन्दोभिः स्तुवते' इत्यत्राविशेषप्राप्तौ 'देवछन्दांसि पूर्वाणी'तिपैक्त्याम्नानाद्विशेषग्रहः प्रतीयत इत्यर्थः । यथातिरात्रे षोडशिनो प्रहस्याङ्गभूतं स्तोत्रं कदेति छान्दोगादीनामाकाङ्कायामुदयसमयाविष्टे सूर्ये षोडिशनः स्तोत्रमिति समयाध्युषिते सूर्य इत्यार्चश्चतेः कालविशेषग्रह इत्यर्थः । ऋचो धीयत इत्यार्चाः । 'यथार्त्विज उपगायन्ती'ति विशेषश्चतेर्नाध्व-र्थुरुपगायतीति श्रुत्यन्तरादध्वर्युभिन्ना ऋत्विज उपगायन्तीत्यर्थविशेष इति भाछविनः। नतु भविद्धः किं विचारितमित्यत आहुः जैमिनिनेति । इदं सूत्र दशमस्याष्टमे पादेऽस्ति । पर्युदासाधिकरणसिद्धान्त-सूत्रम् । सूत्रार्थस्तु, यज्ञमात्रे ये यजामहे इति प्रयोक्तव्यमिति श्रुतम् । नानुयाजेषु ये यजामह करोती-त्यपि श्रुतम् । तत्र नकारस्य निषेधार्थकत्वेऽतिरात्रे षोडशिग्रहणाग्रहणयोरिवानुयाजेषु यज्ञत्वाविशेषात् प्रयोक्तव्यम्, निषेधान्न प्रयोक्तव्यमिति विकल्पः स्यात्, तस्यान्याय्यत्वाद्ये यजामहविधेरेव नानुयाज-वाक्यमेकदेशः स्यात्, पर्युदासवृत्त्या विधिवाक्यशेषः स्यादिति यावत् । तथा चानुयाजभिन्नेषु यागेषु 'ये यजामह' इति प्रयोक्तव्यमित्येकवाक्यतेति । ननु ये यजामहे वषडिति वाक्ये 'ये यजामहे' इति प्रयोक्तव्यमिति कथं श्रुतमिति चेत् । न।नानुयाजेष्विति निषेधस्य प्राप्तिपूर्वकत्वेनानुयाजसम्बद्धेन नेत्य-नेन शब्देनानुयाजव्यतिरिक्तेषु 'ये यजामहः कर्तव्य' इति श्रुत्यर्थे ये यजामहस्य कर्तव्यतानुयाजेषु प्राप्तानुयाजव्यतिरिक्तयागेषु प्राप्यत इति ये यजामह इति प्रयोक्तव्यमित्यस्य लाभात् । न च नेत्य-यंशब्दः करोतिना सम्बंधात्विति वाच्यम् । तदा ये यजामहं न करोतीत्येवं प्रतिषेधः स्यात्, तस्थानिष्टत्वात् । पर्युदासः सदग्प्राही तदर्थको नशन्दः । करोतीत्यस्थाधिकरणमालायां कर्तव्य इति बलस्य तथात्वं च न वहेत् । एतादृशस्य हृदि भगवत्प्राकट्यं भवतीत्याह 'एतैरु-पायैर्यतते यस्तु विद्वांस्तस्यैष आत्मा विश्वाते ब्रह्मधामे'ति । अस्यार्थस्त्वेष आत्मा आत्मनोऽप्यात्मा पुरुषोत्तमः ब्रह्म अक्षरब्रह्मात्मकं धाम विश्वाते इति । धामपदं पुरुषोत्तमस्याक्षरं ब्रह्म सहजं स्थानमिति ज्ञापनार्थमुक्तम्, अन्यथा न वदेत्। तेन तद्भृदये स्वस्थानमाविभीवियत्वा स्वयं तत्र प्रकटीभवतीति

#### भाष्यप्रकाद्यः

दीनां जीवकृतयावत्साधनोपलक्षकत्वे सिद्धे बलाभावानुपपत्तिताद्वस्थ्येऽसिन् बलाभाविनपेधमुखेन बलहेतुताबोधनात्तद्धलं लौिककमार्यादिकबलाभ्यामितिरिक्तं भगवद्नुग्रहजन्यं पुष्टिमार्गीयमेव
ग्राह्मम् । तच्चोक्तरीत्या भिक्तरूपमेवेत्यतः सैवात्र गृह्यते । बलपदस्य सामर्थ्यसामान्ये शक्तत्वेऽप्युक्तयुक्त्या तद्विशेष एव पर्यवसानादित्यर्थः। एवश्चेतद्रग्रे प्रमादस्यालिङ्गतपस्थ यो निषेधः, तेनाप्रमादस्य सलिङ्गतपस्थ सहकारिता बोध्यते । तत्राप्रमादो भगवदिच्छानुरूपसेवाकरणादिरूपः ।
सलिङ्गं नपश्च सर्वोत्मभावसहितविरहभावरूपं ब्रोयम् । एतदुक्तरार्धमवतार्य व्याकुर्वन्ति एताद्दशास्यत्यादि । तद्वद्वच इति । तस्यैवं यतमानस्य हृदये । ननु भवत्वेवं श्रुतिद्वयार्थः, तथापि
पूर्वस्त्राभ्यां यदस्यात्मप्रकरणादिना जीवब्रह्माभेद्परत्वमाशङ्कितम्, तस्य कथं परिहार इत्याकाङ्कायां

इस्रत्र यमेव वृणुते तेन लभ्य इत्यर्थः, तदुक्तम्, 'केवलेन हि भावेने'त्युपक्रम्य, 'येऽन्ये मूढिधयो नागाः सिद्धा मामीयुरज्जसे'ति, तस्मान्नायमवकारान्वय इति शङ्कचम् । एवमन्वये पुष्टिभक्तिमात्र-सङ्ग्रहे मार्यादिकानां भक्तानामसङ्ग्रहापत्तेः । नन्वेवमेव विविक्षतं सिद्धान्तमुक्तावलीटीकायाम् 'ज्ञानि-भक्तौ चेद्विशेषतोऽनुगृह्णाति, तदा पुष्टिभक्तिं प्राप्नतः आदा'विति ग्रन्थात्, वक्ष्यन्ति च 'फलमत उपात्ते'रिति सूत्रभाष्ये इति चेत् । न । येन केनापि लभ्य इति प्राप्तौ तदर्थ वृणुत इत्यस्यावस्य-वक्तव्यत्वेन तत्रान्वयौचित्यात् । न चैवमपि वरणकर्त्रान्वयोस्तु, तावतापि पृष्टिभक्तिप्राप्तेर्वृणुत इत्यस्य 'वरण कुरुत' इत्यर्थाद्वरणरूपप्र इत्येकदेशान्वयोऽनुचित इति शङ्क्यम् । यमेव वरणमेव वरणकतैंवेति त्रेधान्वयेपि वरणस्यैव मुख्यत्वात् । 'वरणमात्रस्य हेतुत्वमुक्त्वे'ति भाष्यात् । अस्मिन्निति । 'नाय-मात्मा बलहीनेन लभ्यं इति वेदे । उत्तेति । अन्ययानुपपत्तिरूपकारणकजन्यावलम्बभक्तिरूपमेवेत्या-कारकप्रमेत्युक्तरीत्येर्थः । उक्तेति । भाष्योक्तयुक्त्येत्यर्थः । 'पुनर्बलाभावनिषेधं न कुर्यात् ', 'बलस्य तथात्वं न वदे'दित्यन्यथाज्ञानरूपयेत्यर्थः । 'स्वामिनः फलश्रुतेरित्यात्रेय' इति सूत्रे भाष्ये बल सर्वा-त्मभाव इत्यात्रेयः । बोध्यते इति । 'भत्तया जानाति चाव्यय'मित्यादौ भक्तौ कारणता, इतरयोः भक्तया सहकारितेत्यर्थः । प्रमादोऽनवधानता, तदभावोऽप्रमादः स ईदशो विवक्षित इत्याहुः तस्त्रे-त्यादि । सेवाकरणकथास्विष्यादिरिप प्रमादकः । भगवदिच्छानवधानात् । अतो विशेषणं भगव-दिच्छेति । मतान्तरीयोऽर्थो लौकिकगुत्रपश्चादिविषयासङ्गनिमित्तात् प्रमादादिति 'शमदमाद्युपेतः स्वा'-दिति सूत्रे स ज्ञानमार्गीयः। भजनस्य द्वितीयदलमाहुः सिलिङ्गमिति। 'भक्तयाहमेकया ग्राह्य' इति वाक्ये एकपदेन मुख्यभक्तेरुक्तेः । भाष्येऽप्यादिपदेनासा अप्युक्तेः । अतो विशेषणं सुर्वात्मभावेत्यादि । अत्र सर्वस्मिन्नात्मभाव इति समासः स्फूर्त्या विवक्षितत्वात् सा छिङ्गं भवति, तया तपोरूपविगाढभावातु-मानात् । विगाढभाववान् स्फूर्तेरिति । इतरक्ष्याख्यानं तपोत्र ज्ञानं छिङ्गं सन्यास इति । तत्तु ज्ञानस्य सञ्चारिभावत्वेनात्मछामाहेतुःवेन सन्यासस्य 'दर्शनाचें'ति सूत्रे व्रजसीमन्तिनीनामुदाहरणेन तासां त्यागोऽङ्गमिति सर्वात्मभावाङ्गत्वेन पूर्व सिद्धत्वात् ज्ञानमार्गीयम् । 'सोऽध्यक्ष' इति सूत्रे भाष्येऽ'भ्युप-

क्राप्यते । प्रकृते श्वेतकेतूपाख्याने परोक्षवादेन ब्रह्माभेद्बोधनेन पुरुषोत्तमाधिष्ठा-नत्वयोग्यता ज्ञाप्यते । अग्रे तु न ह्येतावतैवाधिष्ठानात्मकाक्षराविर्मावो भवति, पुरुषोत्तमस्य वा।तथा सित ज्ञानिनां सर्वेषां परप्राप्तिः स्यात्, नत्वेवम्, 'भक्त्याह-मेकया ग्राह्य' इत्यादिवाक्यैः, किन्तु भगवदनुग्रहेण भक्तसङ्गेन च भक्तौ सत्या-मिति ज्ञापनाय भक्त एव तद्घोधाधिकारीत्यपि ज्ञापियतुं भक्तस्य नारदस्य भगव-दावेशयुक्तस्य सनत्कुमारस्य च संवाद उक्तः। तत्रात्मशब्देन पुरुषोत्तम उच्यते। भक्तिमार्गे तु निरुपधिकोहविषयः स एव यतः। स तु सर्वात्मभावैकसम-धिगम्य इति सर्वात्तमभाव एव विद्याद्याब्देनोच्यते। परमकाष्टापन्नं यद्वस्तु, तदेव

#### भाष्यप्रकादाः।

पूर्वस्थास्य च तात्पर्यमाहुः प्रकृत इत्यादि । प्रकृते छान्दोग्यस्थ आत्मवाक्ये श्वेतकेतूपाच्याने, अन्यार्थमन्यकथनरूपो यः परोक्षवादस्तेन जीवस्याक्षरब्रह्माभेद्वोधनेन पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वयोग्यता ज्ञाप्यते, अग्रे तदिश्रमप्रपाठके तु 'न ह्येतावते'त्युक्तरीत्या योग्यतामात्रेण न सः, किन्तु भगवद- नुप्रहमक्तसङ्गाभ्यां जातायां भक्तौ स इति ज्ञापियतुं तयोः संवाद उक्तः, तस्य च संवादस्य मिक्तमार्गीयलिङ्गवत्तया तथात्वात् तत्रत्यात्मश्रब्देन तन्मार्गे निरुपिधिशीतिविषयः पुरुषोत्तम एवोच्यते, न जीवात्मा, नाप्यक्षरब्रह्म, पुरुषोत्तमस्तु सर्वात्मभावेकश्राप्य इति स एव सर्वात्मभावो विद्याश्रब्देनोच्यते । किञ्च, 'परमकाष्ठापन्न'मित्याद्यक्तरीत्या वेदान्तस्थापि पुरुषोत्तम एव तात्प-

### रहिमः।

गमादिभ्य' इत्यत्रादिपदात् भगवद्दशीकरणसमर्थः स्रोहः । प्रभ्वनिङ्गितार्थत्यागस्तदनुरूपं भजनं चाप्रमादस-लिङ्गतपो बलपदार्थत्वेन व्याकृतम् । तत्र भगवद्दशीकरणसमर्थः स्नेहो बलं सर्वा मभावपदवाच्यमुख्य-भक्तिः । प्रभ्वनिङ्गितार्थत्यागस्तदनुरूपं भजनं च बलमप्रमादः । इङ्गितपदेन कोशे काल उक्तः, अत्र त्विच्छोक्ता। कोशे कियतां शब्दानां नामनारायणादिकोशेषु पाठात् । पूर्वस्थेति। जीवब्रह्माभेदपर वस्य। परोक्षेति । आनन्दमयाधिकरणे विवृतः । पुरुषोत्तमेति । भक्तिरसत्वात् स्पष्ट नोक्तम् । भगवदि-त्यादि। मक्तिहेतौ स्पष्टम् । अग्रे त्वित्यादिगाष्यं विवृण्वन्ति स्म अग्रे तदिति। भक्तेति। ननूपासना-मार्गीया भक्तिः 'सत्सङ्गलब्धया भक्तया मिय मां य उपासिते' इति वाक्यादिति चेत् । न । उपासना-मार्गस्य गोपालतापिनीय उक्तवात् गोपालतापिनीयस्य सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणादाबुदाहृतत्वात् पाठकमस्य भक्तिनिरूपणोत्तरमुपासनानिरूपणात् तथात्वात् । यद्वा । मुख्यभक्तिप्रकरण उपासनाया अयुक्तत्वात् 'सत्सङ्गान्मामुपागता' इति पुष्टिप्राकरणिकवाक्योक्तसत्सङ्गो गृह्यते, अत एव सत्सङ्गपदं विहाय भक्तसङ्गपदम् । स त्वित्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम पुरुषोत्तम इति । तथेति । उक्तज्ञापक-त्वात् । तयोरिति नारदसनत्कुमारयोः । तत्रेत्यादि भाष्यं विवृण्वन्ति सा तस्य चेत्यादिना । यत इति भाष्यीयपदस्यार्थोऽयम् । विद्यापदमक्षराधिगमके मुण्डके उक्तं पुरुषोत्तमाधिगमके सर्वात्मभावपदे विद्यापदं कुत इत्यपेक्षायां परमेत्यादिभाष्य विवृण्वन्ति स्म किञ्चेति । इत्यादिवक्ष्यमाणभाष्योक्त-रीत्या। तात्पर्धिमिति। 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ती'ति श्रुतौ हीदमित्थतया निरूपण 'यतो वाच' इति श्रुतिविरुद्धम्, अतोऽनिदमित्थतया 'सर्घे वेदा' इत्यादि । अतः परमकाष्ठापन्ने पुरुषोत्तमारूये वस्तुनि तात्पर्यवृत्तिः, अन्यत्राभिधा । तथा च प्रतिपाद्यमिति भाष्यं तात्पर्यवृत्त्येदमित्थतया प्रति- ं वेदान्तेषु मुख्यत्वेन प्रतिपाद्यम् । अक्षरब्रह्मादिकं तु तिहिभूतिरूपत्वेन तदुप।गित्वेन नध्यनाधिकारिफलत्वेन च प्रतिपाद्यते । तेन तत्र विद्याद्याव्दप्रयोगः
'पचारिकः, सर्वोत्मभाव एव मुख्यः । युक्तं चैनत् । अक्षरविष्यिण्या विद्यायाः
काशास्त उत्तमविष्यिण्यास्तस्या उत्तमत्वम् । एवं स्ति पूर्वप्रपाठकस्याक्षरकरणत्वादुत्तरस्य पुरुषोत्तमप्रकरणत्वास्त्वद्वेत्विसिद्धिः, अत उक्तन्यायेन विद्यैप्रिमप्रपाठके निरूप्यते, न तु पूर्वोक्तात्मज्ञानप्रकारविशेषः । अत्र हेतुमाह

#### भाष्यप्रकाशः।

र्। यद्यपि मुण्डके 'अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यत' इत्यक्षरिवद्यायाः परिवद्यात्वमुक्तम्, तथा।मे 'अक्षरात् परतः पर' इति पुरुषस्य ततः परत्वश्रावणात्तिद्वद्यायामेव परिवद्यात्वं विश्राम्यती।क्षरिवद्यायां नान्तरीयकतया विद्याद्याबद्ययोगः परत्वोपचारादेवेति सर्वात्मभाव एव विद्यापद्य।गो मुख्यः । तस्या एव च विद्याया उत्तमत्वम् । एवं सत्युभयत्र प्रतिपाद्यभेदेन प्रकरणभेदान्वकस्य प्रकरणेक्यस्यस्यस्य भवदिभमतात्मविद्याप्रकारिवदेषतासाधकस्य हेतोरिराद्विरित्यसदिभमेत-

### रिक्सः।

द्यार्थकम् । पुरुषोत्तमे तात्पर्यवृत्तिः इति भक्ति(मार्तण्डे स्पष्टम् ) ....। तदुक्तं 'भगवान् त्रह्य ात्रहर्येने 'त्यत्रात्मपद पुरुषोत्तमपरमिति । श्रीवाद्यादिति । न च शङ्करभाष्योक्तोऽर्थोस्त्वित शङ्कपम् । तायामक्षरपदस्य तत्राशक्तेः । ननु पुराणमत भवदुक्तार्थेऽक्षरात् परत्व श्रीभागवते ततः परत्वं वाराहे ते चेत् । न । अदृश्यत्वाधिकरणोक्तश्रुत्या 'तानि परे तथा ह्याहे'तिसूत्रोक्तश्रुत्या चास्य विषयस्यु ौतत्वात् । कियतामर्थानां पौराणिकसदृशत्वात् । अक्षरेत्यादिभाष्य विवृण्वन्ति स्म यद्यपीति । त्र भाष्ये ताद्वि भूति रूपत्येने सादि । तत्र विभूतिरूपत्वमुत्कृष्टत्वे सस्यवरत्वरूपमुक्तश्रुतावेव विभू-निरूपणाध्याये 'अक्षराणामकारोऽस्मी'ति 'अकारो विष्णु'रित्यन्यत्र कोशादौ । अदृश्यत्वाधिकरणोक्त-ा)स्य साधिष्ठानत्व उपयोगित्वेन 'अक्षरिया'मिति स्त्रोक्तरीत्या मध्य(म)धिकारी ज्ञानाधिकारी तस्य ठत्वेनेति त्रयाणां तृतीयान्तपदानामधीस्त्रयः । विश्वारूयतीति । आधिदैविकादिभेदेन विश्वास्यति । क्तमित्यादि । विषयिण्या इत्यन्तभाष्यार्थः । एतेन भाष्यीयाक्षरत्रह्यादिकभित्यादिपद व्याकृतम् । ान्तरीयकेति । गौणतया । परत्वोपचारः सिहो माणवक इतिवत् । उक्त सत्वमिति । विद्यानामनि-ात्वादुत्तमविषयिण्या उत्तमत्वमुचिततरमेव । तेन तन्त्रेति भाष्यार्थमाहुः इत्यक्षरेति । इतीति तेन (र्थिकः । सर्वात्मभावसमासो लक्षणश्रुत्युक्तः प्रसिद्धः । 'नातः परतरा विद्ये'ति निरोधलक्षणवाक्यात् । त्तेरीयशीक्षायां 'अथाधिविद्य'मित्यादि आयुष्ये अव्यय विभक्तीतिसूत्रेणाव्ययीभावः । विद्यास्त्रिति प्रहः । आचार्यः पूर्वरूपम् । आचार्यः सनत्कुमारः । अन्तेवास्युत्तररूपम् । अन्तेवासी नारदः । विद्या न्धः । विद्या सर्वात्मभावः । प्रवचन < सन्धानस् । प्रवचनं प्रपाठकः । विद्या प्रायपाठपठितत्वाच या । एवं सतीत्यादिभाष्यमवतारयामासुः एवं सतीति । प्रतिपाचेति । प्रतिपाचेतादिकं तित्रे द्वितीयाध्यायेऽस्ति । हेन्गेरिति । प्रपाठक आत्मविद्याप्रकारविशेववान् प्रकरणैक्यात् , नात्मवि-प्रकारविशेषवान् प्रकरणभेदादिति प्रत्यनुमानेन रााध्यसायकत्वेनासिद्धः । न चासिद्धिक्रपहेत्वाभासः-ार्थः राङ्कयः । 'प्रकरणभेदा'दिति भाष्यप्रकाशेनास्य हेतोः सत्प्रातपक्षत्वस्फोरणात् । अस्मदिति । सदिभिन्नेतः सर्वात्मभावो विद्योच्यते निरूप्यते उक्तन्यायेन प्रकृतसूत्रेण प्रमाणेन । एवकारेण तु त्रसिद्धा ब्रह्मविद्योपनिषदुका विद्याधिकरणविषयवाक्यमस्तु, स्पष्टत्वात्, किमनेन प्रपाठ-

तिर्धारणादिति। 'सुखं त्वेव विजिज्ञासितव्य'मित्युक्तवा, सुखखरूपमाह 'यो वै भूमा तत्सुखम्, नाल्पे सुखमस्ति, भूमैव सुखम्, भूमा त्वेव विजिज्ञासितव्य' इति। अक्षरपर्यन्तं गणितानन्दत्वात् पुरुषोत्तमस्यैवानन्दमयत्वेन निरविधसुखा-तमकत्वात् स एव भूमा, तस्यैव विजिज्ञासितव्यत्वेन निर्धारणादित्यर्थः। भूम्रो

#### भाष्यप्रकाद्यः।

मेनात्रोच्यते, न तु त्वदुक्तमित्यर्थः । एवं प्रकरणभेदे सत्यतिदेशोऽप्यिकिश्चित्कर एव । अतिदेशमात्रेण तदवान्तरभेदत्वस्य काप्यसिद्धत्वादिति। हेतुं व्याक्चर्वन्ति स्तुखं त्वेवेत्यादि । तथाच पूर्वत्र
'सदेव सोम्ये'ति सद्रूपमात्मानं प्रकृत्य तद्भेदज्ञानसुपदिष्टम् । इह तु भूमपदोक्तं निरवध्यानन्दरूपं
जिज्ञास्यत्वेन निर्धारयति। यद्यत्र पूर्वप्रकृत आत्मा बोधनीयः स्यात्, तदात्रापूर्व भूमशब्दं न वदेत्,
वद्ति तु भूमपदम् । अतः शब्दान्तरेण पूर्वस्यादात्मनः सकाशाद्ध्रमपदोक्तस्य भेदे सिद्धे विषयभेदानात्र पूर्वोक्तं ज्ञानसुच्यते, किन्तु सुख्या सर्वात्मभावरूपैव विद्योच्यते । यद्यपि 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्ये'त्यादिश्रावणात्रयाणामविनाभावः, तथापि सावधिनिरवधित्वाभ्यामानन्दस्य भेदात्
पूर्वत्र गणनापरिच्छिन्नस्येव तस्य सिद्धिः, न तु निरवधेः । अतो भूमपदेनात्र तस्यैव निर्धारणात्
तथेत्यर्थः । नतु भूमात्र जिज्ञास्यत्वेनोच्यते, तावता सर्वात्मभावः कथं लभ्यत इत्याकाङ्कायामाद्दः भूक्ष इत्यादि । तथाच भूमलक्षणस्थेन 'यत्रे'तिपदेन पूर्वोक्तरीत्या भूमज्ञानसत्ताद्धच-

## रिक्मः।

केने'ति शङ्काव्यवच्छेदः । सन्दिरधानामेव श्रुतिवाक्यानामधिकरणविषयवाक्यत्वात् । अतिदेशेति । 'अतिदेशाचे'ति सूत्रोक्तः । तदिति । ज्ञानप्रकारिवशेषरूपस्य । भेदपदं विशेषवाचकम् । 'भेदो द्वैघे विशेषे स्या'दिति विश्वात् । प्रपाठको ज्ञानप्रकारविशेषप्रतिपादकोऽतिदेशादिति । ज्ञान-प्रकारावान्तरभेदो विद्यतेऽस्य प्रतिपाद्यत्वेन स प्रपाठकः ज्ञानप्रकारावान्तरभेदस्तस्य भावस्तत्त्वम् । काप्यसिद्धत्वादिति । ननु वैकृताङ्गेषु यत्रातिदेशो वर्तते, तत्र वैकृताङ्गत्वेन ज्ञानप्रकारविशेषो वर्तते एव, उक्तानुमाने च वर्तते, अतः कुत उच्यते कापीति चेत् । न । अतिदेशमात्रेणेत्युक्तेः । तथाहि । सर्वात्मभावनिरूपकत्वे प्रपाठकस्य सिद्धे प्रपाठको न ज्ञानप्रकारावान्तरभेदप्रतिपादकः, अतिदेशादिति पूर्वोक्तहेतोर्विरुद्धत्वात् साध्याभावसाधको हेतुर्विरुद्ध इति । तथा विकृतावतिदेशो वर्तते, तत्रातिदिष्टानामेव वैकृताङ्गत्वेन ज्ञानप्रकारिवशेषाभावात् । विकृताबुद्दिष्टानामङ्गानामपि वैकृतत्वेन ज्ञानात् । तत्र चातिदेशाभावात् । हेतुमिति । अन्यहेतूक्तेः सौत्रं हेतुमित्यर्थः । तथा चेति । पूर्वत्रप्रपाठके । कृष्णस्य सदानन्दत्वादानन्दांशमाहुः सदंशस्थोक्तत्वात् इहेति । पूर्वेति । 'स आत्मा तत्त्वमसि श्वेतकेतो' इत्येवं पूर्वप्रपाठके प्रकृत आत्मा । अपूर्वमिति । न पूर्वप्रपाठकेऽभि-धायकत्वेनास्तीत्यपूर्वो भूमशब्दस्तम् । किन्त्वित । एवकारेणान्यविद्याव्युदासः । यथा 'कर्ण एव दाते'त्यत्र । न च विद्यापदं ज्ञानसामान्यवाचकमित्युक्तत्वात् ज्ञानकाण्डत्वाच कथं सर्वात्मभावो विद्येति चेत् । न । मुख्यभक्तेरपि सर्वात्मभावरूपायाः छान्दोग्ये विद्याप्रायपाठपठितत्वात् ज्ञानकाण्डपठितत्वाच विद्यात्वमविरुद्धम् । भक्तिप्रायपाठपठितत्वादर्चनस्य कर्मणो भक्तित्वमिव । अक्षेरेत्यादिभाष्यमवतारयांब-भूवुः यद्यपीति। तस्य आनन्दस्य। तस्यैव निरवध्यानन्दस्यैव। तथा तस्प्रापिका सर्वात्मभावत्वप्रका-रिकैव विद्योच्यते, 'फलमत उपपत्ते'रिति सूत्रे.सर्वात्मभावस्थैव तत्प्रापकत्वोक्तेः । भ्टूसेति । 'आनन्दम-योऽभ्यासा'दितिसूत्रोक्तः। 'पुरुषोत्तमसैवे'त्याद्यक्तभाष्यात्। सर्वात्भेति। पूर्वोक्तः। पूर्वेति । लिङ्गभू-

लक्षणमग्रे उच्यते 'यत्र नान्यत् पर्यती'त्यादिना। यसिन् ज्ञाते सित नान्यत् पर्यतीत्यर्थः। तथा सित सर्वात्मभाववतः प्रभुद्दीने सत्यपि लीलोपयोगिवस्तुद-र्शनादिकमनुष्पन्नमिति राङ्का तु 'तस्य ह वा एतस्यैवं पर्यत एवं मन्वानस्यैवं विज्ञानत आत्मतः प्राणा' इत्यादिना निरस्ता वेदितव्या। तैः सह लीलां चिकी-षेतः प्रभुत एव सर्व सम्पद्यते, न तु भक्तसामध्येनेति भावेन तदुक्तेः॥ ४०॥

#### भाष्यप्रकादाः ।

नात्तज्ज्ञानरूपस्य सर्वात्मभावस्य लाभ इत्यर्थः । नतु भूमलक्षणे तदितरद्र्यनं निषध्यते, सर्वात्मभाववतां तु तत् दृश्यते इति कथं तेन तल्लाभ इत्यत आहुः तथा सतीत्यादि । तथा सतीति । सर्वत्र भूमद्र्यने सित । तैः सहित । प्राणादिभिधेमेः सह । तथाच ताद्यालीलो-पयोगिपदार्थद्र्यनं प्रभुसामध्यकारितम्, भगवदिच्लाया एव तथात्वात्, न तु सकृतम्, अतस्तेषां भगवदेकद्रष्टृत्वं निर्वाधम्, अतः सुखेन तल्लक्षणात्सर्वात्मभावलाभ इत्यर्थः ॥ ४७ ॥

### रहिसः।

यस्त्वसूत्रोक्तरीत्या । भूकेति । यत्रेति सति सप्तम्या दर्शनादिविशेषे व्याख्याते भूम्रो ज्ञानं चाक्षुषादि-त्वस्य सत्तास्चनात् । लज्ज्ञानेति । तस्य भूभ्रो ज्ञान भूमा ज्ञायतेऽनेन तत् तद्रप्रस्य । लाभ इति । यत्रेति भूमलक्षणश्रुतौ 'भगवद्रपत्वात् सर्वात्मभावस्ये'ति भाष्यादेकरूपत्वालाभ इत्यर्थः । ननु 'सत्यं ज्ञानमनन्तमानन्दं ब्रह्मे'ति श्रुतेर्ब्रह्मेतादक्, स भूमा सर्वात्मभावस्तु सर्वोप्यात्मनो भावरूप आनन्दधर्म इति कथमुभयोरेकरूपतेति चेत् । न । प्रकाशाश्रयन्यायनैक्यात् । तथा च भूमाधिकरणभाष्यं 'भाव-शब्दस्यापि सर्वत्वात् भगवति वृत्तेरदोष' इति । मन्प्रत्ययार्थस्य भावत्वेन भाववाचकशब्दस्यापीत्पर्थः । ननु लक्षणसङ्गमन कथम्, इत्थम् । भूम्नि स्पष्टत्वात् सर्वात्मभाव उच्यते । यत्रेति यच्छब्दार्थस्य भूमत्वेप्यानन्दमयत्वात् तस्य स्वरूपात्मकात्मना ग्रहणम्, 'स्वयमेवात्मनात्मान वेत्य त्व पुरुषोत्तम' इति वाक्यादानन्दमयत्वे सर्वात्मभावस्य यच्छब्दार्थता । नतु पृथगेव लक्षण कुतो न कृतिमिति चेत् । न । 'उत्तमश्लोकजनेषु सख्य'मिति वाक्यात् । अत्र शास्त्रार्थरूपभगवान् भक्तसवित एव फलतीत्येकलक्षण-लक्षितत्वम्। इदं पुष्टिमार्गीयमोक्षनिरूपणे उपपादितम्। ननु निरङ्कशजगत्कर्तृत्वेन शास्त्रप्रतिपाद्यत्वरूपं त्रह्मलक्षणं कथम् । एतस्यैव जिज्ञास्यत्वेन 'अथातो ब्रह्मजिज्ञासे'त्यत्राप्यस्यैव ब्रह्मपदार्थत्वात् । अरूपवत्स्त्रेप्येव प्रतिपादितमिति विद्वन्मण्डने स्पष्टम् । 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूपिम तिश्चतेः । सर्वात्मभावे यथायोग्य . . . . । तदितरेति । भूमेतरत्यर्थः । सुषुप्ताविव । तत् भूमेतरत् । तेनेति । भूमपदेन सर्वात्मभावस्य लाभः दर्शनसिहतस्य कथमित्यन्वयः । तथेति । एतस्यैव विवरणं 'प्रभ्वि'-त्यादिभाष्ये भाष्यत्वात् स्वपदानि वर्णितानि । भाष्ये । अनुपपन्नमिति । 'नान्यत् पश्यती'तिश्चतेः । प्रकृते । स्वकृतमिति । आत्मीयभक्तकृतम् । ठीठाविष्करणमात्रं भक्तेच्छाकृतम् । 'अच्छत्वं चापे-क्ष्ये'ति सूत्राभासात्। यद्वा । 'न तु भक्तसामध्येंने'(ति)भाष्ये भक्तबलं निषद्धम्, न तु भक्तेच्छा, तेन नाचलःवस्त्राभासविरोधः । भगवदिलादि । खेच्छाविभीवितलीलोपयोगिपदार्थकभगवदेकद्रष्टुत्व-मित्यर्थः । तथा च स्वेच्छाविर्भावितलीलोपयोगिपदार्थेऽन्तरदर्शनादिकं 'नान्यत् पत्रयती'त्यादिना निषिध्यते इति भावः । निद्यादि । तस्य भूमो लक्षणात् तदितरदर्शनरहितात् तदितरदर्शनरहित-सर्वात्मभावलाभः सुखेनेत्यर्थः ॥ ४७ ॥

१, आत्मन ।

## दर्शनाच ॥ ४८॥

दृश्यते च सर्वात्मभाववतां भक्तानां व्रजसीमन्तिनीप्रभृतीनां पूर्वमितर-विस्मृतिर्भगवत्स्पर्शादिनाग्रे सर्वसामध्यीमिति व्यासः खानुभवं प्रमाणत्वेनाह । उक्तं च श्रीभागवते ताभिरेव 'चित्तं सुखेन भवतापहृतं गृहेषु यिव्वविद्यात्युत कराविष गृह्यकृत्ये, पादौ पदं न चलतस्तव पादमूला'दित्यादिना। तेन ज्ञानदा-किकियाद्याक्तितिरोधानमुक्तं भवति। अग्रे तदाविभीवादिकं स्फुटमेव॥ ४८॥

ननु सनत्कुमारनारदसंवादात्मकमान्तमेकं वाक्यम्, तत्रोपक्रमे 'मस्रविदे-वास्मि नात्मविच्छत्र होवं मे भगवदृशेभ्यस्तरित शोकमात्मविदिति, सोऽहं भगवः शोचामी'त्यादिना स्वात्मज्ञानस्यैवोपक्रमादुपसंहारोपि तमादायैवोचितः। अग्रे चेत् आत्मपदानामीश्वरपरत्वं स्यात्,वाक्यभेद् उपक्रमविरोधश्च स्यात्,तसा-द्वाक्यानुरोधात् पूर्वज्ञानप्रकारविशेष एवायमिति मन्तव्यमित्यत उत्तरं पठति।

## श्रुत्यादिबलीयस्त्वाच न बाधः ॥ ४९ ॥

#### भाष्यप्रकाशः।

दुर्शनाच ॥४८॥ शब्देनान्याद्शेनं साधयित्वा प्रत्यक्षेणापि साधयतीत्याशयेन व्याक्किति ह्रयाते इत्यादि । स्वानुभवमिति । स्वयं समाधावनुभूतम् । शेषं निगदव्याख्यातम् ॥ ४८ ॥

श्रुत्यादिबलीयस्त्वाच न बाधः ॥ ४९ ॥ स्त्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । ननु मास्त्वस्य पूर्वप्रकरणशेषत्वम् , तथाप्यस्य प्रपाठकस्यान्तमेकवाक्यत्वं तु निःसन्दिग्धम् , विषय-

द्रीनाच ॥ ४८॥ दाब्देनेति । 'नान्यत् पत्रयती'त्यादिशब्देन । दृश्यत इत्यादि । सर्वात्मभावो व्रजसीमन्तिनीनां 'सर्वात्मभावोऽधिकृतो भवतीनामधोक्षज' इत्यत्र अमरगीते 'गोपगोपाङ्गनावीत'मिति गोपालतापिनीये 'गोप्यो नाम विष्णुपत्थः स्यु'रिति गोपीचन्दनोपनिषदि । पुराणहृदयैरत्र सर्वेन्द्रयव्यापारा भगवत्परा उन्नेयाः। ननु दर्शन शाब्दं व्यासानामस्त्वित चेत् । न । पुनरुक्त्यापत्तेः । समाधाविति । 'अनर्थोपशमं साक्षाद्धक्तियोगमधोक्षज' इति समाधिभाषोक्तभक्तिः समाधावनुभूता, तत्प्रपञ्चः 'चित्तं सुखेने'त्यादिस्तदात्मक एव । भाष्ये ज्ञानशक्तितिरोधानं चित्तहरणेन । न च 'मनसैवानुद्रष्टव्य' इति श्रुतेर्मनसः क(ा)रणत्विमिति शङ्क्षम् । 'नेह नानास्ति किञ्चने'त्यप्रेतनश्रुत्या तस्याभेदज्ञानकरणत्वात् । अतो ज्ञानमागीयं करणं विद्याय चित्तं सुषुप्तिग्राहकं भूमः सुषुप्तित्वाद्भूमा- धिकरणपूर्वपक्षे तद्वाहकं गृहीतम् । 'करावपी'त्यादिना क्रियाशक्तितिरोधानम् ॥ ४८॥

श्रुत्यादिबलीयस्त्वाच न बाधः ॥ ४९ ॥ व्यवहारे वयं भाद्या इति वदतां वेदान्तिनां मायावादिनामाशङ्कामाहुरित्याययेनाहुः निवत्यादि । आन्तमित्यादि । अन्तं आ अभिव्याप्य आन्तम् । एकवाक्यत्वं स्वार्थबोधे समाप्तानां 'नात्मवित् , तरित शोकमात्मिव'दित्यादीनां वाक्यानां 'यत्र नान्य'-दिति भूमलक्षणवाक्यस्याङ्काङ्कित्वाद्यपेक्षया पुनरेकवाक्यत्वं संहत्य जातं पूर्वतित्रणं निःसन्दिग्धं तृतीये तृतीयपादे निःसन्दिग्धम् । विषयस्य श्रीपुरुषोत्तमस्य भेदौ क्षराक्षरात्मकौ, तयोरत्र निरूपणीयत्वेना-भावात् । विषयनिष्ठोऽक्षरस्य वा भेदस्तस्यामावात् । विषयोऽक्षरो नेत्यन्योन्याभावविषयिणी प्रतीतिः ।

### भाष्यप्रकाराः।

भेदाभावात्, तत्र चोपक्रमे 'सोऽहं भगव' इत्यादिनात्मैव पृष्टः, उपक्रमश्रासञ्चातिनरोधत्वादुपसंहारान् प्रवल इति पूर्वतचे स्थितम्, अत उपसंहारोऽप्युपक्रममादायेव नेतुम्रचित इति तत्रत्या
आत्मशब्दास्तत्परा एव युक्ताः, अग्रे चेत् 'अथात आत्मादेश' इत्यादीनामात्मपदानामीश्वरपरत्वं स्थात्, तदा ऐकार्थ्याभावात् 'अथात आत्मादेश' इत्यादिकं मिन्नं वाक्यं स्थात्, उपकमविरोधश्र स्थात्, अत उपक्रमगतात्मवाक्यानुरोधात् पूर्वप्रकरणोक्तात्मज्ञानस्य प्रकारविशेष एवा-

आत्मैवित । परमतप्रतिपन्नः । श्रीपुरुपोत्तमश्चात्मपदार्थः । आत्मश्चदा 'आत्मतः प्राण' इत्याद्याः । तत्परा निर्गुणत्रह्मपराः । अग्रे चेदिति भाष्य विवरांचकुः अग्रे चेदिति । ईश्वरेति । न च कोशादीश्वरः शिव इति शङ्क्षम् । कोशस्य 'वेदाः श्रीकृष्णवाक्यानी'त्यत्र निवन्धे सर्वथा प्रामाण्याभा-वात् । भिन्नमिति । अर्थभेदात् प्रश्नविषयात्मभिन्नात्मप्रतिपादकमुत्तरवाक्यं भिन्न स्यात् । शङ्कर-भाष्येऽस्य स्त्रस्याभामे प्रकरणात् ठिङ्गमपास्य क्रियाशेपत्वमध्यवसायितम् । तत्र क्रियास्थठे ज्ञानप्र-कारविशेष निवशयाम्बस्दुः किञ्चेति ।

अत्रैव ज्ञेयम् । भाष्ये वाक्यमात्र वाक्यानामेकवाक्यतात्मकं जग्रहुराचार्याः, तत्त्रसिद्धग्रन्था-तुरोधेनोढाहरणसात्रम् , अन्यथा 'वाक्याद्वलीयस्त्वाच न वाघ' इति सूत्रकरणापत्तेः । अतो वाक्यप्र-करणाभ्यां वहीयस्त्व हिझस्य वोध्यते इति । न च स्थादसमाख्ययोरप्रहणे 'वाक्यप्रकरणाभ्यां वठीयस्त्वाच न बाध' इति सूत्रकरणापत्तिरिति वाच्यम् । स्थानस्य देशसामान्यरूपस्यानुष्ठानदेश-सामान्याभावात् पाठदेशसामान्य भवति । पाठदेशसामान्येपि यथासरूयरूपपाठदेशसामान्य नास्ति 🕇 यथासङ्ख्यमनु(ष्टान)देशः समानां(श)स्तस्याभावात् । सन्निधिपाठरूपपाठदेशसामान्यस्थानारभ्याधीतविष-यत्वाभावात् । वाक्यस्यानारभ्याधीतकविषयत्वात् । एव स्थानस्याग्रहणम् । समाख्याया यौगिकशब्द-रूपायाः स्ववाच्यपदार्थानामङ्गाङ्गित्वबोधिकात्वाद्वाक्येऽनुपयुक्तत्वात् । एव समाख्याया अग्रहणम् । उभयाकाङ्काप्रकरणम् । तस्य तु 'नात्मवित् , तरित हो।कमात्मवित्', 'यत्र नान्यत् परयित, नान्यत् शृणोती'त्यादीनामन्योन्याकांक्षा वर्तते एवं सर्वात्मभावस्योपकारकस्यात्मज्ञानस्योपकार्यस्य चाकांक्षा । परन्त्विद् क्रियामात्रविषयम्, न ज्ञानप्रकारिवशेपविषयम् । तथा च भाद्टभास्करे राणकः तेन सिद्धस्य समिधादेः कियाद्वारेण ग्रहणेन तेन कियाया एव प्रकरणेन ग्रहणम् । तत्राप्याराद्वपका-रिकाया एव प्रयाजादिरूपायाः यस्याः श्रुतिलिङ्गवाक्यैर्नान्यसयोगो यागार्थत्वात् । सनिपत्योपकारि-कायास्त्ववघातादिरूपायाः द्रव्यदेवतार्थत्वेन श्रुतिलिङ्गवाक्यैविंनियोगान्न प्रकरणप्रहणमिति । न च क्रियास्थाने ज्ञान प्रक्षिप्य उक्तन्यायेन ज्ञानप्रकारविशेषविषय प्रकरणमस्त्वित राङ्म्यम् । देवता-विषयत्वेन प्रकरणाग्रहणात् । अवघातादिक्रियावत् । परन्तु वाक्याद्वलीयस्त्वादिस्त्रप्रसङ्गात् प्रकरणमुपात्तम् । न च वाक्यस्थानार भ्याधीतवाक्याङ्गाङ्गि भावोपयोगितयात्र प्रपाठके आरभ्याधीतत्वेन 'नात्मवित् , तरित शोकमात्मवि'दित्यादिवाक्यानां नाङ्गाङ्गिभावो भूमलक्षणवाक्येनेति वाच्यम् । नामा-दिप्राणपर्यन्तं ब्रह्मत्वेनोपासनाविषयत्वेनोक्त्वा जिज्ञासितव्यत्वेन सत्यादिसुखान्तमुक्तम् । 'यो वै भूमा तद्मृतम्, अथ यदल्पं तन्मर्त्यं मिति श्रुतावथेति भिन्नप्रक्रमेणाल्पानां मर्त्यत्वविधानात् नामादीनामुपा-सनाप्रकरणेन शोकतरणमनुपठभमानः सत्यादीनां जिज्ञासाविषयाणां शोकतारकत्वं 'स स्वराड् भवती'-त्यादि 'न पश्यो मृत्यु पश्यति, न रोगम्, नोत कुखता'मित्यनयोक्तमिति सर्वात्मभावबोधकया 'यत्र नान्य'दिति श्रुत्याङ्गाङ्गिभावो 'नात्मवित् , तरित शोकमात्मवि'दित्यादिश्रुतीनां भवत्येव ।

नैवं वाक्यानुरोधाद्वरणजसर्वातमभाविष्ठङ्गभूयस्त्वं बाधितव्यम् । वाक्या-पेक्षया श्रुतिलिङ्गयोर्बलीयस्त्वात् । एनइलीयस्त्वं तु 'श्रुतिलिङ्गवाक्यप्रकरणस्थान-समाख्यानां समवाये पारदौर्बल्य'मिति जैभिनीयसूत्रे सिद्धम् । प्रकृत इतरसाधन-निषेधपूर्वकं 'यमेवैष वृणुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा वृणुते तनुं स्वा'मिति श्रुति-वरणमात्रलभ्यत्वमाह । एतद्ये च 'नायमात्मा बलहीनेन लभ्य' इत्युपक्रम्य, 'एतैद्दायैर्यतते यस्तु विद्वास्तस्यैष आत्मा विद्याते ब्रह्मधासे'नि श्रुतिः प्रस्यते ।

भाष्यप्रकाशः।

यमिति मन्तव्यम् । किंश्व, अत्र हि वरणिलक्कं सर्वात्मभावो न भूमलक्षणवाक्यमात्रेण सिध्यति, येन प्रकरणमनादृत्य स गृह्येत, किन्तु तदारभ्य 'आत्मन एवेदं सर्व' मित्यन्तेन सन्दर्भेण । अतः सन्दर्भो यथा सर्वात्मभाववोधकमवान्तरप्रकरणम्, तथा प्रपाठकः सर्व आत्मवोधकं महाप्रकरणम्, मतो भूमलक्षणवाक्यस्य सन्दिग्धत्वात् प्रपाठकरूपं महाप्रकरणमेवानुसर्तव्यमित्यत उत्तरं स्त्रं पठतीत्यर्थः । सत्रं व्याकुर्वन्ति नैयमित्यादि । भूयस्वमिति । परमोत्कर्षः । तत्र किं श्रुत्या-दिकमित्यपेक्षायां पूर्व श्रुतेरुक्तत्वात्तां सारयन्तो लिक्कं स्कुटीक्कवन्ति प्रकृते इत्यादि ।

रविसः।

आत्मशब्दानां 'नात्मिव'दित्यादीनां 'आत्मैवाधस्ता'दित्यादिश्रुत्युक्तात्मिविषयत्वात् । नन्कमना-रभ्याधीतत्वमङ्गाङ्गिभावे तन्नमिति चेत् । न । अनारभ्याधीतत्ववदेकार्थविषयत्वस्यापि तन्नत्वात् । यथा चातुर्मास्यप्रकरणपिठतस्य 'द्वयोः प्रणयति द्वाभ्यामिय प्रणयती'ति वाक्यस्य शाखान्तरीयस्य वा 'आहवनीयादध्वर्युप्रतिप्रस्थातारौ सहाग्री प्रणयत' इति वाक्यस्येकवाक्यत्या चातुर्मास्यान्तर्गतयो-विरुणप्रघाससाकमेधसञ्जयोः पर्वणोरीदश्च प्रणयनमङ्गत्वेन ज्ञायते । 'सामर्थ्यमाठोच्य प्रणयनेन पर्वद्वयं भावये'दिति । द्वयोरित्यस्थैतत्पर्वद्वयविषयत्व तस्मात् । तदेतदेकवाक्यत्वमुक्त तिन्नधीरणानियमाधिकरणे 'तस्मात् त्व'मित्युपकम्य, 'याहि सर्वात्मभावेने'त्यत्र, 'सर्वात्मभावेन मां पुरुषोत्तमं याहि, अभयं यास्यस' इति । पुरुषोत्तमप्राप्तिस्तु फठात्मकज्ञानद्वारा, तदुक्त 'तरित शोकमात्मिव'दिति । तदेकवाक्यत्योपसहारस्य 'स स्वराङ् भवती'त्यस्य बठेन निर्णयाद्वाक्यविनियोगोऽयम् । अधिकरणयाठायां जैमिनीयन्यायमाठाविस्तरोपनामिकायां तु उक्ततन्त्रविशेषः कश्चिन्नोपनतः । तृतीयस्य तृतीयपादारम्भे उपक्रमोपसं-हारैकवाक्यतावठेन निर्णयाद्वाक्यविनियोगो भवतीति विशेषातिरिक्तः । तेन वाक्यप्रकरणे उमे ग्रहीते। प्रसिद्धग्रन्थातुरोधात् ।

तदाहुः किश्चेति । वरणेति । इदं भाष्ये स्पष्टीभविष्यति । सन्दिरधत्वादिति । 'सर्वात्मभावोऽधिकृतो भवतीनामधोक्षज' इत्यस्य पुराणमतत्वात् । न च 'आत्मिन सर्वेन्द्रियाणि सम्प्रतिष्ठाप्ये'ति छान्दोग्यसमाप्तिस्थश्चितिवचारेणासन्देह इति वाच्यम् । 'आत्मिन हार्दे ब्रह्मणि सर्वेन्द्रियाणि सम्प्रतिष्ठाप्ये'त्यर्थेन 'कृष्णमूर्तिः सदा ध्येये'त्याद्यर्थभावात् । उत्तरमिति स्त्रविशेषणम् । उत्तरस्त्रेण पठतीत्यस्य पर्यायत्वम् । यदि चैवं व्याख्यातपूर्वपक्षोत्थानमेव न सम्भवति, पूर्वतिष्ठणां मायावादिनां च लिङ्गभूयस्त्वं श्रुत्वा वाक्यचिन्तास्फुरणात् श्रुतिचिन्ता तु स्यात्, तेषां लिङ्गाच्छुतेः भावल्याद्वाक्यस्य तु लिङ्गात् दुर्वलत्वादिति विभाव्येत, तदा तु ह्युपनिषद्याख्यान्तर्गतस्य कस्यचित् तिर्कतुः शङ्गया व्याख्यानमित्युन्नीयेत । भाष्ये । जैिसनीयसूत्र इति । तृतीयस्य तृतीयपादस्ये । पूर्वमिति । विद्यविति सूत्रे श्रुतेवेदरूपायाः लिङ्गं शब्दसामर्थ्यम् ।

१. किञ्चेलारभ्य, अनुसर्तव्यमिलन्त पाठ. ३७८ पृष्ठे टिप्पणे निवेशितन्तत उद्धृत्य श्रीपुरुषोत्तमैरत्र योजित इति । ७० **इ० स्० र**०

अयमर्थः । सत्यमिदमात्मबोधकमान्तमेकं वाक्यम्, उपक्रमश्च बलीयान्, तथापि स नाश्चप्रतिग्रहेष्टिवाक्य इव निःसन्दिग्धः । तत्रत्यात्मपदस्य जीवाक्षरपुरुषोत्तमसाधारण्यात् । तथा सति तत्र को वा ग्राह्य इति विमर्शे, नारदस्य शोकतारकात्मज्ञानार्थ प्रष्टुं प्रवृत्तत्वेन तादश एवात्मा ग्राह्यः । स च निरवधिसुखरूपत्वात् पुरुषोत्तम एव, न जीवः, नाप्यक्षरम् । आद्यस्य दुःखित्वादन्यस्य गणितानन्दत्वात् । अतो निरवधिसुखरूपात्माभिधायिका या भूमश्रुतिः, सा वाक्यात् बलीयसी । बुस्रुत्सितात्मखरूपनिर्णायकत्वात् । किश्च । 'आत्मलामान्न परं विद्यतं इति श्रुत्यन्तरे आत्मलामस्य परमलाभत्वश्रावणाच्छोकतारकोऽप्यात्मा लभ्यमान एव शोकं तार-यति, न त्वलभ्यमानः । लामश्च न ज्ञानमात्रम्, किन्तु खाधीनतापुरस्कृतम् । प्रकृते च 'यदा वै सुखं लभत' इत्यादिकथनाह्यस्यमानस्थव निरवधिसुखरूपस्य भूमः शोकतारकत्वमिसंहि-तम् । तस्य च 'इतरिनेषेधे'त्याद्यक्तरीत्या वरणश्चितिस्तन्मात्रलभ्यत्वमाह । एतदग्रे च 'नायमा-त्मे'ति भक्तिलभ्यत्वगोधिका श्चुतिः पष्ट्यते । अत आत्मज्ञानस्य ज्ञायमानस्यात्मनो वा शोक-तारकत्वसम्पादिका 'लभत' इति लामश्चतिश्च तादशी । तथा 'यमेवैष' इति श्चितिर्यणमात्रल-भ्यत्वमात्मन आह । तद्यिमा च भक्त्यादिलभ्यत्वम् । तानि च वरणस्थैव व्यापारभूतानि । एत-

### रहिमः।

इतरेलादिभाष्ये कस्य इतरिनेषेथेत्यादीत्यपेक्षायां भूम्नः सर्वात्मभावरूपसेत्यादुः अयमर्थ इति । अश्वेति । इयं तृतीयस्य चतुर्थचरणे चतुर्दशाधिकरणेऽस्ति । भूमेति । 'नायमात्मे'त्यत्र बर्ल-निरपेक्षरवरूपं भूमश्रुतिः 'तपसो वाप्यिलङ्गा'दित्यत्र निरपेक्षरवरूपं वा भूमश्रुतिः, प्रकृते तु 'स भूमे'ित मूमरूपा निरपेक्षरवरूपा श्रुतिः उपक्रमगतात्मवाक्याद्धलीयसी। न च विनियोगविधेरभावात् कारणाभावे सहकारिषण्णां कारणानां कथमुपयोग इति वाच्यम् । पूर्वतन्त्रवत् कारणत्वाभावात् । तत्रत्यबलाबल-मात्रादरणात् । न च श्रुतिर्वेदः सूत्र इति शङ्क्षम् । जैमिनेर्व्यासिशष्यत्वेन फलाध्याये 'परं जैमिनि-र्भुख्यत्वा'दित्यादिसूत्रे तन्नामग्रहणात् । अन्यथा वेदादिबलीयस्त्वादित्येव सूत्रयेत् । बुसुतिसतेति । बोद्धमिष्टस्यात्मनः । 'सुखं भगवो विजिज्ञास' इति श्रुतेः । द्योकमिति । ननु पश्चम्या भाव्यम् , तरणे-ऽपादानत्वात् । मैवम् । जीवः शोकं तरित, तं जीवं शोकं तारयतीति प्रेरणायां णिच् । तारयतीत्यस्य हारयतीत्यशीत् । 'दुह्याच्पच्दण्ड्युविप्रच्छिचिब्र्शासुजिमन्थ्सुषाम् । कर्मसुक् स्यादकथितं तथा स्यान्नीहृकृष्वहा'मित्यत्र निञादीनां चतुर्णामर्थग्रहणात् । एवमपेक्षितोत्तया सिद्धापेक्षितेन समं भाष्या-न्वयमाहुः तस्य चेत्यादि । आत्मज्ञानस्यालाभत्वादाहुः ज्ञायमानस्येति । लाभेति । लाभप्रतिपादको निरपेक्षो रवः । ताद्दशी 'यदा वै सुखं लभत' इति वाक्याद्धलीयसी। भूमपदस्य सर्वात्मभावार्थकत्वप-क्षमुक्त्वा तस्य भगवदर्थकत्वपक्षमाहुः तथेति। आत्मनो भगवतः 'भगवद्रपत्वात् सर्वात्मभावस्ये'ति भाष्यात् । 'यमेवे'ति सावधारणश्रुत्या भक्तयादीनामप्रयोजकत्वमाशङ्क्याहुः तानीति । प्रमादाभावसर्वात्म-भावसिंहतविरहभावबलानि भक्तयादीनि । एतदिति । वरणमात्रलभ्यत्वं सर्वात्मभावदानद्वारा लिङ्ग शब्दसामर्थ्यरूपम्, 'फॅलमत उपपत्ते'रित्यत्र तथा व्याख्यानात् । सर्वात्मभावस्य तु वरणमात्रलभ्यत्वं प्रदानवद्धिकरणे सिद्धम्। अर्थद्वयं भगवत्सर्वात्मभावरूपं बहुषु स्थलेषु वर्तते । तत्रत्ये विचारे मात्रपदं

एतच 'विचैव तु निर्धारणा'दित्यत्र निरूपितम् । अपरं च, 'नात्मवित्, तरित शोकसात्मवि'दितिनारदवाक्यानुवाद्यो-

#### भाष्यप्रकाशः।

दिप पुरुषोत्तमस्य लिङ्गम् । 'पुरुषः स परः पार्थ भक्तया लभ्यस्त्वनन्यये'ति गीतावाक्यात् । एति छिङ्गं चकारात् भूमादिश्रुतिः उभयमपि 'विद्येवे'ति स्त्रे निरूपितम् । अत्र श्रुतिबोधको ग्रन्थः प्रायस्त्रुटित इति प्रतिभाति ।

पूर्वोक्तस्य लिङ्गेस श्रुत्यन्तरस्यत्वात् प्रकृतसन्दर्भसं लिङ्गं दर्शयन्ति अपरं चेति।
नारदवाक्यानुवादयोरिति। नारदवाक्ये तदनुवादे च। उत्तमप्रकात्मकेनेति। 'अस्ति

कारहर्ये एकत्र, अन्यत्रावधारण बोध्यम् । गीतेति । सर्वात्मभावस्य छिङ्ग तु 'भगवान् भजतां मुकुन्दो मुक्तिं ददाति कर्हिचित् स्म न भक्तियोग'मिति वाक्यात् । भू स्हेति । भू मरूपनिरपेक्षो खः आदिना पुरुषोत्तमरूपनिरपेक्षो रवः । विद्येतिसूत्रे पुरुषोत्तमरूपनिरपेक्षो रवो नास्ति । सर्वात्मभावरूपो रवश्रेत्याहुः अञ्रति । 'नायमात्मे'ति आत्मरवः पुरुषोत्तमवाची, 'तपसो वाप्यलिङ्गा'दिति सर्वा-त्मभाववाची । तथाप्युपपादनसापेक्ष इति घाघ इत्युक्तम् । श्रुत्यन्तरेति । मुण्डकश्रुत्यन्तरेत्यर्थः । काठकश्रुसन्तरेसर्थश्च । अत्र 'नायमात्मे' सादिवाक्यस्थात्मलाभसामर्थ्य 'लभ्य' इति पदादालोचितम् । तनुविवरणसामर्थ्य 'विवृणुत' इति शब्दादालोचितम् । द्वितीयस्य 'नायमात्मे'त्यादिवाक्यस्य धामवेशन-सामर्थ्यं 'विशत' इति शब्दादाले।चितम् । तयोः स्वार्थबोधे समाप्तयोर्वाक्ययोः पुनराकाङ्कावशेनैकवा-क्यतया वरणाहिक्कं सर्वात्मभावः 'वरणजसर्वात्मभावे'ति भाष्यात् । तथा च निःसाधनो यः कोप्यु-क्तभक्तेरङ्गम् । वरणमात्रस्य साधनत्वमुक्त्वा पुनर्बराभावनिषेधेनात्मराभवाक्यस्य बराप्रमादयोर्वाक्यस्य च सामर्थ्यमालोच्य परस्पराकाङ्क्षयैकवाक्यतया 'श्रेयोभिर्विविधेश्चान्यैः कृष्णे इति वाक्याद्विविधश्रेयोवानुक्तभक्तेरङ्गम् । 'एतैरुपायै'रिति श्रुतानुपायपदान्न पुष्टिमार्गायः. अपि तु मर्यादामार्गीयः । भक्तिहंसे स्पष्ट एवायमर्थः । तथा च यः कोषि वरणेन सर्वात्मभावं छभेतेति श्रुति कुल्पयति पूर्व लिङ्गम् । द्वितीय तु लिङ्गं विविधश्रेयोवान् बलाप्रमादान्यामात्मान लमेतेति श्रुतिं कल्पयति । एवत्र यत्पूर्वपक्षिणोक्त वाक्यात् ज्ञानप्रकारविशेषः प्रकरणाछिद्गस्य सन्दिग्धस्य बाध इति । तन्नोपपद्यते । लिङ्गस्यासन्दिग्धत्वात् तेन दुर्बलवाक्यान्न ज्ञानप्रकारविशेषः, प्रकरणं तु दुरापास्तम् । तथा च यथा तृतीयस्य तृतीयपादेऽष्टमाधिकरणे 'स्योनं ते सदनं कृणोमि घृतस्य धारया सुरोवं कल्पयामि । तस्मिन् सीदामृते प्रतितिष्ठ त्रीहीणां मेध सुमनस्यमान' इति । अस्य मन्नस्यार्थः । भोः पुरोडाश ते तव स्योनं समीचीनं सदनं स्थानं कृणोमि । विकरणव्यत्ययान्न तनादिकृञ्भ्यउः, किन्तु जुहोत्यादिभ्यः रुटुः शपोपवादः । करोमीत्यर्थः । तच्च स्थानं घृतस्य धारया सुष्टु सेवितुं योग्य सुरोवं कल्पयामि । भो व्रीहिसारभूत त्वं व्रीहीणां मेघ सुमनस्यमानः समाहितमनस्कस्तस्मिन् समीचीने उपविश तत्र स्थिरो भवेत्यर्थः । तत्र 'तस्मिन्' इत्यनेन पूर्वोत्तरयोरेकवाक्यत्वे सति सर्वोप्यय मन्नः स्थानकरणस्थाङ्गम् । तत्र विनियोजिका श्रुतिरेव कल्पनीया सर्वेणानेन मन्नेण स्थान कर्तव्य-मिति । तथा सर्वेण मन्नेण पुरोडाशः स्थापनीय इत्यपि कल्पनीया । सदनाङ्गत्ववत् प्रतिष्ठापनाङ्गत्व-स्यापि तद्वाक्यबोधितत्वात् । तथा सति सद्नस्थापनयोरस्य मन्नस्य विकल्पः समुचयो वा स्वेच्छया भविष्यतीति प्राप्ते, सिद्धान्तितम् । यदेतत्पूर्वोत्तरार्धयोः परस्परान्ययेन सम्भवनेकवाक्य तदेतदुत्तरार्धस्त्र रात्मपद्मुत्तमप्रभात्मकृत लिङ्गेन पुरुषोत्तवरिप्ति ज्ञायते । रा हि सर्वेन्य उत्तमोऽतो ब्रह्मेत्युपास्यत्येन सनत्कुमारोक्तप्रतिरूपं ततस्ततो भूयोऽस्तीत्य-

#### भाष्यप्रकाशः।

भगवो नाम्नो भूय' इत्यादिरूपाधिक्यप्रश्नात्मकेन । एतदेव विभजनते ख हीत्यादि । स पुरुषोत्तमो हि निश्चयेन 'स उत्तमः पुरुष' इति श्चतेः 'अतोऽस्मि लोके वेदे चे'ति स्मृतेः रिक्षः।

सदनकरणे शक्तिमकल्पयित्वा कृत्स्नं सन्त्रं सदने विनियौक्तं नाईति । तथा पूर्वार्धस्य स्थापने शक्तिमकल्पयित्वा न तत्र प्रभवति । तथा सति लिङ्गेन वाक्यबाधादर्धेद्वयमुभयोर्व्यवस्थितमिति व्यव-स्थापितम् । तद्वत् 'नायमात्मे'तिवाक्यद्वयं स्वार्थवोधसमाप्तम् । तत्र पूर्व वरणमात्ररुभ्यत्वमाह् श्रुतिः । भाष्ये भक्तिहेतुग्रन्थस्योद्देशात् तत्र चातुग्रहस्य वरणकारणत्वेन निवेशादनुग्रहेण वरणमात्ररुभ्यत्व-माह भक्तिहेतुः । भाष्यत्वाद्वरणानुग्रह्योः कार्यकारणभावः । अत्रेतरसाधननिषेधपूर्वकवरणादि-मात्ररुभ्यत्वात् पुष्टिः। अत्रापि खरूपबर्रेन मुक्तिः, ज्ञानभक्तयादि दत्वा मुक्तिः । तत्र द्वितीयपक्षे पुष्टाविप सर्वात्मभावप्रवेश इति सर्वात्मभावमपेक्षते । स द्वितीयश्चतौ लिङ्गपदेन श्चतोऽश्चतापेक्षया प्रबलोऽनुकृष्यते । 'गौणसुरूययोर्सुरूये कार्यसम्प्रत्ययात् ।' 'सुरूयभक्तिरि'ति सर्वात्मभावसमारूया । 'याहि सर्वात्ममावेने'त्येकादशसर्वस्व निवन्योक्तं श्रीभागवते एकादशस्कन्धे द्वादशाध्याये पुष्टिमार्गनिरूपणे यतः । श्रुतयश्च 'मक्तिरहस्यमजन'मित्यादि । अत्र मन पदादेकादश मनसो वृत्तयो ग्राह्माः । 'आत्मनि सर्वेन्द्रियाणि सम्प्रतिष्ठाप्ये'ति । 'यत्र नान्यत् पश्यती'ति । 'श्रुतेश्चे'तिस्त्रमत्रैव चतुर्धचरणे । द्विती-यसां मर्यादाभक्तिः । 'न च प्रमादा'दिति भक्तयुपायकथनात् । अप्रभादाद्वे तपश्च । लिङ्गं तु प्रदानव रसूत्रोक्तरीत्या प्राप्यते । अत्रापि वरणमनुग्रहश्च योज्यः । किञ्च, 'पुरुषोत्तमठाभहेतुभूतं तु भक्तिमार्ग' इत्यादि 'विद्येवे'ति सूत्रभाष्यात् । भक्तिहेतुग्रन्थरीत्यानुग्रहोपि । श्रुतयोपि 'आत्मा वा अर' इत्यादि 'त भजत् तं रसेत्' 'भक्तया जानाति चाव्ययम्'। तथा च दृष्टान्तानुरोधात् यथा 'स्नुवेणावद्यति स्विधितनावद्यति हस्तेनावद्यती'त्यत्र सुवादीनां सामर्थ्यमालोच्य 'द्रवं मांस कठिन'मिति श्रुतिं कल्प-यित्वा स्नुवस्य द्रवावदाने स्वधितेमीसावदाने हस्तस्य कठिनावदानेऽङ्गत्वं विधिरर्थगतसामर्थ्यरूप-लिइमालोच्य बोधयति, तथा प्रकृते 'तदज्ञाने सर्वमौद्धं तेन तद्धृदयं स्मृत'मिति निवन्धात् पुराणविदो विगतसर्वमोहा यावद्वाक्याभ्यामुभयश्चतिभ्यां एक मार्गमुपगच्छन्ति, तावत् भार्गास्त्रयो मया प्रोक्ताः' इति वाक्याद्वरणसामर्थ्य तस्यान्मलाभहेतुत्वं ज्ञात्वात्मा लभ्यो भक्तिमार्गात्, सा भक्तिरिप पुष्टिः सर्वात्मभावरूपा, श्रुतौ वरणमात्रोपादानात् । अतः स्वेन वृतेन् सर्वात्मभावेनात्मा लभ्य इति श्रुतिं प्रकल्प्य पुष्टिमार्गीयस्य पूर्वश्रुत्युक्तमार्गाङ्गत्वम् । द्वितीयश्रुतौ भत्तयादेर्बठादिपदवाच्यस्य सामर्थ्यमालोच्य तस्य वरणमन्तराऽसम्भवं 'भगवान् भजतां मुकुन्दो मुक्तिं ददाति कर्हिचित् स्म न भक्तियोग'मिति वाक्यादालोच्य वरणेन बलादि भक्तिरिति श्रुतिं प्रकल्प्य मर्यादामार्गीयस्य द्वितीयश्रुत्यु-क्तमार्गाङ्गत्वं च बोधयतीति । लिङ्गस्येति । वरणसामर्थ्यस्य भक्तयादेर्बलादिपदवाच्यस्य सःमर्थ्यस्य च । लिङ्गमिति । आत्मपद्स्य उत्तम्प्रश्चात्मकत्वं लिङ्गम् । सर्वात्मभावस्य 'स एवाधस्ता'दित्यादिनोक्तो भावो लिङ्गम् । स भगवतो नारदस्योत्तमत्वं 'यो यच्छ्द्धः स एव स' इति वाक्यात् पुरुषोत्तमप्रयुक्तं उपनिषदि, अन्यथा नित्ये वेदेऽस्तीति अनित्यस्य नारदस्य श्रीभागवते मध्यमाधिकारिण उत्तमत्वा-नविच्छन्नस्य संयोगापत्त्या स नारद इत्यर्थमनादृत्य भाष्यं व्याकुर्वन्ति स्म स्व पुरुषोत्तम इत्यादि ।

प्रच्छत् । अन्ते सर्वाधिकत्वेन सुखात्मकत्वेन भूमानं श्रुत्वा तथा नाप्टच्छत्, किन्तु तत्प्राध्यर्थमत्यार्था 'किस्मन् प्रतिष्ठित' इत्यप्टच्छत् । तदा सर्वात्मभाव-वत्स्वेव प्रतिष्ठित इत्याद्ययेन सर्वात्मभाविष्कात्मकं भावं 'स एवाधस्ता'दि-त्यादिनोक्तवान् ॥ ४९ ॥

#### भाष्यप्रकाशः

सर्वभयो नामादिप्राणपर्युन्तेभ्योऽक्षराचोत्तमः । अतो नामाद्याशान्तेषु ब्रह्मेत्युपास्यत्वेन कथनात् सनत्कुमारोक्तप्रतिरूपं सनत्कुमारेण 'नाम्नो वाव भूयोऽस्ती'त्याद्यक्ते 'तन्मे ब्रवीतु भगवा'-नित्येवं तल्लक्षितरूपं तत'सतो भूयोऽस्तीति'ति ज्ञात्वा अपृच्छत् । अन्ते पश्चात् सर्वाधिकं भूमानं श्रुत्वा, तथा 'अस्ति ततोऽपि भूय' इत्येवं नापृच्छत् , किन्तु तद्धिष्ठानमपृच्छत् । तथाचैतत्प्रश्रद्धयसामध्येनाप्युपक्रमगतमात्मपदं पुरुषोत्तमपरमिति निश्चीयते । वाक्याल्लिङ्गस्यापि वलीयस्त्वादित्यर्थः । नन्वस्त्वात्मपदं पुरुषोत्तमपरम् , तथापि विवक्षितसर्वात्मभावबोधकन्स्यात्रादर्शनात् कथं न तद्भ्यस्त्वबाध इत्यत् आहुः तद्देत्यादि । तथाच द्वितीयप्रश्नोत्तरे सर्वात्मभाविलङ्गस्य दर्शनान्न तद्भाध इत्यर्थः । एतेनावश्यकोपपत्तिरत्र वाक्यतात्पर्यनिर्णाधिकेत्युक्तम् ॥ ४९ ॥

### रहिमः।

त्यदादीनामुत्सर्गतः प्रधानपरामर्शित्वेन स पुरुषोत्तमः, न तु नारदः । अपृच्छिदित्यत्र तु नारदः कर्ता । नंतु स नारदो हि निश्चयेन श्रोतत्वादुत्तमः, मध्यमाधिकारित्वस्य श्रीभागवतीयत्वेन भगवन्मतत्वात् । श्रीतत्वाभावात् । अतः सर्वोत्तमत्वात् । सनत्कुमारोक्तप्रतिकूलरूपम् , अन्यत् समानं च्याख्यानमिति व्याख्यानं कुतो नादतम्, अन्यथा स हि सर्वेभ्य उत्तम इति भिन्नं वाक्यं स्यादिति चेत्। न। पूर्वीक्तदोषाणामवर्जनीयत्वेन वाक्यभेदस्यादोषत्वात् । तस्त्रिक्षितेति । प्रति ठक्षणे 'ठक्षणेत्यम्भूता-ख्यानभागवीप्सासु प्रतिपर्यनव' इति पाणिनिस्त्रात् । नारदलक्षितं रूपम् । तथा चेति । पूर्वीक्त-प्रकारेण च प्रश्रद्वयम्, ततो 'भूयोऽस्ती'ति ज्ञानेन प्रश्नः अधिष्ठानप्रश्रश्च । वाक्यात् 'सोहं भगवो मन्नविदेवास्मि, नात्मवि'दिति वाक्यात् छिङ्गस्य ततो भूयस्त्वेन ज्ञातस्य ज्ञानविषयिणीच्छारूपस्य तद्धिष्ठानज्ञानविषयिणीच्छारूपस्य च अधिपदेनात्मरूपनिरपेक्षरवस्य बलीयस्त्वात् । तद्भयस्त्ववाधो लिङ्गभूयस्त्वबाधः । ननु वाक्यार्थजीवात्मरूपस्य प्रतीतस्य बाधाद्वाक्याप्रामाण्यापतिरिति चेत् , तत्राहुः एतेनेति । उपपादनादाविश्यका युक्तिः, पुरुषोत्तमपर आत्मशब्दो न स्यात् , वाक्यप्रश्नसामर्थ्यश्चतयो न स्युरित्येवंरूपा वाक्यस्य तात्पर्यं तस्य पुरुषोत्तमे निर्णायिकेत्येतेन भाष्येणोक्तम् । वक्तुरिच्छा तु तात्पर्यम् । तस्य शब्दार्थस्यानवच्छेदे विशेषस्पृतिहेतुत्वम्, 'संयोगो विप्रयोगश्च साहचर्यं विरोधिता । अर्थः प्रकरणं लिङ्गं शब्दस्यान्यस्य संनिधिः । सामर्थ्यमौचिती देशः कालो व्यक्तिः स्वरादय' इति काव्यप्रकाश आदिपदात् । यद्यप्यादिपदार्थोऽभिनयादयः, इदं च नाभिनयः । अभिनयादय इत्यत्रा-दिशब्देन हृदयनिहितहस्तो गृहीतः । 'यथा 'इतः स दैत्यः प्राप्तः श्रीनेत एवाईति क्ष्य'मित्यत्रात्म-निर्देशो हृदयनिहितहस्तेन प्रतीयते । तथाप्यादिपदार्थत्वं तात्पर्यस्याप्यविरुद्धम् । जीवेऽभिघावृत्तिः, पुरुषोत्तमे तात्पर्यवृत्तिस्तस्या निर्णायिकेति वार्धः। परं वाकारोऽनादरे। तस्य वाक्यस्य सन्दिग्धत्वादिनि विक्ष्यमाणभाष्यप्रकाञ्चात् । सन्दिग्धेऽर्थे काव्यप्रकाशकारिकाप्रवृत्तेरुचितत्वात् ॥ ४९ ॥

नन्वेतया श्रुत्या न सर्वात्मभाविष्ठङ्गात्मको भाव उच्यते, किन्तु व्यापकत्वेन सर्वरूपत्वेन स्वभिन्नाधिकरणाभावादन्यत्राप्रतिष्ठितत्वमेवोच्यत इत्यत उत्तरं पठित।

अनुबन्धादिभ्यः प्रज्ञान्तरपृथक्तववत् दृष्टश्च तदुक्तम् ॥ ५० ॥

भूमखरूपं श्रुत्वा 'स भगवः कस्मिन् प्रतिष्ठित' इति प्रश्ने 'स्वे महिन्नी'त्यु-त्तरम् । तद्वथेस्तु स्वीयत्वेन वृते भक्ते यो महिमरूपः स्वीत्यभावस्तस्मिन्निति । स्वरूपात्मके महिन्नीति वा । भगवदात्मकत्वात् स्वीत्यभावस्य । तदितरस्य साक्षात्पुरुषोत्तमाप्रापकत्वाद्स्येव तत्प्रापकत्वात् परमकाष्टापन्नमहित्वरूपोऽयमेव भाव इति महिमदाब्देनोच्यते । स तु विषयोगभावोद्ये सत्येव सम्यक् ज्ञातो

#### भाष्यप्रकादाः।

अनुषम्यादिभ्यः प्रज्ञान्तरपृथकत्ववत् दृष्टश्च तदुक्तम् ॥ ५० ॥ सत्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । तथाच प्र्वेष्ठपक्षमगतवाक्ष्यवलेन प्रत्यवस्थाने तस्य वाक्यस्य सन्दिग्धार्थकत्यादुपसंहारगतत्वेप्यसन्दिग्धाभ्यां ततः प्रवलाभ्यां श्रुतिलिङ्गाभ्यामेतद्वाक्ष्यार्थनिर्धान्यत्व ताभ्यामात्नपदस्य पुरुषोत्तमपरत्वेप्येतया द्वितीयप्रश्चश्चत्या यत् सर्वात्मभावसमर्थनस्, तन्न युक्तस् ।
तदुत्तरश्चतौ पुरुषोत्तमस्य स्वप्रतिष्ठताया एव सिद्ध्या भवदुक्तसर्वात्मभाववद्भक्तस्याधिकरणताया
असिद्धौ सर्वात्मभावस्यात्र प्रतिपत्तमग्वस्यत्वादित्याशङ्कायामिदं सत्त्रं पठतीत्यर्थः । उक्ताशङ्कानिवारकं सौत्रं हेतुश्चकश्चितिवचारश्चसेन व्याङ्गर्वन्ति भूमस्वरूपश्चवणानन्तरं तद्यादारश्चे सनत्कुमारेण
'स्वे महिम्नी'त्युत्तरश्चक्तम् । तत्र स्वपदसात्मीयवाचकत्वे स्वीयत्वेन वृतो यो भक्तस्तिष्ठो यो
महिमा सर्वात्मभावरूप उत्कर्षसास्तिकृत्यर्थो भवति । यदि च स्वपदमात्मवाचकम्, तदा
स्वरूपात्मके महिन्नीत्यर्थो भवति । स च महिन्ना सर्वात्मभाव एवेत्युस्वयापि तस्य महिन्नो
भगवत्स्वरूपात्मकत्वात्स्वपदं न विरुध्यते । नच तस्य स्वरूपात्मकत्वे कथं महिमरूपत्विमिति शङ्कनीयम् । सेतुत्ववदुपपत्तेः । तदितरस्य पुरुषोत्तमभिनस्य तत्प्रापकत्वाभावादस्य तदात्मकभावस्यैव
तत्प्रापकत्वाद्यमेव सर्वोत्कृष्ट इत्ययमेव महिमपदेनोच्यते । स तु विष्रयोगभावोदये सत्येव
सम्यक्त परमत्वेन रूपेण व्यनिचारिमाविर्जाते भवति।ते त्वनियतस्यभावा इति ज्ञापयितुं त्रिविधाः

## रिक्मः।

अनुबन्धादिभ्यः प्रज्ञान्तरपृथवत्ववत् दृष्टश्च तदुक्तम् ॥ ५० ॥ उत्तरेति । तस्य प्रथस उत्तरश्चतौ 'स्व मिहन्नी'ति श्वतौ । सौन्नमिति । अनुबन्धरूपम् । सर्वोत्मोति । वृतपदसमिन्याद्दारात्तदुत्तरश्चत्युत्त्वतिष्ठप्तर्वार्थरूपसर्वात्मभावरूप द्रस्यथः । सर्वेति । 'तपसो वाप्यिठि-ङ्गा'दिति श्रुतेः । तदितरस्येत्यादिभाष्यं विवरात्रकुः न चेत्यादिना । तत्वापकत्वेति । 'स्वयमेवात्समात्मानं वेत्य त्वं पुरुषोत्तमे'ति 'भन्त्या जानाति चाव्यय'मिति भक्तिपरमात्मनोः स्वज्ञानसाधनत्वाद्देक्योक्तः पुरुषोत्तमभिन्नस्य तत्प्रापकत्वाभावात् । प्रवेशसायनत्वात् द्रयोरैक्यं वा । 'ततो मां तत्त्वतो-ज्ञात्वा विश्वते तदनन्तर'मिति वाक्यात् । भाष्ये स्वाक्षात्पदं प्रत्यक्षे तुल्ये वा । 'साक्षात् प्रत्यक्षतु-त्ययो'रिति विश्वात् । स्व तिव्वति भाष्यं विवरांवभूदुः •स्व निधति । परेति । ननु सर्वात्मभावत्वेन सर्वात्मभावः कृतो न ज्ञातो भवतीति चेत् । न । परो मीयते ज्ञायते तेनाधिष्ठानेनेति परमस्तत्त्वेना-

भवति व्यभिचारिभावैः।ते त्वनियतस्वभावा इति ज्ञापितृतुं त्रिविधाः। 'स एवा-धस्ता'दित्यादिना, 'आत्मैवेद् सर्व'मित्यन्तेन निरूप्य, भूमप्रतिष्ठाधिकरंणप्रश्ने, यदुत्तरितं 'स्वे महिन्नी'ति,तमेवानुबधाति, 'स वा एष' इत्यनेन, तच्छब्दस्य पूर्वप-

#### भाष्यप्रकाशः

तदादेशाहङ्कारादेशात्मादेशरूपास्तिस्रो विधासत्य भावस्य ज्ञापकाः प्रकारात्तांस्त्रीन् प्रकारान् 'स एवाधस्ता'दित्यारम्य 'आत्मेवेदं सर्व'मित्यन्तेन निरूप्य, भूमप्रतिष्ठाप्रश्ने यदुत्तरितं 'स्त्रे महिम्री'ति, तं महिमपदोक्तं भावमेषानुबन्नाति, 'स वा एष' इति तच्छब्दस्थोक्तमहिमपरामर्शित्वात् तस्मिन् भक्ते 'एवं पश्य'न्नित्यादिना तत्कर्मकदर्शनादिकर्तृताबोधनेन तद्भाववैशिष्ट्यं बोधयँस्तमेव भावं महिमपदेऽनुषञ्जयति । तथाच, अनुबन्नातीत्यनुबन्धः पचाद्यच् । पूर्व स्वपदेनार्थवलेन वा उक्तं भावमनुलक्षीकृत्य बन्नाति नियमयतीत्यनुबन्धः, 'स एष एवं पश्य'न्नितिवाक्यस्थः । स इति पूर्वपरामर्शः । आदिपदेन त्रिविधभावबोधकाः पश्यदादयो धर्माः । स च तदादयश्रेत्यन्त्रवन्धाद्यः । द्वन्दः । तेभ्योऽनुबन्धादिभ्यश्चतुभ्यों हेतुभ्यः सर्वात्मभाव एव दृढीक्रियत इति रिवाः।

धिष्ठानत्वेन ज्ञातो भवति, 'स्वे महिम्नी'ति श्रुतिसमाकलनवेलासत्त्वात् । अन्यत्र कालेपि श्रुति-समाकलनजन्यसंस्कारोद्बोधं परमत्वेन न ज्ञातो भवति, अतो न सम्यक्, अधिष्ठानत्वेन, किन्तु सर्वात्मभावत्वेन, श्रुतिसन्दर्भामावात् । तथा च 'महिम्नी'त्युक्ते सर्वात्मभावप्रतीतिर्यत्र, तत्र परमत्वे-नाधिष्ठानत्वेन ज्ञानमहिम्रीत्यधिष्ठानसप्तम्याः । यत्र तु महिम्रीत्याद्यधिष्ठानप्रतीतिर्नास्ति, तत्र सर्वात्मभा-बुत्वेन सर्वात्मभावः प्रतीयते । राजकीयपुरुष इत्यत्र राजकीयत्वेन पुरुषप्रतीतिवत् । अनुबन्नातीति । नैनु तद्भाविङ्कानुबन्धो दृश्यते, पूर्वं ह्यतीति भाष्येण, न तु सर्वात्मभावानुबन्ध इति चेत्। न । ठिङ्गानुबन्धे तद्भावोऽनुबद्ध एवं । ठिङ्गेन सर्वात्मभावानुमानादित्याशयात् । अन्यथा महिमरूपः सर्वात्मभाव इति भाष्यविरोधः। 'यदुत्तरित 'स्त्रे महिम्नी'ति तमेवानुबधाती'ति भाष्यविरोधश्चेति । तच्छ-ब्रस्थेति भाष्यं विवरामासुः स्म बा इति । दर्शनादीत्यादि । 'पत्रय'न्नित्यत्र कर्तरि लटः शतृप्रत्ययः. मन्वान इत्यत्र शानच् । विजानन्नित्यत्र शता । एवं दर्शनादिकर्तृता । सा च दर्शनाद्यनुकूठव्यापारवत्ता । दर्शनाद्याश्रयतेति नैयायिकाः । तस्या बोधनेनेत्यर्थः । तद्भाववैशिष्ट्य लिङ्गारमकभाववैशिष्ट्यं बोधयन् तं लिङ्गात्मकं भावं महिमपदे सर्वात्मभाववाचकेऽनुषञ्जयति । षञ्ज सङ्गे म्वादिः (प्रेरणा ) णिजन्तः सर्वात्मभावस्य प्रतिपादकतासङ्गमनुपश्राछिङ्गात्मको भावः सञ्जति तत्वात् । तर्हि स कीदक् येन तत्रैव प्रतिष्ठित इत्याकाङ्कायां तं विवृणोतीति लिङ्गभूयस्त्वसूत्रभाष्यप्रकाशात् तं भावं 'स एवा-धस्ता'दित्यादिश्चितिरनुषञ्जयित, महिमपदवाच्यसर्वात्मभावव्याख्यात्री यतः। ननु प्रतिपादकतासङ्को व्याख्यात्र्या श्रुत्या, न तु महिंमपदेन, अतः कथं महिमपदेन श्रुतिरनुषञ्जयतीति चेत् । न । अर्था-भेदात् । यथा कलशपदार्थो हि कम्बुग्रीवादिमान् घटपदेपि सर्बति, अर्थाभेदात् तं कलशपदमनुषञ्ज-यति । पचेति । 'नन्दिग्रहिपचादिभ्यो ल्युणि न्यच' इति सूत्रेण । स्वपद्नेनेति । 'स्वे महिम्नी'ति स्वपदेनार्थबलम्, तदितरेतिभाष्योपपादितं तेन वेत्यर्थः। बन्नातीति । 'स एवं पत्र्य'न्नित्यादि-श्चुतिस्थं दर्शनादिकर्तारं श्चितः सैव बधातीत्यर्थः । स चेति । 'स एवाधस्ता'दित्यादिदर्शना'दिकर्ता तदादय आत्मादेशाहङ्कारादेशात्मादेशरूपास्तिस्रो विधाः । अतो वक्ष्यते चतुभ्यो हेतुभ्य इति । हटी कियते इति । तदितरेत्यादिभाष्योपपादितो महिमरूपः सर्वात्मभाव एवं श्रुत्यानुबन्धात् । ननु

तस्य न वाध इति स्त्रे योजना । न बाध इति पूर्वस्त्रस्थमत्राप्यनुपजते । वस्तुतस्त्वत्र 'प्रज्ञान्तरपृथक्त्वव'दिति दृष्टान्तवोधितं भावपृथक्त्वमेव साध्यम् । तथाच प्रज्ञान्तरस्य यथा पृथक्त्वमस्ति,
तथास्य भावस्यापि पृथक्त्वम् । यदि हि 'स्त्रे महिम्नी'त्यत्रान्यत्राप्रतिष्ठितत्वादिकमभिष्रेतं स्थात्,
न भावपृथक्त्वम्, तदानुबन्धादिकं न कुर्यान्, करोति च तन्, अतस्त्रथेत्यर्थः । पृथक्त्वप्रकारश्राप्रे भाष्य एव 'मुम्रुक्षुभक्तस्ये'त्यादिक्षपे नद्विवरणे स्फुटः । एवं स्वोक्तं व्यवस्थाप्य परे।कं
रिवनः ।

न नृनं सर्वात्मभावानुबन्धः 'स एवाधस्ता'दित्यादिश्रुत्युक्तप्तर्वात्मभाविष्ठद्वभावरूपं यद्र्शनादि तत्कः त्रीतुबन्धादिति चेत्। न । नूनं सर्वात्मभावानुबन्धो लिङ्गेपि सर्वस्मिन्नात्मभावः सर्वात्मभावः इति च्युत्पत्तिनिरूपणात् । लिङ्ग भूयस्त्वाधिकरणे भाष्यप्रकाशे 'तिहं स की दक् येन तेत्रैव प्रतिष्ठित इत्याका -ङ्कायां तं विवृणोति । 'स एवाधस्ता'दित्यादि क्षिप्रान्थालिङ्गलिङ्गिनोरभेदोक्तेश्च । कर्त्रनुवन्धस्य सर्वात्मभाववतोऽनुबन्धात् सर्वात्मभावबन्धात् महिमपदेन सर्वात्मभाव उच्यते इत्यनुबन्धहेतुना स भावो दृढीकृतः । ननु महिमरान्दस्य क राक्तिः, न तावजगित, 'एतावानस्य महिमे'ति श्रुतिनिरुक्तराक्तिः । 'गो अश्व महिमे'त्यादिना जगदेकदेशगवाश्वादिषु महिमपदशक्तिमनूच 'नाहमेवं व्रवीमी'ति शक्तिनिषे-धात् । किन्तु 'महिमानमीश'मिति श्रुतेः शिवे शक्तिः, स तु 'ज्ञानेन भक्ते'ति श्रुतेः सर्वात्मभाववान् । भक्तेत्यत्र भक्तेः सर्वात्मभावरूपमुख्यभक्तिरूपत्वसम्भवात् । अत्रापि महिमपदशक्तावपि सर्वात्मभावस्था-प्रसिद्धेर्दर्शनाचेतिसूत्रे व्रजसीमन्तिन्य उदाहृताः। प्रहस्ते महिमपदस्य सामर्थ्ये शक्त्युक्तेः। श्रुतिपूद्धान रकत्वरूपसामर्थ्यस्य महिमत्वात् । प्रकृत उद्धारकत्वस्य सर्वात्मभावरूपत्वात् । 'दर्शनाचे'ति सूत्रात् । अत्र महिमपदं वेदान्तविषयत्वेन योगाद्धर्तते । योगस्तावत् । 'महु वृद्धौ' भ्वादिरात्मनेपदी, 'मह पूजने' भ्वादिः परस्मैपदी, 'महु भासे' चुरादिः परस्मैपदी, महित वृद्धि कुरुत इति महो भगवान् तस्य भावो वृद्धिर्जगद्रऐति जगदेतावान् महिमा । मंहयति भासते यो भगवान् , स महः, तस्य भावो महिमा शिवो भासारूपो 'महिमानमीश'मिति श्रुत्युक्तः । महति पूजयति यः सत्याख्यो भगवान् स महः, तस्य भावो महिमा पूजनाख्या 'यत्र नान्यत् पश्यती'त्यादिश्चत्युक्ता । तद्धितान्तः । इम निच् । टिलो पः सर्वत्र । नन्दीति स्त्रेणाच् सर्वत्र । उदित्त्वान्नुम् । उदितो नुम्धातोः । ननु 'सत्य ज्ञान'मित्यादि-स्वरूपलक्षणे सत्यनिष्ठा पूजा कथं स सर्वात्मभावरूपेति चेत् । न । भक्तेति श्रुतेः सत्याख्ये शिवादौ मुख्यभक्तिसर्वात्मभावरूपपूजाया युक्तत्वात् प्रकृतेऽन्यत्र तु यथावस्तुप्रपञ्चमित्येकेनानुबन्धरूपहेतुना स भावो दृढीकृतः। एवमात्मादेशाहङ्कारादेशात्मादेशैठिङ्कैः सर्वात्मभावोऽनुमितिविषयीकृतो दृढीकृतः। भक्तः सर्वात्मभाववान् आत्मादेशादहङ्कारादेशादात्मादेशाच । स स स स जगति सकले पश्यन्ती विर हिणीवदित्यत्र भक्तः सर्वात्मभाववानित्यनुमितिः । एव चतुर्भिर्हेतुभिर्देढीकृतेन सर्वात्मभावेन पूजय-तीत्यत्र सर्वात्मभावाभिन्नं पूजनं करोति, 'प्रकृत्यादिभ्य उपसंख्यान'मिति वार्तिकेन तृतीयाऽभेदे । हेतौ तृतीयायां तु सर्वात्मभावेन पूजां सत्कारं करोतीत्यर्थः । भक्तिवर्धिनीटीकायां श्रीगोकुलनाथजिद्धिः 'पूजया श्रवणादिमि'रित्यत्र पूजापदं 'पूजां दैधुः सप्रणयावलोकै'रित्यत्रेव व्याकृतमिति । न<sup>्</sup>चैवं महिमपदे क्किष्टकल्पनेति वाच्यम् । मीमांसाशास्त्रस्य विचारशास्त्रत्वाद्विचारस्य चैवंविधत्वात् । तस्य न बाध इति ।

९ 'उदित्त्वानुमुदितोर्द्वयोर्घात्वो ' इति मूलपाठ । २ इद् लक्षण समन्वयद्वितीयपादे विचारितम् । ३ लिहा-त्मकभावः ।

रामिशत्वात्। एवं सित त्वदुक्तमन्यत्राप्रतिष्ठितत्वं चेदिह प्रतिपाद्यं स्यात्, तदोक्त-रीत्यानुबन्धं न कुर्यात्, अहङ्कारादेशादिकं च न कुर्यात्, उक्तप्रश्नोत्तरं स्वान्यव-स्त्वभावात् 'न क्वापी'त्येव वदेत्। तस्माद्स्मदुक्त एव मार्गोऽनुसर्तव्यः। आदिपदात् त्रिविधा ये भावा उक्ताः, तेषामिष स्वरूपं 'एवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं विजान'न्निति क्रमेण यन्निरूपितं तदुच्यते। पूर्व ह्यतिविगादभावेन तदितराहफूत्यी तमेव सर्वत्र पश्यति। एतदेवोक्तं 'एवं पश्य'न्नित्यनेन। ततः किश्विद्यास्त्रानुसन्धानेऽहङ्कारादेशो भवति। स त्वहमेव सर्वनः स्वकृतिसामध्येन तं प्रकटीकरिष्य इति मनुते।

#### भाष्यप्रकाराः।

द्षयन्ति एवं सतीत्यादि । एवं सतीति । अनुबन्धादिस्रह्णविचारेणोक्तरीत्या श्रुतैः सामझसे सित । एवं सतीत्यस्य तस्मादित्यनेन सम्बन्धः । तथाचैवं श्रुतिसामझसे सित तसात् । अनुबन्धकरणाहङ्कारादेशादिकरणंन कापीं त्यवदनहृषाद्वेतुत्रयात् तथेत्यर्थः । नन्कहेतुत्रयात् यद्यपि पूर्वपक्ष्यभिमतं वाध्यते, तथापि त्रिविधभावैः सिद्धान्त्यभिमतं कथं सिध्यतीत्याकाङ्काया- मादिपदोक्तानां स्वरूपं व्याख्यातुं प्रतिज्ञानते आदीत्यादि। तदुच्यत इति । तत् व्याख्यायते । व्याक्वविन्त पूर्वमित्यादि । एतदेविति । एतादशं दर्शनमेव । स त्विति । अहङ्कारादेशवास्तु ।

## रहिमः।

अनुबन्धादिभ्य आत्मरत्यादि भवत्यतस्तस्य सर्वात्मभावस्य न बाध इत्यर्थः । ननु 'ततोऽतिदैन्येने'त्या-द्विवक्ष्यमाणभाष्यादनुबन्धादिभ्य आत्मरत्यादि भवतीत्येव सूत्रमस्त्विति वाच्यम् । 'नन्वेतया श्रुत्या न सर्वात्मभाविलङ्गात्मको भाव उच्यते' इति प्रकृतसूत्राभासोक्तस्य कारणत्वात् सूत्रपठने । अतोऽनुबन्धा-दिभ्यः सर्वात्मभाविष्ठज्ञात्मकभावस्य न बाध इति युक्तमेव । उक्तेति । कर्तृद्वारा सर्वात्मभावानुबन्ध-रीत्या सर्वात्मभावितङ्गत्रयकथनरीत्या च श्चुतः 'स्वे महिम्नी'त्यस्याः प्रतिपाद्यसामञ्जस्य इत्यर्थः। न चानुबन्धादिभ्योऽन्यत्राप्रतिष्ठितत्व सिध्यति । तस्यार्थस्य ज्ञानमार्गीयत्वात् । आत्मादेशादेरसम्भवाच । श्रुत्यादिबलीयस्त्वादिति सूत्रे ज्ञानप्रकारविशेषदूषणाच । भक्तिमार्गीयव्याख्याने तु 'व्यतिहार' इति सूत्रोक्तसञ्चारिरूपस्य सुखेन सर्वात्मभाविङ्गत्वसम्भवाच । तथेति । अस्मदुक्तमार्गोऽनुसर्तव्य-त्वेन प्रकारेणेत्यर्थः । अतोऽस्मदुक्तोऽस्माभिः 'तन्निर्धारणानियम' इत्यधिकरण उक्तः, कृत्यविषयोपि मार्गों भक्तिमतां भक्तिमार्गमनु पश्चात् सर्तव्यः प्राप्तु योग्यः । 'तयोरेव कृत्यक्तखठर्था' इति सूत्रेण उक्तमार्गोनुसर्यत इति वार्थः, कर्मणि तव्यस्वद्वा । भाष्य एवकारस्तु कर्ममार्गस्य हिरण्यगर्भा-तिरिक्तामोचकत्वेन ज्ञानमार्गस्याक्षरमात्रप्रापकत्वेन भक्तिमार्गस्यैव मार्गत्वात् । तदुक्त तृतीय-सुबोधिन्यां पत्रविशाध्याये सिद्धान्तान्तरनिरूपणोक्तिपुरस्कारेण चतुश्रत्वारिशे श्लोके 'सर्व शास्त्रार्थ निरूप्य परलोकार्थं यत्तां अस्मिन् लोके एतावानेव निःश्रेयसोदयः, तचेत् स्थिरीभवति, तदा कृतार्थता, तिस्थरीकरणार्थं भक्तिरेव, केनापि प्रकारेण भगवति स्थिरं मनः परमपुरुषार्थसाधकमिति योग-सिद्धान्तः । तत्र भक्तिरेव स्थिरीकरणे हेतुरिति स्वसिद्धान्तानुसारेणापि भक्तिर्निरूपिता, भागवतानुसारे-्णापि । तस्माद्भक्तिः सर्ववादिसम्मतेति सैव कर्तव्ये'ति । इयं भक्तिमार्गस्य कृतिविषयस्य विषयीकुर्वाणा मुख्यभक्तिरूपसर्वात्मभावमपि सिद्धान्तविषयीकरोति । कैमुतिकन्यायेन 'इत्येकादशसर्वस्वं भगवान् स्वयमु-क्तवा'निति सर्वनिर्णयोपान्त्ये उक्तं कृत्यविषयम्पि । 'तस्मादन्यवचो मृषे'ति सर्वनिर्णयात् । अनुभवाच । एतादृशामिति । एवंपदादिति भावः । न त ज्ञानमार्गीयाभेददर्शनम् , एवंपदेन पूर्वविमर्शात् । पूर्वत्र करोति च तथा। अत् एवान्वेषणगुणगाने कृते ताभिः। एतदेवोक्तं 'एवं मन्वान' इत्यनेन। ततो निरुपधिस्नेहविषयः पुरुषोत्तम आत्मशब्देनोच्यते इति तदादेशो भवति। तदा पूर्वकृतस्वसाधनवैफल्पज्ञानेनातिदैन्ययुक्तसहज्जलेहजविविधभाव-

#### भाष्यप्रकाशः

तथाचाहङ्कारादेशोक्तरीत्या स्वभाने स्वस्मिन् सामर्थ्यविशेषभानादहमेव सर्वैः प्रकारैः 'स्वसामर्थ्येन तं प्रकटीकरिष्य इति मनुत' इत्यादिकयानया फिक्कियाहङ्कारादेशफलमुक्तम्, प्रामाणिकत्वाय परिचायितं च । 'ततो निरुपधी'त्यादिना चात्मादेशभानफलमुक्तम्। एवं विधात्रयोक्तानां स्वरूपं

### रहिमः।

मम तत्स्वाम्युपरिष्टादित्यादिस्फूर्तौ षष्ट्या भेदावगाहिन्या आक्षेपात् । 'अन्तरा भूतग्रामवत् स्वात्मन' इति सुत्रे भक्तानां भेदस्यादोषत्वोक्तेः । अत एवकारोपि । स्वभान इति । व्यापकत्वेन भाने । नन्वस्त्व-भिन्नानां भक्तानां व्यापकत्वम् , आधुनिकानामणूनां जीवानां तु व्यापकत्व'मानन्दादयः प्रधानस्ये'ति सूत्रविरुद्धमिति चेत् । न । सायुज्ये तदीयव्यापकत्वस्य जीवेष्वङ्गीकारात् । तमिति । व्यापकमि । मनुत इति। 'मन्वान' इति श्रुतौ 'मनु अवबोधन' इत्यस्य तनोत्यादिगणश्रस्थोपादानम्। नतु मन्यत इति दिवादिगणश्यस्य, 'मन ज्ञान' इत्यस्य नवा 'मानयत' इति चुरादिगणश्य'मनि स्तम्भ' इत्यस्य मन्य-मान इति मानयान इति चाप्रयोगात् । अवबोधत इत्यर्थः । भाष्ये भागवतमतेनाहुः करोति चेति । अहं करिष्य इत्यत्र । ब्रह्महृदे नीतानां मझानां ब्रह्मभूतानामहमः प्राकट्यस्य 'ततोऽह नामाभव'दिति पुरुष्ट्र विधनाह्मणाद्वक्तव्यतया 'करोति च तथे'त्युक्तम् । नेनु श्रौतं 'मनुत' इस्येतावदेव भणतीत्यलं भागवताय करोतीत्यस्मैपदायेति चेत् , तत्राहुः अत एचेति । कृष्णोपनिषदि 'तस्मान्न भिन्ना एतास्ता आभि-भिन्नो न वै विभु'रित्यभिन्नत्वेन तच्छन्दाभिहिताभिः कृते फलप्रकरणे इति श्रौते ते, मनुत इति श्रौते पूर्णीये इत्यर्थः । एतदेवेति । एवकारेण 'मन ज्ञाने' इत्यस्यानिटो मन्तव्य इत्यस्य युक्तिभिरतुचि-न्तनरूपमननस्य व्यवच्छेदः। 'मनु अवबोधन' इति सेटस्तदर्थामावात्। दर्शनसाधनत्वाच युक्तिभिरनु-चिन्तनरूपमननस्यास्य प्रकृतमननस्य दर्शनानन्तरभावित्वा । एवंपदाच । प्रकृते । फलमिति । 'अहमेवांघस्ता'दिलादिस्फूर्ते 'रहमेव सर्वैः प्रकारै'रिलादिफक्किकयोक्तं फलं 'अत एवे'लादिभाष्येण परि-चायितमित्यर्थः । तत इति । अन्वेषणस्य प्रकटीकरणार्थत्वेन गुणगानस्य दोषनाशार्थत्वेन दोषनाशान-न्तरं 'नराणां क्षीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायत' इति वाक्योक्तन्यायान्निरुपधिस्नेहस्तद्विषयस्तु पुरुषोत्तमः । भक्तेः सर्वात्मभावत्वात् । 'इन्द्रियाणि जुहोती'तिश्चतेः। न च तृतीयमार्गत्वमिति वाच्यम्। श्रुतीनां वैराग्यशमदमतितिक्षामुमुक्षुत्वानामवर्जनीयत्वात् । साधनचतुष्टयवतां भक्तानां तृतीयमार्ग-त्वं चिन्त्यम् । विरहकालेऽन्वेषणपूर्वकृतगुणगानसाधनानां भगवदप्राकट्ये वैफल्यं तस्य ज्ञानस्य दैन्य-कारणत्वम्, न तु वैफल्यस्य, अतो ज्ञानपदम् । तेनातिदैन्यं कातरत्वं आर्तिरूपाधिकारिरूपं रसनि-विष्टं स्नेहे विविधमावोत्पत्तौ कारण भवतीति स्नेहे तद्यक्तत्वमुक्तम् । सहजपदेनानुग्रहजन्यत्वसूचनात् स्रोहे पुष्टिमक्तित्वम् । साधनजन्यत्वे स्रोहस्य सहाविभीवो न स्यात् । स्रोहस्य तु स्वमाव एव यद्विकि भभावजनकत्वम् । अतिरिक्तत्वेऽत्र गौरवम् । एतेन भाष्येण 'विजान'न्नितिश्रुतौ विविधमावप्रादुर्भाव उक्तः । 'जनी प्रादुर्भाव' इति धातोः । 'ज्ञा अवबोधन', इत्यस्य रूपं विजानन्निति, तदा तु विवि-धभावविषयकज्ञानवत्त्वेन विविधमाववान् ज्ञानद्वारेति भाष्यार्थः । तत इति । इदमेवात्मादेशमानफ्छं

वान् भवति । तदेततुक्तं 'एवं विजान'श्वित्यनेन । अत एवोप्सर्ग उक्तः । ततोऽति-दैन्येनाविभीवे सति या अवस्थाः,ता निरूपिता 'आत्मरित'रित्यादिना । अत्रात्म-राब्दाः पुरुषोत्तमवाचका होयाः । अन्यथोपचारिकत्वं त्यात्। मुख्ये सम्भवति तस्या-युक्तत्वात् । ननु सर्वात्यभावस्यापि मुक्तौ पर्यवसानम्, उत नेति संशयनिरा-

भाष्यप्रकाशः।

व्याख्यायाग्रिमग्रन्यं योजयन्ति तत्तोऽतिदैन्य इत्यादि।

स्त्रांशमवतारयन्ति नन्बित्यादि। नन्क्युक्तिभिरत्र भवतु सर्वीत्मभावः, तथाप्यत्र फलत्वेन सर्वप्रनिथात्रिमोक्षस्येवोक्तत्वात्तस्य च 'भिद्यते हृदयग्रन्थि'रिति श्रुत्यन्तरस्वारस्येन परावरदर्शनस्य यत्फलं तस्येवात्र प्राह्यत्वात्तस्य च 'तमेवं विद्वानमृत इह भवती'त्यादिश्रुत्यन्तरेषु सक्तिरूपस्येव सिद्धत्वादस्य भावस्यापि सक्तावेव पर्यवसानभिति फलतो न कश्चिविशेषः। अथ, न, तदोक्तस्य फिलवाक्यस्य विरोध इत्यस्यापि फलवलेन पूर्वज्ञानियशेषत्वमेवादर्तव्यमितिशङ्कानिरासाय दृष्टान्तमाहे-

तदुक्तमित्यर्थः । अभिन्नमिति । अनुबन्धादिभ्यः किं भवतीत्याकाङ्कायामात्मरत्यादि भवतीति सूत्रं योजयितुर्झाश्रिमित्यादिः । तत इत्यादि । ननु 'भक्तयाहमेकया प्राह्य' इति वाक्येन सर्वात्मभा-वस्य पुरुषोत्तमाविभीवकारणत्वोक्तेरतिदैन्यस्याविभीवकारणत्वं कथमिति चेत्। न । भक्तित्वेनेति वदामः । यतोत्र भाष्येऽतिदैन्यस्याविभीवहेतुत्वोक्तिर्भक्तयन्तःपातित्वेन भक्तित्वात् । अत भगवदाविभीवे भक्तदुःखं 'भूमिर्माता तथा चान्ये दुःखभाजो हरिप्रिये'ति कारिकया हेतुत्वेनोक्तम् । <u>श्रु</u>त्रांचामिति । प्रसङ्गसङ्गत्या सूत्रांशेऽग्रेतनसूत्रेषु त्रिषु च फलं विचारयन्तः सूत्रांशमित्यर्थः । प्रदान-वत्सूत्रे सर्वात्मभावसाधन लिङ्गभूयस्त्वादिसूत्रे प्रमाणप्रमेये विचार्य फलं विचारयितु सूत्रांशादारभ्य विचारः । चतुर्भिर्विचार एकादशस्कन्धसर्वस्वत्वात् सर्वात्मभावस्य । तथाचानुबन्धादिभ्य आत्मर-त्यादि भवति, अतः सर्वात्मभावस्य न बाधः । आत्मरत्यादिना तज्जनकत्रिविधस्फूर्तेः सर्वात्मभावरत्यादि-जनकत्रिविधस्फूर्त्या सर्वात्मभावस्थानुमानात् । पुष्टिमार्गीयात्मरत्यादिजनकस्फूर्तिवारणाय सर्वात्मभाव-रत्यादिजनकेति विशेषणम् । अध नेति । न मुक्तौ पर्यवसानमपि त्वतिदैन्येनाविभीवे सति या अवस्था आत्मरत्यादयस्ता एवेत्युत नेति भाष्यं व्याकृतम् । विरोध इति । सन्देग्धुर्वचः । अत-'स्ततः श्लोकैस्तद्भावस्वरूपमुक्त्वैतस्य मूलकारणमाहाहारग्रुद्धा'वित्यादिनेति भाष्यस्य न विरोधः । पूर्व-ज्ञानेति । पूर्वप्रपाठकोक्ताभेदज्ञानेत्यर्थः । चाङ्किति । ननु शङ्का तर्कः संशयो विरुद्धकोट्यवगाहि ज्ञानमिति भाष्यस्थसंशयपदिववरण शङ्केत्यनुपपन्नमिति चेत्।न। एतादृशव्याल्याने शङ्कापदस्य संशया-विवरणत्वात् । संशयस्याय नैत्यन्तग्रन्थे परिसमाप्तेः । दृष्टान्तमिति । मुत्तयपर्यवसाने दृष्टान्तम् । ननु ह्यात्मरत्यादिजनकसर्वात्मभाविठङ्गात्मकभावे दृष्टान्तमित्यर्थः कुतो न कृत इति चेत्। न । सूत्राणाम-ल्पाक्षरत्वात् । 'अल्पाक्षरमसन्दिग्ध'मित्यादिवाक्यात् । स्फुटं सर्वनिरूपणे त्वल्पाक्षरत्वं भज्येत । संशयपदात् । 'आत्मरतिः आत्मकीड आत्मिमशुन आत्मानन्दः स स्वराड् भवती'ति विषयः सूचितः। संशयस्तु सर्वात्मभावस्य मुक्तौ पर्यवसानम्, उतात्मरत्यादावेव, तथा च 'स स्वराद् मुक्तो वा स्वेन रूपेण राजत' इति भजनानन्दवान् वा । स्वेन भगवता राजत इति । कर्तरि किए । तत्र पूर्वपक्षः स्वराष्ट्र मुक्त एवं, कुत इत्यत उक्तं भाष्यप्रकाशे लदेत्यादि । तदा संशयकाल उक्तस्याहारशुद्धावि-त्यस्य फलवाक्यस्य विरोध इत्यस्यापि फल्बलेन पूर्वज्ञानशेषत्वमेवादर्तव्यमिति । सिद्धान्तस्तु, न मुक्ती पर्यवसानम्, किन्तु भजनानन्द इत्यवान्तराधिकरणकम् । तदाहुः दृष्टान्तमिति । साय द्रष्टान्तमाह प्रज्ञान्तरपृथक्तवविति। मुमुक्षुभक्तस्य खेष्ठदातृत्वेन भगविद्विवियणी या प्रज्ञा, सा सर्वात्मभाववद्गक्तप्रज्ञातः प्रज्ञान्तरिमत्युच्यते। तच कर्मज्ञानतिद्तरभक्तप्रज्ञाभ्यः पार्थक्येन तिद्ष्टमेव साध्यति यथा, तथा सर्वात्मभाववतो
भक्तस्य यत्प्रकारिका भगविद्विषयिणी प्रज्ञा, तमेव प्रकारं स भावः साध्यति, नान्यमिति न मुक्तौ पर्यवसानिमत्थर्थः। अत्र व्यासः खानुभवं प्रमाणत्वेनाह दृष्टश्चेति।
उक्तभाववतो भक्तस्य प्रमुखक्षपद्रश्चीनाद्यतिरिक्तफलाभावोऽस्माभिरेव दृष्ट इत्यर्थः।
एतादृशा अनेके दृष्टा इति नैकस्य नाम गृहीतम्। अत्र शब्दमपि प्रमाणमाह तृदुक्तमिति। भगवतेति शेषः। श्रीभागवते दुर्वाससं प्रति 'अहं भक्तपराधीन' इत्युपक्रम्य,
'वशे कुर्वन्ति मां भक्तया सत्स्त्रयः सत्पतिं यथे'ति। यो हि यद्वशीकृतः, स तदिच्छानुरूपमेव करोति, अतो न सायुज्यादिद्यानम्, किन्तु भजनानन्दद्यानमेव।
तेषां मुक्तयनिच्छा तु 'मत्सेवया प्रतीतं च सालोक्यादिचतुष्टयम्। नेच्छित्त

#### भाष्यप्रकाराः।

त्यर्थः। दृष्टान्तं व्याकुर्वन्ति मुमुश्च भक्तस्येत्यादि। तथाच अन्या प्रज्ञा प्रज्ञान्तरम्, तत्कृतं पृथक्त्वं प्रज्ञान्तरपृथक्त्वम्, षष्ठ्यर्थे वितः। अतः प्रज्ञान्तरफलस्येवैतत्फलस्यापि पृथक्त्वमेवेति नैतस्य बाध इत्यर्थः। नच फलोक्तिविरोधः। दर्शनस्य प्रागेव जातत्वेन अविद्याकामकर्मजन्यहृद्यग्रन्थिभेदस्य प्रागेव जातत्वादत्र ततोऽतिरिक्तस्यैव फलस्य सर्वेषां एकत्वपर्यन्ताशास्यत्वरूपाणां ग्रन्थीनां प्रकृष्टो विलक्षणो यो मोक्षः पुनस्तद् नुद्भवरूपस्तस्याभिन्नेतत्वेनाविरोधात्। अग्निमं शेषद्भयमवतारयन्ति अत्र व्यास इत्यादि। अत्र शब्दमित्यादि च। ताद्यां मुक्तिपर्यन्तानिच्छां निगमयितुमाहुः तेषां मुक्तयनिच्छेत्यादि। तथाच ज्ञानमार्गीयभगवद्द्येने हृद्यग्रन्थिभेदनं नानाविधवृत्त्यनुद्यरूपम्,

## रिक्मः।

प्रज्ञान्तरेति । अत्र पृथवपदार्थः फल्लेन गृहीतः । प्रज्ञान्तरकृतपृथवपदार्थफल्सेनेलर्थः । न च प्रज्ञान्तरपृथवत्त्वसेनेति वक्तव्यमिति वाच्यम् । पृथवफले तात्पर्यात् । कीद्द्योद्धतो घट इति वक्तव्ये कीद्द्यमद्धतं घटत्वं येनेद्द्यो घट इति तात्पर्येण कीद्द्यमद्धतं घटत्वमिति प्रयोगवत् । एतत्फल्स्येति । सर्वात्ममावफल्स् । नैतस्येलत्र पूर्वसूत्रादनुवर्तितमत्राप्यनुषित्रतम् । तेन प्रज्ञान्तरपृथवत्त्वन्न वाध इति वाक्यमेदः । वाक्यमेदस्य सूत्रेऽदोषत्वं अल्पाक्षरत्वसारवत्त्वाम्याम् । भाष्ये । यत्प्रकारिका मजनानन्ददानृत्वं भजनानन्द एव । तथा च मजनानन्दमेव । प्रकृते । फल्लेति । आद्दारगुद्धाविति श्रुत्युक्तफलोक्तीलर्थः । प्रागेचेति । 'मुक्तोपसृप्यव्यपदेशा'दिति व्यासस्त्रात्त्या । तथा च पाठकममनाद्द्यार्थक्रमेणाद्दारगुद्धादिना मुक्तः सर्वात्ममाववानुपर्सपित भगवन्तमिति पाठकमानादरे देतुक्कः । तथा च माष्यं ततः श्लोकैरिलादि लिङ्गमृयस्त्वसूत्रस्य । अन्नेति । भक्तिमार्ग इत्यर्थः । पुनरिति । 'मजते नैव ताद्द्यः' इति निवन्धादविद्यानुद्धमेन तथा । अचीति । प्राग्जातत्वाविरोधात् । न च पूर्वापरमाविरोधः । पाठकममनाद्द्यार्थक्रमादर्गर्थं 'अभिद्दोत्रं ग्रुद्दोति यवाग् पचती'तिवत् पूर्वापराविरोधात् । अत्र व्यास इति । दृष्टः समाधिमाषोक्तसमाधे । अनेके जैमिन्योद्दलोमिप्रमृतयः सूत्रप्रसिद्धा अस्माभिदृष्टा इत्यर्थो भाष्यस्य दृष्टानेक्ददृणदानाम् । प्रमाणमिति माष्यं नैयायिकप्रसिद्धा, अन्येषां श्रोतप्रामाण्यात् । दर्जानेति । ज्ञानमार्गायत्वा

सेवया पूर्णाः कुतोऽन्यत् कालविष्ठुतम् । स्वर्गापवर्गनरकेष्ट्रविप तुल्यार्थद्रिानः। सालोक्यसार्ष्टिसामीप्यसारूप्यैकत्वमप्युत । दीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जना'इत्यादिवाक्यसहस्रोर्निणीयते ॥ ५० ॥

# न सामान्याद्प्युपलब्धेर्मृत्युवन्न हि लोकापत्तिः॥ ५१॥

ननु 'नान्यत् पद्यती'त्यारभ्य सर्वस्य प्रपाठकस्य सर्वात्मभावनिरूपकत्वो-क्तिरनुपपन्ना । अत् एवात्मपदानां पुरुषोत्तमपरत्वोक्तिश्च । यतस्तस्य मुक्ताविष कामाभावः प्रतिपाद्यते । अत्र तु तस्य 'सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवती'ति श्चितिः पट्यते । एवं सित न तन्निरूपणमत्रेति वा वाच्यम्, तद्भाववतोऽप्यन्यकामवत्त्व-मिति वा । द्वितीयस्योक्तप्रमाणपराहतत्वेनाद्यपक्ष एवाश्रयणीय इति पूर्वपक्षं

#### भाष्यप्रकाशः।

अत्र तु सर्वग्रन्थीनां प्रविमोक्षो भगवद्विषयकनानावृत्त्युदयेपि एकत्वपर्यन्तानिच्छारूप इति दर्शन-भेदात् फलभेदस्तत्ऋतुन्यायादप्युपपन्न इत्यर्थः ॥ ५० ॥

न सामान्याद्प्युपलब्धेर्मृत्युवन्न हि लोकापत्तिः॥ ५१ ॥ स्वत्रमवतारयन्ति निन्वत्यादि । प्रतिपाद्यत इति । श्रीभागवते कपिलादिवाक्यैः प्रतिपाद्यते । अत्र त्विति । श्रौते सनत्कुमारवाक्ये तु । एवं सतीति । स्मृतिश्चत्योविरोधे सति । उक्तप्रमाणपराह-

किमार्गीयत्वधर्माभ्यां 'तिस्मिन् दृष्टे परावरे' इति श्रुत्युक्तदर्शनभेदात् फलस हृदयग्रन्थिभेदस्य लिङ्ग-देहमेदस्य भेदः । तत्कतुन्यायः 'सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशा'धिकरणसिद्धः । तत्र क्रतुमेदात् फलभेदः । भाष्ये । वाक्यसहस्रोरिति 'सहस्राणी'ति श्रुतेर्बहुवचनं विंशत्याद्याः सदैकत्व इत्यन्यत्र। योजनातः सहस्राणीति लोके तृतीयस्कन्धे । तथा चैष स्त्रार्थः । अनुबन्धादिभ्यश्चतुभ्यों हेतुभ्योऽत्र चकारो लक्षपष्टीकोऽनुक्तसमुचये वर्तते । चस्यार्थस्यात्मरत्यादिजनकसर्वात्मभाविलङ्कात्मकभावस्य स्त्रानुक्तरूपस्य न बाधोऽस्ति । प्रज्ञान्तरपृथकत्ववत् सर्वात्मभावफलस्यापि न बाधोऽस्ति । मजनानन्दो व्यासपादैर्दृष्टो भवति समाधिभाषायाम् । भगवतोक्तं चास्ति । अथ चतुर्णा वाक्यानां दण्डान्वयः । तदुक्तं दृष्टः प्रज्ञान्तरपृक्तवनन्युक्त्यपर्यवसानार्थस्तद्युक्तोऽनुबन्धादिभ्यश्चकारार्थाश आत्मरत्यादिस्तज्ञनकसर्वात्मभाव-लिङ्कात्मकभावस्य न बाध इति । चादीनां वाचकत्वमपि प्रस्थानरत्नाकरेऽस्ति । मुक्त्यपर्यवसानरू-णोऽर्थोपि चकारार्थः ॥ ५० ॥

न सामान्यादप्युपलब्धेर्मृत्युवन्न हि लोकापत्तिः ॥ ५१ ॥ पूर्वपक्षं निरस्यन्तिति वक्ष्यमाणमाष्यित्रसूत्राधिकरणसन्देहं वारयन्ति सूत्रमिति । त्रिसूत्रे अधिकरणे, सूत्रमिति वा । श्रीति । 'अकाम'इति श्रुत्या उपलक्षकः प्रकाशः । वाक्यानि तु 'सालोक्यसार्ष्टिसामीप्ये'त्यादि । 'मुक्तसङ्गस्ततो भूयानदोग्धा धर्ममात्मनः' । 'आत्मनो धर्ममदोग्धा निःकाम' इत्यर्थ इति श्रीधरी । 'सालोक्यसार्ष्टिसामीप्य'मिति । आदिपदेन 'मत्सेवया प्रतीतं चे'ति भगवद्वाक्यं सार्धम् । स्मृतीति । स्मृतिपदं श्रुतेरप्युपलक्षकम् । उक्तस्मृतीति । उक्तश्रुतिमुपलक्षयति । उक्तानि 'दर्शनाचे'तिसूत्र-भाष्येण 'तदुक्त'मिति सूत्रांशेन चोक्तानि स्मृतिवाक्यानि तैः पराहतत्वम् , श्रीभागवतस्य वेदवेदान्त-सारत्वात् । स्मृतीनां सर्वात्मभावप्रकरण उदाहृतत्वेन तिद्वरुश्वर्थः स्यात् , मित्रकत्वद्योतनं वा

निरस्यति । नेति । तत्र हेतुमाह सामान्याद्प्युपलब्धेरिति । तत्समानधर्मयो-गादिष तत्प्रयोगः श्रुतावुपलभ्यतेऽनेकशो यतः । प्रकृतेषि विविधानां लोकानां विविधसुखप्रधानत्वाद्भगवत्सम्बन्धिषु सर्वेषु सुखेषु कामचारो भवतीति श्रुतेरथीं श्रेयः । ननु यथाश्रुत एवार्थोऽस्तु, तत्राह न हि लोकापित्तिरिति । सर्वोत्मभाव-वत इति प्रकरणात् 'नान्यत् पश्यती'त्यादिधर्मविशिष्टस्यात्मनः प्राणादिसर्ववतो

#### भाष्यप्रकादाः।

तत्वेनेति । उक्तस्मृतिवाक्यपराहतत्वेन । व्याक्कवित्त नेतीत्यादि । नेति । यदुक्तमत्र सर्वा-समभावो नोच्यत इति, तन्न युक्तमित्यर्थः । हेतुं विद्युष्णित्त तदित्यादि । अनेकद्या इति । यथा 'अजामेका'मित्यत्र, 'सृष्टीरुपद्धाती'त्यादौ च । तथाच यत एवम्, अतः प्रकृते कामचारवा-क्योपि विविधानां लोकानां विविधसुखप्रधानत्वात्तेन साधम्येण भगवत्सम्बन्धिषु पूर्वोक्तेषु रित-त्रीडादिषु सुखरूपेषु पदार्थेषु लोकपद्प्रयोग इति 'तेषु कामचारो भवती'ति श्रुतेरर्थो ज्ञेयः, न नामादिलोकपरः । भगवत्सम्बन्धिनस्तु सर्वात्मभाववत इष्टा एव, तद्भिन्नास्तु सुक्तिपर्यन्तं नेष्टा इति नैतेनात्र सर्वात्मभावाभावः शक्यशङ्क इत्यर्थः । यथाश्रुतार्थस्याग्रहणे युक्तिवोधनाय दृष्टान्तं

श्रुतिपराहतत्वम् । 'इतिहासपुराणैस्तु वेदं समुपबृंहये'दिति वाक्यात् । पूर्वपक्षमिति । इदं ध्वन्यते । 'तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवती'ति विषयवाक्ये । अत्र न सर्वात्मभावनिरूपणं तद्भाववतोऽप्य-न्यकामवत्त्वं वेत्यत्र संशये च पूर्वपक्षमित्यर्थकः । यदुक्तमिति । 'न तन्निरूपणमत्रे'ति भाष्येण यदुः क्तम् । ननु न सर्वात्मभाविङ्कात्मको भाव उच्यते इत्यनुबन्धादिभ्य इति सूत्राभासेन यदुक्तिमिति चेत्। न । तस्य सूत्रस्य निवृत्तत्वात् । तदिति। 'गौण्यसम्भवा'दिति सूत्रे गौण्यङ्गीकारादाहुः यथेति। अनेकश इत्यत्र शस् । वहन्नो ह्यनेकाः प्रवृत्तीर्ददाति यः प्रयोग इत्यर्थः । 'अजा'मित्यादिश्चितिः कल्प-नोदेशसूत्रे विचारिता प्रथमस्य चतुर्थपादे । सृष्टीरित्यादिश्चतिः पूर्वतन्त्रे प्रथमस्य चतुर्थपादे । अजा-शब्देनाद्या सृष्टिः कल्पनयोच्यते । 'यथा ह्यजा वर्करसहिता सवत्सा स्वामिहिता, तथेय'मिति । सृष्टिशब्दोपेता मन्ना यासामिष्टकानामुपधाने विद्यन्ते ता इष्टकाः सृष्टय इत्युच्यन्ते । सृष्टिमाना-स्तामुपधाने मन्ने इति विगृद्ध तद्वानासामुपधान इति व्याकरणसूत्रसिद्धप्रक्रियया तन्निष्पादनात्। 'ब्रह्मासुज्यत', 'भूतान्यसुज्यन्ते'त्यादयः सृष्टिशब्दोपेता उपधानमन्त्राः । आदिना 'वाचो घेनुसुपासी-ते'ति, 'आदित्यो देवमधु' । द्युलोकादीनां चामित्वं पञ्चामिविद्यायाम् । नेति । परमतेनोपनिषद्ध्या-स्यानेन सिद्धोऽर्थी नेत्यर्थः। 'लोक दर्शने विविधसुखज्ञानेष्व'त्यर्थः। वेदान्ते योगरूख्योयींगादरणात्। न च योगादरे प्रकरणादात्मविषयकत्वेन लोकपदार्थदर्शनसिद्धगौण्या किं प्रयोजनमिति राङ्क्यम् । वादि-बुद्धानुसारित्वादस्य सूत्रस्य । 'लोके शन्दार्थसम्बन्धो रूपं तेषां च यादृशम् । न विवादस्तत्र कार्यो स्रोकोिन्छित्तिस्तथा भवेत् । ये धातुशब्दा यत्रार्थे उपदेशे प्रकीर्तिताः । तथैवार्थी वेदराशेः कर्तव्यो नान्यथा कचि'दिति पत्रावलम्बनात् । नतु 'छन्दोवत् सूत्राणि भवन्ती'ति महाभाष्यात् 'ये धातु-शब्दाः' इति कारिकया योगमात्रमस्त्विति चेत् । न । सूत्रे ठोकापत्तिदानेन ठोकशब्दार्थी योगरुदितः पूर्वकाण्डोक्ती गृहीती, अनूदिती वेत्यदोषात् । सर्वात्मभाववत इति भाष्यं प्रपत्र्यामासुः भगेत्यादि । सर्वात्मभाववत इति प्रकरणात् सम्बध्यते । तथाच सर्वात्मभाववतो ठोकापत्तिर्नहीति योजना । 'भगवत्सेवोपयोगिदेहो वैक्कण्ठादिष्वि'ति सेवाफलग्रन्यात् भगवत्सम्बन्धिनो लोकास्त सर्वात्ममाववतः

लोकस स्वन्धो युक्तिसहोऽपि नेति ज्ञापनाय हिराब्दः। क्रिश्च। एतद्ये, 'न पर्यो स्त्युं पर्यती'ति श्रुत्या यथा यृत्युनिषेधः क्रियते, तथा 'आत्मत एवेद् १ सर्व'मि- तिश्रुत्येवकारेणात्मातिरिक्तव्यवच्छेदः क्रियत इति सृत्युवछोकोपि न सम्बध्यत हत्याह मृत्युवदिति। तत्र रोगादीनामपि दर्शननिषेधे सत्यपि मृत्योरेव यन्नि- दर्शनमुक्तन्, तेन भक्तानां लोकान्तरसम्बन्धस्तह्य इति ज्ञाप्यते, अत एव 'नोत दुःख'मिति दुःष्वसामान्यनिषेधोऽये कृतः॥ ५१॥

परेण च शब्दस्य ताद्विध्यं भूयस्त्वात्त्वनुबन्धः ॥ ५२ ॥ अत्र हेत्वन्तरमाहासिक्षेत्रव शोके, 'सर्वमामोति सर्वश' इति परेण पादेन

### भाष्यप्रकाशः।

व्याकुर्वन्ति किञ्चेत्यादि । अतिरिक्तव्ययच्छेद इति । प्रापश्चिकसर्वव्यवच्छेदः । सूत्रे म्हत्यु-बदिति पष्टचर्थे वितः । तथाच मृत्योरिव लोकानामप्यापितर्नेत्यर्थः । अन्यदिहायेतस्यैव कथनेन यत् स्रच्यते, तत् तत्र गमर्कं चाहुः तत्रत्यादि ॥ ५१॥

परेण च रान्दस्य ताहिश्यं भ्यरत्वास्वनुबन्धः ॥ ५२ ॥ एतत्स्त्रप्रयोजनमाहुः अत्रेत्यादि । लोकापत्त्यभावरूपसार्थस्य प्राह्यत्वे 'न पत्त्य' इति श्लोकस्यं हेत्वन्तरमाहेत्यर्थः । तमेव हेतुं स्त्रव्याख्यानेन व्याद्धविन्त रार्विमित्यादि । एतच्छ्लोकस्थेन परेण तुरीयेण 'सर्विन् मामोति सर्वग्न' इत्यनेन पादेन, ठाव्दस्य 'सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवती'त्यस्य श्रुतिवाक्यस्य रिक्नः ।

षष्ठचन्तम्, इष्टा एव । भगवत्सम्विन्धिमञ्चा लोका मुक्तिपर्यन्तं यथा भवति, तथा नेष्टाः, निषेधात् । एतेन 'तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवती'ति वेदेन । अत्र यद्यपि 'लोका न लोका' इति श्रुतौ लोकानां निषेधः कृतः, तथापि भक्तमनोरथप्रकत्वेन सर्वात्मभाववद्वक्तेच्छा लोकिनिरूपणे ज्ञेया । भक्तेच्छाभावे तु सर्वात्मभाववतो भगवत्सम्बन्धिनो भक्तेष्टा ज्ञेया लोकेतरे । प्रापश्चिकेति । 'जगद्धा-पारवर्ज प्रकरणादसन्निहितत्वाचे'ति व्यासस्त्रात् । तश्चेत्यादीति । अत एव लोकान्तरसम्बन्धाभा-वादेव दुःखस्य सामान्य निल्यमेकमनेकानुगतमात्मरूपं वा। 'एत एह वाव न तपती'ति श्रुतेः 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मेवाभृत्, तत् केने'त्यादिश्रुतेश्च । आत्मलोके कर्माभावात् । 'ध्यानप्राप्ताच्युतास्र्रेषिनिर्वृत्त्या क्षीणमङ्गला' इति वाक्याच् । दुःखस्या-ज्ञानजन्यत्वाच्च । ननु दुःखं न पश्यतीति वक्तव्ये दुःखतामित्यत्र वर्णागमः कृतो नाङ्गीकृत इति चेत् । न । दुःखसत्तामेव न पश्यतीत्यत्र तात्पर्येणैतावतोऽर्थस्य विवक्षितत्वाद्वर्णागमाभावात् । असङ्गतौ वर्णागमस्वीकारात् । तथा च तद्भाववतोप्येतत्कामवत्त्वमिति सिद्धान्तः ॥ ५१॥

परेण च ठाटदस्य ताद्विध्यं स्यस्त्वास्वनुबन्धः ॥५२॥ परेण चतुर्थपादेन 'सर्व-माप्तोती'त्यनेनोपसंहतत्वादर्थनिर्णायकेन । सर्वदातृवाचकेन 'सर्वश' इति पदेन वा ठाटदस्य 'तस्य सर्वेषु ठोकेषु कामचारो भवती'तिश्चितिवाक्यस्य ताद्विध्यं तस्य 'आत्मत एवेदं सर्व'मित्यस्य विधता समानार्थकत्वमुपठन्ध यद्यपि पूर्वस्त्रात् प्रत्ययविपरिणामेनोपठन्धेरित्यस्य रूपमन्वेति, तथापि प्रथमो-रपत्त्यर्थं प्रतीयत इत्यध्याहार्यम् । चकारात् तस्मात् न ठोकापत्तिरित्यनुवृत्त्यार्थः । पुनश्चकारोऽनुक्त-समुचय इत्यनुक्तोऽर्थो 'नन्वात्मत एवेदं सर्व'मिति वाक्येनैवैतदर्थठामे पनः 'सर्वेष ठोकेप कामचाने शब्दस्य श्रुतिवाक्यस्य 'आत्मत एवेद् सर्व'मिति यत् पूर्व श्रुतिवाक्यं तिद्विधतेव प्रतीयते इति न लोकसम्बन्धो वक्तं शक्य इत्यर्थः । ननु 'आ त्मत एवेद् सर्व'मिति वाक्येनैवैतद्र्थलाभे पुनस्तदुक्तिनींचितेत्याशङ्कायां तन्न हेतुमाह । तुशब्दः शङ्कानिरासे । भूयस्त्वाद्धेतोः । उक्तेऽर्थे हेतूनां बाहुल्ये तदार्ध्यं भवतीत्याशयेनोक्तार्थस्यैव श्लोकेनानुबन्धः कृत इत्यर्थः । अथवा । भूयः-पद्माधिक्यार्थकम् । तथाच स्वकृतसाधनसाधितफलापेक्षया स्वयमुद्यम्य भग-वता साधितफले निरवधिकत्कर्ष इति ज्ञापनाय पुनः श्लोकेन तथेत्रर्थः ॥ ५२ ॥

#### भाष्यप्रकाशः।

ताद्विध्यम्, 'आत्मन एवेद सर्व'मित्येवं रूपं यत् श्लोकात् पूर्वं श्रुतिवाक्यं तद्विधता तत्स-मानार्थकत्वमेव प्रतीयते, एतस्य पश्यश्लोकस्य 'तदेष श्लोक' इत्यनेन पूर्वोक्तसर्वार्थसंग्राहक-तयोक्तत्वात्, पूर्वं चात्मन एव सर्वस्य निगमितत्वात् सर्वैः प्रकारेरात्मन एव पूर्वोक्तं सर्वमा-मोतीत्यर्थस्य सिद्धेने प्रापश्चिकलोकसम्बन्धो वक्तं शक्य इत्यर्थः । सूत्रशेषमवतार्य व्याकुर्वन्ति तुश्चाब्द् इत्यादि । अनुबन्धः कृत इति । अनु पूर्वोक्तं लक्ष्यीकृत्य बध्यते सम्बध्यत इत्यन्त्वन्धः स कृतः । समासव्यासधारणस्य लोके विदुषामिष्टत्वादनेन श्लोकेन कृत इत्यर्थः । उक्तरीत्या व्याख्याने अपुष्टार्थत्वमित्यरुच्यार्थान्तरमस्याहुः अथवेत्यादि । तथेति । अनुबन्धः ॥ ५२ ॥

### रिकमः।

भवती'त्यत्रोक्तिनोंचितेति । तुरस्याः शङ्काया निरासः । कुतः । भूयस्त्वात् । हेत्नां भूयस्त्वात् । उक्तार्थस्य हेत्वन्तररूपस्यानुबन्धः कृत आधिक्याद्वानुबन्धः कृत इति सूर्त्रार्थः । पादेनेति । तेन भाष्ये परेण पादेनेति पाठः । पदेनेति प्रामादिकः पाठः । तदेण इति । तत् पूर्वोक्तमर्थं सङ्क्षदेण प्रतिपाद्यत्वेनाभिमुखीकृत्येष स्रोको भवतीत्यर्थः । तदित्यन्ययम् । सर्वेरिति । सर्वदा इत्यस्यार्थः । सर्वदातृभिः सर्वमाप्नोतीत्यर्थव्यक्तेः सर्वेः प्रकारैरिति पर्यवसितोऽर्थः । बहुभिः प्रकारैरित्यर्थः । 'बहुन्त्यार्थेन्य' इति शस् । न प्रेति । पूर्वस्त्रादनुवर्तितस्य न ठोकापत्तिरत्यस्यार्थकथनम् । बध्यतः इति । मावे प्रत्यः । अनुबन्ध इति । भावे प्रत्यः । ननु पूर्वं व्यासस्य विद्यमानत्वात् स्रोकोक्तसमासस्य किं प्रयोजनमिति चेत् , तत्राहुः समासेति । 'धर्मोदिष्वनियम' इति समासग्रब्दस्य पूर्वनिपातः । इष्टत्वादिति । यथात्रैव 'साङ्गोऽध्येय' इति प्रारम्भे । अपुष्टार्थत्वमिति । ननु ठिङ्गभूयस्त्वप्रतिज्ञानाहिङ्गभूयस्त्वस्त्र इति पुनरुक्तेऽर्थेऽप्यपुष्टत्वं नेति चेत् । न । अपुनरुक्तिङ्गभूयस्त्वस्य स्त्राशयनगोचरत्वात् । 'अनवद्य'मिति स्त्रठक्षणात् । भाष्ये । स्वकृतेति । मर्यादायामात्मसायुज्ये 'अचरुत्वं चापेक्ष्ये'ति स्त्राभासोक्तभक्तेष्व्या प्रदानवत्स्त्रोक्तिदशा स्वयमुद्यस्य वरवदास्यता भगवता सार्घितं फर्ठं पत्रयस्य सर्वात्मभावस्तिसिन्नित्यथः । हेतावाधिक्यगुन्न पुनरुक्तिकृतमपुष्टत्विति भावः । अनु-बन्ध इति प्रकारे वाद् । अनुवन्धत्वेन प्रकारेणानुबन्ध इत्यर्थः ॥ ५२ ॥

# एक आत्मनः शरीरे भावात् ॥ ५३ ॥

उक्तेऽथं श्रुत्यन्तरसम्मित्मप्याह। एके शाखिनस्तैत्तिरीयाः, शरीरे भक्त-शरीरे हृदयाकाश इति यावत्, तत्र आत्मनो भगवतो भावादाविभीवात् तेन सह सर्वकामोपभोगं वदन्तीं श्रुतिं पठन्ति 'खलं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन् सोऽश्वते सर्वात् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिते'ति। अत्रोपक्रमे 'ब्रह्मविदाप्तोति पर'मिति श्रुतिरक्षरब्रह्मविदः परब्रह्मप्राप्तिं सामान्यत उक्तवा, विशेषतः कथनार्थ 'तदेषाभ्युक्ते'तिवाक्यं तद्रह्मप्रतिपाचत्वेनाभिमु-खिकुलेषा वक्ष्यमाणा ऋक् परब्रह्मविद्विकक्तेत्युक्तवेवमुक्तवती 'सलं ज्ञान'मिति। परब्रह्मव्यस्पमनुभवेकवेचम्, न शब्दादिभिवेचमिति ज्ञापनाय खयं तत्तत्त्वप्र-तिपादिकाप्यन्यमुखेनोक्तवती। अत्र ब्रह्मणा सह सर्वकामोपभोग उक्त इस्थे-तदेकवाक्यताये 'सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवती'ति श्रुतेरप्युक्त एवार्थो

### भाष्यप्रकाशः ।

एक आत्मनः दारीरे भावात् ॥ ५३ ॥ स्त्रप्रयोजनम्रक्त्वा व्याकुर्वन्ति एके इत्यादि । भाष्यमत्र निगदव्याख्यातम् । एवमनेनाधिकरणेनाविहितभक्तिरूपस्य सर्वात्मभावस्य स्ररूपं तस्य सर्वभ्यः साधनेभ्य उत्कृष्टत्वं तत्फलं च निर्धारितम् ।

द्याङ्करे भास्करीये च भाष्ये इदं नवस्त्रमेकमधिकरणम् । तत्र चाग्निरहस्रे, 'नैव वा इदमग्रे सदासी'दित्यस्मिन् ब्राह्मणे मनोऽधिकृत्य, 'पद्विंशतं सहस्राण्यपत्र्यदात्मनोऽग्नीनर्कान्म-रहिमः।

एक आत्मनः दारीरे भावात् ॥ ५३ ॥ निगदेति । भक्तदारीर इति । ननु भक्तेति विशेषणं कुतो लब्धमिति चेत् । शृणु । 'ब्रह्मविदाप्तोति पर'मित्यत्र ब्रह्मविद्भक्त्या परमाप्तोतीति भाष्येऽ-र्थाद्भक्तलाम इति । भक्तेर्ज्ञानव्यापारत्वात् । 'अकृश'मिति विशेषणं षोडशाधिकरण्या नोक्त तथापि ज्ञेयम्। पूर्णसाधनत्वात् । तथा च सुबोधिनी-'अकुश'मिति ज्ञानम् । पूर्णत्वात् । अन्येषां परिच्छेदरूपत्वात् । अनेन पूर्णमेव ज्ञानं साधनमिती'ति । न चात्र नेदं विशेषणमिति वाच्यम् । प्रभासलीलायाम'प्यपा-श्रितार्भकाश्रत्थ'मिति विशेषणे पूर्वाधिकरणोपान्ते ऐश्वर्याविष्टस्य कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तु समर्थत्वेनो-पदेशकाभावादासुरव्यामोहलीलोपयोगात् । एवं निगदव्याख्यातमित्यर्थः । निर्धारितमिति । प्रमाण 'तन्निर्धारणानियमस्तदृष्टेः पृथग्घ्यप्रतिबन्धः फल'मित्यधिकरणे । साधनं प्रदानवत्सूत्र उक्तमिति सर्वं शुभम् । एवेति । उक्तोर्थ एव, नान्यः, विकल्पापत्तेरित्यर्थः । विकल्पस्त्वेकवाक्यत्वाभाव इति भावः । नन्विप्तरहस्योक्तसम्पादिकांशीनां कियामयत्वं प्रकरणाद्भविष्यति, न ज्ञानमयत्विमिति चेत् । तत्राहुः शाङ्कर इत्यादि । श्रुत्यर्थस्तु-नैव वा इदमुत्पत्तेः पूर्वमासीत् । नाप्यसदित्युपक्रम्य मनसः प्रादुर्भावमुक्त्वा 'तन्मन आत्मानमैक्षते'त्यात्मेक्षणपूर्वकमग्नीनपश्यदिति मनोऽधिकृत्य आत्मनः खस्य सम्बन्धित्वेन, अग्नीन् किंमूतान् पुरुषायुष्ट्वेन ऋप्तशतवर्षान्तरगतैः षद्त्रिंशत्सहस्रैरहोरात्रैरवच्छि-न्नतया एकस्मिन्नहोरात्रे उत्पन्नसर्वमनोवृत्तिष्वहोरात्रगतैकत्वारोपेण मनोवृत्तीनामसंख्येयानामपि षद्रत्रिंश-त्सहस्रत्वम् । इष्टिकात्वेन च सम्पाद्यन्ते । 'षद्दत्रिशत्सहस्राणी'त्यादिना । मन एव खवृत्तिरूपान् अप्नीन् अकीन् ऋक्पूजायां अर्च्यान् । अत एव मनोविकारान् । मनश्चितः मनसा चीयन्ते सम्पाद्यन्ते इति

१. उक्तवा तामिति पार । २ जहनानिवेशमः

#### भाष्यप्रकाशः।

नोमयान्मनश्चित' इति यद्वाक्यं तद्विचार्य, तेषामग्नीनां न क्रियामयत्वम्, किन्तु विद्यामयत्वमे-वेति सिद्धान्तितम्।

रामानुजाचार्यमते त्विद्मेकसूत्रम् । तत्र, तैतिरीयमहानारायणोपनिषत्थः 'सहस्र-शीर्ष देव'मिति सर्वोऽनुवाको विषयवाक्यम् । तत्र किं पूर्वानुवाके 'दहरं विपाप'मिति यह-हरोपासनं विहितम्, तद्विषयो निर्धार्थते, उत सर्ववेदान्तोदितपरविद्योपासनानां विषय इति संशये, दहरोपास्यविशेष एव निर्धार्थते प्रकरणात् । पूर्वसिन्ननुवाके 'दहरं विपापं परवेश्मभूतं यत्पुण्डरीकं पुरमध्यस एवम् । तत्रापि दहरं गगनं विशोकस्तसिन् यदन्तस्तदुपासितव्य'मिति दहरविद्या प्रकृता। असिश्रानुवाके 'पद्मकोशप्रतीकाशं हृदयं चाप्यथोग्रख'मित्यादिना हृद-यपुण्डरीकाभिधानम् । एतस्य नारायणानुवाकस्य दहरविद्योपास्यनिर्धारणार्थत्वमुवोद्धलयतीत्येवं प्राप्ते, उच्यते । लिङ्गभूयस्त्वादिति । अस्यानुवाकस्य निखिलपरविद्योपास्यविशेषनिर्धारणार्थत्वे बहूनि लिङ्गानि दृश्यन्ते । तथाहि । परविद्यासु अक्षरिशवशम्भुपरंत्रह्मपरंज्योतिःपरतन्त्वपर-मात्मादिशब्दनिर्दिष्टमुपास्यं वस्त्विह तैरेव शब्दैरनूद्य, तस्य नारायणत्वं विधीयते, भूयसीषु विद्यास श्रुतावन् वारायणाभिधानभूयस्त्वं नारायण एव सर्वविद्यासपास्यमस्थूलत्वादिविशे-षितानन्दगुणकं परं ब्रक्षेति विशेषनिर्णये भूयो बहुतरं लिङ्गं भवति । लिङ्गशब्दिश्चह्वपर्यायः । चिह्नभूतं वाक्यं बहुतरमस्तीत्यर्थः । तद्धि प्रकरणाद्धलीय इति पूर्वतचे सिद्धम् । यत्पुनः 'पद्म-कोशप्रतीकाश'मित्यादिवचनमस्य दहरविद्याशेषत्वमुपोद्धलयतीत्युक्तम् । तन् । लिङ्गात्मकेन बलीयसा प्रमाणेन सर्वविद्योपास्यनिर्घारणार्थत्वेऽवधृते सति दहरविद्यायामपि तस्यैव नारायण खोपास्यत्वमित्यर्थकतया तद्वचनोपपत्तः । नच 'सहस्रशीर्ष'मित्यादिद्वितीयानिर्देशेन पूर्वानुवाको-दितोपासनासम्बन्धः शङ्कनीयः । तस्मिन् 'यदन्तस्तदुपासितव्य'मित्युपासिगतेन कृत्यप्रत्ययेन उपासिकर्मणोऽभिहितत्वात्तदुपास्ये द्वितीयानुपपत्तः । 'विश्वमेवेदं पुरुषः' 'तत्त्वं नारायणः पर' इत्यादिप्रथमानिर्देशाच प्रथमार्थे द्वितीया वैदितच्या । 'अन्तबर्हिश्च तत् सर्वं च्याप्य नारायणः स्थितः। तस्याः शिखाया मध्ये परमात्मा व्यवस्थितः। स ब्रह्मा स शिवः स हरिः सेन्द्रः सोऽक्षरः परमः खरा'डिति निर्देशैः सर्वसात परो नारायण एव सर्वत्रोपास्य इति निर्णायमानत्वाच प्रथमार्थे द्वितीयेति निश्रीयत इत्युक्तम् ।

मम त्वत्रान्यद्पि प्रतिभाति । सहस्रशीर्षादिषु त्रिषु मध्यममन्त्रे तुरीयपादे यत् 'उपजी-वती'ति क्रियापदम्, तत्र कर्मत्वेन द्वितीयान्तपदान्यन्वयं प्राप्तवन्ति, तन्मन्नारम्भे 'विश्वत' इत्यनेन यज्जगद्भ्यं विश्वप्रक्तम्, तदिदं विश्वमेव पुरुषः क्षरः परमं विश्वं नारायणं हरिग्नपजी-वतीत्येवं पदसम्बन्धे वाधाभावात् । एवमन्यान्यपि पदानि तत्रैव योजनीयानि । बाहुलकाश्र-

मनश्चितस्तान् मनोऽपत्रयदिति । न क्रियेति । अग्निचयनप्रकरणवत् क्रियामयत्वं तत् न, किन्सु प्रकरणालिङ्गस्य बलीयस्त्वादिद्यामयत्विमत्यर्थः । लिङ्गभूयस्त्वादग्नीनां ज्ञानमयत्वं तिलङ्गं प्रकरणाद्वलीयः । तदिप 'श्रुतिलिङ्गवाक्यप्रकरणे'त्यादिजैमिनिस्त्रे उक्तमिति स्त्रार्थः । पूर्वतन्त्र इति । उक्तस्क्रे सिद्धम् । द्वितीयेति । कर्तुरुपासनाकिययेप्सिततमत्वात् । दहरविद्यायामभिहितकर्मणो द्वितीयानुपप- तिमाह् रामानुजाचार्याः तस्मिन्नित्यादि । द्वितीयेति । 'सहस्रशीर्ष'मित्यादि । प्रथमार्थे इति ।

१. रामानुजमाष्येऽत्र क्रचित् क्रचित् पाठमेदः।

#### भाष्यप्रकाशः।

्रापेक्षया व्यवहितान्वयपक्षस्य लघुत्वादिति । अग्रे तु तैरष्टसु स्रत्रेषु शङ्कराचार्याद्युपन्यस्तैव विद्या विचारिता ।

तन्मतचोरः शैवस्तु, तद्वदेवैकस्त्रेऽसिन्नधिकरणे, महानारायणोपनिषत्स्यं 'सर्वो वै रुद्रस्तस्य रुद्राय नमो अस्तु । पुरुषो वे रुद्रः सन्महो नमो नमः । विश्वं भूतं भ्रवनं चित्रं बहुधा जातं जायमानं च यत् । सर्वो ह्येष रुद्रस्तस्य रुद्राय नमो अस्तु' इति मन्नष्ठदाहृत्य, तद्ग्रिमं 'कद्वद्राये'ति मन्नं त्यक्ता, 'नमो हिरण्यबाहवे हिरण्यपत्येऽम्विकापत्ये उमापत्ये पशुपत्ये नमो नम' इति मन्नं चाप्र उदाहृत्य, अत्र किं सर्वोत्मत्वादिभिरुमापतित्वेन च श्रूयमाणं परं न्नद्य पूर्वप्रकृते सवितृमण्डलिवद्यामात्र उपास्यम्, उत सर्वाद्य परिवद्यास्विति सन्देहे, प्रकरणाद्यप्राप्तिग्रद्भाव्य, परिवद्यालिङ्गसम्बन्धवाक्यभूयस्त्वात् सर्वाद्य परिवद्यास्विति सिद्धान्तियत्वा, 'सर्वो वे रुद्र' इति वाक्ये 'सर्व खिल्वदं न्नक्षे'ति शाण्डिल्यविद्योपास्यस्य, 'पहु इत्यत्र 'मह इति तद्वद्य प्रस्पत्ते सिद्धान्ति। स्वत्रं इति वद्यद्योतनादहर-विद्योपास्यस्य, 'हिरण्यबाहव' इति हिरण्यरूपत्वं सवितृमण्डलोपास्यस्य, 'उमापत्य' इति सर्वपरिव-द्योपास्यस्य, 'हिरण्यबाहव' इति हिरण्यरूपत्वं सवितृमण्डलोपास्यस्य, 'उमापत्य' इति सर्वपरिव-द्योपास्यस्य, वित्तवान् ।

तन्मन्दम् । आद्यायां परिवद्यालक्षणाभावात् । 'अथ परा यया तदक्षरमियाम्यत' इत्य-क्षरप्रापकत्वस्य तद्गमकत्वस्य वा तल्लक्षणत्वात् । अस्यास्तु सर्वप्रतीकतया तत्क्रतुन्यायात् क्षर-प्रापकत्वेनाक्षराप्रापकत्वात् , सर्वस्य ब्रह्मकारणकत्वमात्रभावनेनादृश्यत्वादिलक्षणकाक्षराज्ञापक-त्वाच । द्वितीयेपि वाक्ये पुरुषशब्दस्य गोणत्वात् , 'भगवानिति शब्दोऽयं तथा पुरुष इत्यपि । निरुपाधी च वर्तते वासुदेवे सनातने' इति विष्णुपुराणवाक्येन 'स एव वासुदेवोऽयं साक्षा-तपुरुष उच्यते । स्त्रीप्रायमितरत् सर्व जगद्भक्षपुरःसरम् । स एव वासुदेवोऽयं पुरुषः प्रोच्यते वुधः । प्रकृतिस्पर्शराहित्यात् स्वातत्र्याद्वेभवादपी'ति नारिसंहवाक्याभ्यां च पुरुषशब्दस्य भग-वत्येव सुख्यवृत्तत्वेन तद्यभिमते शिवे तथात्वस्य वाधितत्वात् । अत एव तृतीयवाक्येपि 'सन्मह' इत्येकं पदम् , सतो महस्तेजः सन्मह इति चैकपये तद्र्यः , तेन तयोरिप पद्योः सिद्धद्याव्या-

'छन्दिस बहुल'मिति सूत्रात् । तैरिति । रामानुजैः । सूत्रार्थस्तु । पूर्वेण इष्टिकचिताग्निना विकल्पनते मनिश्चतादयोऽग्नय इति तेषां विकल्पः प्रकरणात् कियाप्रकरणात् किया कियास्प्राश्च ते चितरूपा तामग्निचितादीनामपि कियामयकत्वनुप्रवेशेन कियामयत्वं मानसग्रहवदुपपद्यते, यथा द्वादशाहेपि वाक्ये दशमेऽहिन मानसग्रहस्य मनोनिष्पाद्यग्रहस्य उत्पादनस्तोत्रशस्त्रप्रसाहरणमक्षणत्वेन विद्या-रूपस्पापि कियामयकत्वन्नत्या कियास्पत्वम् , तथेहापीति । द्यौव इति । मगवानिति शेषः । उमेति । परत्रद्यत्वस्यात्र पर्यवसितेः । विष्णुसमानशीलव्यसनवत्त्वं पर इति । तदुत्कर्षासहन हत्वा विष्णा- वुत्कर्षमाहुः तदिति । आच्यायामिति । श्रुतौ । अस्यास्तु 'सर्वो वै रुद्र' इत्यस्यास्तु सर्वेषां जगत्स्थ- पदार्थानां प्रतीकताङ्गता, 'विष्टभ्याहमिदं कृत्स्वमेकांशेन स्थितो जग'दिति गीतातस्त्रयाङ्गस्य क्षरत्वेन तत्कतुन्यायो याद्दशः कतुस्तादशं फलमिति कतोः सेवायाः सर्वस्य रुद्रत्वेन भावनारूपायाः क्षरविषय- तया तत्त्वात् । सर्वस्योति । क्षरस्य । वाक्यं इति । 'पुरुष' इत्यादिश्चत्वन्तर्गतं वाक्यं पदसमूहः । साक्ष्मादिति । साक्षात्प्रस्यक्षतुल्ययोः । वैभैवात् विभुरेव वैभवस्तस्मात् । भावप्रधानो निर्देशः । अति इति । मल्यपरुष्यित्वातेव । स्रतेव । स्रतेव । स्रत्वातेव । स्रतेव । स्रत्वातेव । स्रतेव विभुरेव वैभवस्तस्मात् । भावप्रधानो निर्देशः ।

मन्तव्यः ॥ ५३ ॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे सप्तद्यां लिङ्गभ्यस्त्वाधिकरणम् ॥ १७॥ व्यतिरेकस्तद्भावाभावित्वान्न तृपलब्धिवत् ॥ ५४॥ (३-३-१८.)

ननु 'ब्रह्मविदामोति पर'मिति श्रुत्या अक्षरब्रह्मविदः परब्रह्ममाप्तिरुच्यते । तन्नेतरसाधनसापेक्षं ब्रह्मज्ञानं परं प्रापयति, उत तन्निरपेक्षमिति भवति संशयः। अत्र श्रुतौ तन्मात्रोक्तेरितरिनरपेक्षमेव तत्तथेति पूर्वः पक्षः। सिद्धान्तस्त्वेवं सित ज्ञानमागीयाणामपि परप्राप्तिः स्यात्। सा त्वनेकप्रमाणवाधितेति पूर्वमवोचाम।

### भाष्यप्रकाशः।

हतिविद्योपासिलङ्गत्वाभावात् । 'हिरण्यवाहव' इत्यस्य सवितृमण्डलोपासित्वगमकताप्यिक्षिद्वि-त्विलङ्गिविरुद्वेत्यस्य 'अन्तस्तद्धर्मा' घिकरण एवासाभिरुपपादितत्वात् । उमापतिपदस्य कस्यामपि निःसन्दिग्धायां परिवद्यायामद्र्शनाच । इदं यथा तथा मया प्रहस्तारूपे वाद उपपादितत्वा- न्नात्र विशिष्योच्यते । दहरविद्योपास्यत्वं तु क्रमम्रक्तौ प्राप्यविभृतिमध्येपि शिवस्य सन्त्वादनु- मोदामह इति दिक् ॥ ५३ ॥ इति सप्तद्दां लिङ्गभूयस्त्वाधिकरणम् ॥ १७ ॥

व्यतिरेकस्तद्भावाभावित्वान्न तृपलिब्धवत् ॥ ५४ ॥ पूर्वाधिकरणान्तिमस्त्रे तैति-रीयश्चितिः सम्मतित्वेन प्रदर्शितेति प्रसङ्गात्तदर्थविचारायाधिकरणान्तरमारभत इत्याशयेन ति । षयादिकं वदन्तस्तदवतारयन्ति नजु ब्रह्मोत्यादि । प्रकृते सहकार्यज्ञितः केत्रलाक्षरिद्दां तद-प्राप्तिदर्शनं च सन्देहवीजम् । पूर्वपक्षसिद्धान्तौ तु स्फुटौ । स्ता त्वनेकेत्यादि । ज्ञानमार्गीयाणां परप्राप्तिस्तु 'यमेवैष वृणुते' 'नायमात्मा बलहीनेन' 'मत्त्या मामभिजानाति' 'मत्त्याहमे-

### रहिमः।

पदार्थः । अक्ष्नीति । छान्दोग्यस्थे 'यथा कप्यासं पुण्डरीकमेवमक्षिणी' इति वेदे । अभीनां ज्ञानरूपत्व-व्यवस्थापनम्, 'ब्रह्म ति अभीतं ज्ञानरूपत्व-सामर्थ्याभ्यां प्रकरणस्य नैर्वल्यान्नेर्वल्यम् । यद्वा । सूत्राणां न्यायरूपत्वेनामिरहस्येपि प्राप्तिः । न च भवन्नये यस्य भूयांसि लिङ्गानि तत्तच्छब्दवाच्यं यथा तत् वरणमेव बलीय इति, अन्यत्र तु तत् लिङ्गमेव बलीय इति तत्पदार्थाननुगम इति वाच्यम् । तत्पदार्थत्वेन वरणादीनां ग्रहणे तत्पदार्थत्वस्था-नुगमात् । अन्यथा सूत्रेषु विश्वतोमुखत्वस्था लक्षणांशस्थाच्याप्तेः ।

माध्वास्तु । अनुव्याख्याने तु । तद्दीकायां न्यायसुधायाम् । 'विद्यैवे'ति सूत्रमुपन्यस्य यद्यपी-दमधिकरणमनुबन्धादिभ्य इत्यतः पूर्वम्, तथाप्युपासनस्वरूपावगमे सत्येव तत्सार्थक्यसमर्थनस्यावसरः, नान्यथेति व्युत्क्रमेण व्याख्यानमित्युक्त्वोपपादित तथाहीत्यादिग्रन्थेन । ते 'अनुबन्धादिभ्य' इत्यादौ उपासनास्वरूपं 'विद्यैव तु निर्धारणा'दित्यादौ तत्सार्थक्यमुच्यते ।

### भिश्चभाष्येपीदं द्रष्टव्यम्।

तत्र रामानुजाचार्यमतमपि न्यायसच्चारेण गतार्थतां भजते । माध्वभिक्षुभाष्ये सम्यगालोच्य तद्धिकरणार्थपर्यवसानमालोच्यम् ॥ ५३ ॥ इति सप्तद्वः लिङ्गभ्ययस्त्वाधिकरणम् ॥ १७॥

व्यतिरेकस्तद्भावाभावित्वान्न तृपलिब्ध्वत् ॥ ५४ ॥ प्रकृत इति । श्रुतौ । सन्देहबीजमिति । व्युत्कमेण सन्देहबीजम् । स्फुटाविति । ज्ञानभागीयाणामिति । साधना-

किश्व। ज्ञानरोषभूतब्रह्मापेक्षया फलात्मकस्य परस्य मुल्यत्वात् 'तदेषाभ्युक्ते'ति श्वितिस्तदेव प्रतिपाद्यत्वेनाभिमुखीकृत्य ऋगुक्तेत्याह। तेन तत्र ब्रह्मपदे पुरुपोत्त- मपरे ज्ञायेते। तथाच। ग्रहायां यद्याविर्भूतं परंमं व्योम पुरुषोत्तमग्रहात्मकमक्ष- रात्मकं व्यापिवैकुण्ठं भवति, तदा तत्र यगवानाविर्भवतीति तत्प्राप्तिभेवतीत्यु- च्यते 'यो वेद विहितं ग्रहायां परमे व्योम'तित्यनेन। तथाच। ज्ञानिनां ग्रहास्य परमव्योमो व्यतिरेक एव, तत्र हेतुः, तद्भावाभावित्वादिति। 'यमेवैष वृणुत' इतिश्चतेविरणाभावे भगवद्भावस्थासम्भवात्, ज्ञानिनां तथा वरणाभावाद्भगव- द्विषयको भावो न भावीति तथेत्यर्थः। ननु ज्ञानविषयत्ववदाविर्भावोऽप्यस्तु, किश्च, तद्तिरिक्तमाविर्भावमपि न पश्याम इत्याशङ्कायामाह न तूपल्रव्यिव- दिति। उपलव्धिक्षिम्, तद्वद्वहायामाविर्भावो न भवतीत्थर्थः। यसौ भक्ताय यश्चीलाविशिष्टं खलक्ष्यमनुभावियता प्रसुर्भवति, तद्वहायां तस्नीलाश्रयभृतमक्ष- रखक्ष्यं वैक्वण्ठलोकवदाविर्भावयतीति नोक्तशङ्कालेशोपि। यत्र प्रकृषोत्तमस्य रखक्ष्यं वैक्वण्ठलोकवदाविर्भावयतीति नोक्तशङ्कालेशोपि। यत्र प्रकृषोत्तमस्य

भाष्यप्रकाराः।

कया प्राह्म' इत्यादिप्रमाणवाधितेति इतः पूर्वाधिकरणेष्ववीचामेति नात्र सिद्धान्ते सन्देग्ध्यपित्यर्थः । ननु भवत्वेवम् , तथाप्ययमर्थः प्रकृतश्चतेः स्नाच कथं रुभ्यत इत्याकाङ्कायां पूर्व
श्चेतेसल्लाभमाहुः किञ्चित्यादि । तेन नन्नेति । तेनास्याप्यचि । ज्ञायेते इति । आनन्दमयाधिकरणदितीयवर्णकरूथेन 'अथवा अक्षरे ब्रह्मण्यानन्दात्मके' इत्यादिन्याख्यानान्तरेण ज्ञायेते !
कचि 'परमं न्योमे'ति पद्वयं ज्ञानरेपभूतब्रह्मपरित्याश्चरेन क्रिक्सद्धमर्थमाहुः नथाचेत्यादि ।
उच्यत इति । अस्यां क्रन्युच्यते । तथाचास्यां श्चतौ गुहायां परमन्योमिन परप्राप्तिरुक्ता,
परमन्योमाविश्वस्तु न ज्ञानमार्गायगुहायाम् , अतः परमन्योमपदाद्व सोऽथों रुभ्यत इत्यर्थः ।
स्त्रात्तिद्वचन्ति तथाचत्यादि । न्यानेरेक इति । अभावः । स्त्रशेषमवतारयन्ति ननु ज्ञानेत्यादि । ज्ञानविषयत्यवविति । अक्षरस्य ज्ञानविषयत्यवत् । तद्यतिरिक्तमिति । ज्ञानविषयत्वातिरिक्तम् । न्याकुर्वन्ति उपलन्धिसरित्यादि । अनाविभावे हेतुं स्कुरीकुर्वन्ति यसमा
इत्यादि । लोकविति । रोकयुक्तम् । तथाच ज्ञानमार्गायाच् प्रति ताद्यतदनुभावनेन्छाया
अभावाच परमन्योमात्मकाक्षरस्वरूपस्यविभावः । स चाविभावो दर्शनविषयत्वयोग्यतारूपः,
न तु ज्ञानविषयत्वमात्रम् । अतो भगवतस्तथेच्लामावेन केवलाक्षस्त्रानिनो वरणात्मकसहकारिग्रन्यत्वाच परप्राप्तिरिति ज्ञानिभक्तस्यापि वरणात्मकसहकारिसापेक्षमेव ज्ञानं परप्राप्तिजनकमिति
सिद्धान्तो निर्विचिकित्स इत्यर्थः । ननु श्रुतावक्षस्थाद्दश्यत्वादिगुणकत्वस्थोक्तत्वात् समन्वयाध्याये
रिव्यः ।

न्तरभक्तरपेक्षाभावोक्तः। एवं सिद्धान्तः स्पष्ट इत्यर्थः । किञ्चेत्यादीति । ज्ञानदोषेति । 'ब्रह्म वि'दित्यत्र ज्ञानविशेपणीभृतं यद्वह्म तदपेक्षया । ज्ञाह्मपदे इति । 'ब्रह्मवि'दित्यत्रत्याद्वह्मपदादग्रेतने ब्रह्मपदे । सोऽर्थ इति । इतरसाधनसापेश्चं ब्रह्मज्ञानं परं प्रापयतीत्यर्थः । आष्ट्ये । तथेत्यर्थ इति । तद्वावाभावित्वादित्यर्थ इत्यर्थः । वैद्युण्ठलोकोऽस्त्यरिमन्निति वैद्धुण्ठलोक्तवत् । दितीयान्ताद्वतिनीक्त इत्याशयेनाहुः लोकयुक्तभिति । द्वी नविषयत्वेति । आविभावितरोभाववादे स्फुटः । निवति । उपेक्षाज्ञानविपये आविभूतेनाविभावप्रसङ्गात्तथा । ननु श्रुताविति ।

चाक्षुषत्वम्, तत्र ततोऽधःकक्षस्य तस्य तथात्वे का राङ्का नाम । एतदुपैपादितं पूर्वम्, विद्वन्मण्डने च । ननु ज्ञानिज्ञानविषयभक्तगुहाविर्भृताक्षरयोर्भेदोऽस्ति, न वा। नाद्यः। मानाभावादेकत्वेनैव सर्वन्रोक्तेः। न द्वितीयः। निरवयवस्य क्रचिछोकरूपत्वातद्रूपत्वाभ्यामेकत्वानुपपत्तेरिति चेत् । मैवम् । लोकरूपत्वस्य पश्चाद्भावित्वे हीयमनुपपत्तिः, न त्वेवम्, किन्त्वक्षरखरूपमेव तथेति श्चितिराह। 'अम्भस्यपारे सुवनस्य मध्य' इत्युपक्रम्य 'तदेव भूतं तदु भाव्यमा इदं तदक्षरे परमे व्योमन् ।' एतद्ये च, 'यमन्तःसमुद्रे कवयोऽवयन्ति ,यदक्षरे परमे प्रजा' इत्यादिरूपा । स्मृतिरिप 'परस्तस्मान्तु भावोऽन्योऽव्यक्तो व्यक्तात् सनातनः । यः सं सर्वेषु भूतेषु नइयत्सु न विनइयति । अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गतिम्। यं प्राप्य न निवर्तन्ते तद्धाम परमं मम' इत्यादि तुं गीतासु । श्रीभाग-वतेपि दर्शयामास लोकं खं गोपानां तमसः परम्। सत्यं ज्ञानमनन्तं यद्वह्य ज्योतिः सनातनम्। यद्धि पद्यन्ति मुनयो गुणापाये समाहिता' इति ददामे। द्वितीये च 'तस्मै खलोकं भगवान् समाहितः सन्दर्शयामासे'त्युपक्रम्य, कालिन-गुणमार्यादिसम्बन्धराहित्यमुक्त्वां, भगवत्पार्षदानुक्त्वा, विमानप्रमदा उक्त्वा, श्रीरुक्ता । तथाच श्रुतिरमुखेकवाक्यतायां ताइक्खरूपमेवाक्षरमिति निर्णयो भवति । एवं सति सचिदानन्दत्वदेशकालापरिच्छेदस्वयम्प्रकाशत्वगुणातीत-त्वादिधर्मवत्त्वेनैव ज्ञानिनामक्षरिवज्ञानम्, भक्तानामेव पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वेन तथेति ज्ञेयम्। 'मल्लानामद्यानि'रिति श्लोकोक्तरीत्या पुरुषोत्तमस्येव। प्रभुणा द्रे

### भाष्यप्रकाशः।

तथा निर्णीतत्वाच् नेदं साधीय इति शङ्कायामाहुः यन्त्रेत्यादि । तथाच वरणेन पुरुषोत्तमखरूपसा चाक्षुषत्वं वरणश्रुतौ 'भक्त्या त्वनन्यये'ति गीतास्मृतौ चोक्तम्, अक्षरस्यापि 'कश्चिद्धीर' इति श्चतां चुक्तम्, तच पुरुषोत्तमादधः कक्षम्, अतः साधनविशेषसम्पत्तौ कैम्रुतिकन्यायावतारात् सर्वोद्दश्यतायामपि दृश्यत्वे विरोधाभावान्त सन्देह इत्यर्थः। अत्राक्षरस्ररूपविचारेण चोदयति

अक्षरियामित्यधिकरणे 'एतद्दे तदक्षर'मित्यादिश्चतावुक्तत्वात् । समन्वयेति । 'अक्षरमम्बरा-न्तधृते'रित्यत्र निर्णीतत्वात् । इदमिति । सहकारिसापेक्षं ज्ञानं परप्राप्तिजनकमिति साधीयः । उक्तमिति । 'प्रत्यगात्मानमैक्ष'दिति प्रत्यगात्मरूपाक्षरज्ञानमुक्तम् । का दाङ्का नामेतिभाष्य्विव-रणं कैमुतिकेति । भाष्ये । पूर्वमिति । 'न तूपलब्धिव'दिसत्र । विद्वन्मण्डन इति । 'अभेदा-दनुपाधित्वा'दित्यत्र सगुणत्वेनाभिमताभेदोपपादनात्तथा । शब्दापेक्षयेति । पूर्वपक्षत्वाद्वादरिमत-मुक्तम्, तस्यार्थप्रधानत्वात् । भगवतो व्यासस्य शब्दप्राधान्यात् । उत्तानेति । 'अम्मसी'त्यत्र लोकत्रयनिरूपणमिति न साङ्मर्यम् । गीतास्विति । तन्माहात्म्यं भागवतापेक्षया बहुवचनम् । देशकालेति । परिच्छिन्नत्वं मध्यमपरिमाणवत्त्वम् । भक्तानां तु देशकालकृतपरिच्छेदो वर्तते । श्रीगोवर्धनदेशाद्यमुनादेशः परः, यमुनादेशाच्छ्रीगोवर्धनदेशोऽपरः । प्रातःकालीना लीला न मध्याह्वे इत्येवं कालकृतपरिच्छेदः। लीलासु मध्यमपरिमाणरूपपरिच्छेदः, 'एकं रूपं रसात् पृथ'गितिवत् । तथेतीति । अक्षरज्ञानम् । एकस्यानेकत्वे दृष्टान्तमाहुः मल्लानामिति । पुरुषोत्तमस्यानेकत्वेन द्र्श-

१. चोपपादितम् । २. मायासम्बन्यः ।

यथा विचारिताः सन्ति, ते तथा भवन्तीति तद्विचार एव सर्वेषामधिकाररूप इति 'कृतप्रयत्नापेक्षस्त्वि' त्यत्र निर्णीतम् ॥ ५४ ॥

असिन्नर्थे कैमुतिकन्यायकथनार्थं निद्दीनत्वेनोत्तरं पठति । अङ्गावबद्धास्तु न शाखासु हि प्रतिवेदम् ॥ ५५ ॥

यागे तत्तद्दिविङ्गयतकर्तव्यान्यन्वाधानादीन्यङ्गानि । तत्रावबद्धाः सर्व एवर्त्विजो यजमानेन । अवबन्धनं नाम 'अध्वर्धु त्वां वृणे,' 'होतारं त्वां वृणे,' 'उद्गातारं त्वां वृण' इत्यादिरूपं वरणमेव, अन्यथा सर्वकर्मविदुषां तत्कृतिपदूना-मेकत्राधिकारः, नान्यत्रेति नियमो न स्यात् । तस्य तस्य तथा वरणे तु यजमाने-च्छैव हेतुः । ते च तदा न सर्वासु शाखासु विहितान्यङ्गानि कर्तु सर्वेषि शक्ताः, किन्तु यजमानवरणनियमिता एव तथा । तत्र हेतुमाह । हि यतः कारणात् प्रतिवेदं नियमितान्यङ्गानि, 'हौत्रमुचा, आध्वर्यवादि यज्ञषा, उद्गात्रं साम्ने'ति । तथाचालौकिके वैदिके कर्मणि जीवेच्छापि नियामिका भवति यत्र, तत्र किम्रु वाच्यं प्रतिरोमकूपं सावकाशममितब्रह्माण्डस्थितिमतस्तदीिशतुरिच्छैव नियामिका तत्तत्साधनफलसम्पत्ताविति ॥ ५५ ॥

### भाष्यप्रकाशः।

निन्वत्यादि । तथाच शब्दापेक्षयार्थस्य विष्ठित्वादर्थस्वरूपिवचारे पूर्वोक्तमनुपपन्निमत्यर्थः । तत्र समाद्धते मैचिमत्यादि । निर्णीतत्यिमत्यन्तेन । इयमिति । उक्तविकल्परूपा । न त्वेविमिति । न तु रूपभेदः । शेषग्रुत्तानार्थम् । तथाच स्वरूपस्थोक्तरूपत्वाद्भगविदेच्छयाधिकारभेदेन तस्य तस्य तथा भानान काप्यनुपपत्तिरित्यर्थः ॥ ५४ ॥

अङ्गावबद्धास्तु न शाखासु हि प्रतिवेदम् ॥ ५५ ॥ स्त्रमवतारयन्ति असिनि-त्यादि । व्याक्कविन्त याग इत्यादि । इत्यादिरूपं वरणमिति । तत्तत्कर्मकर्तृतानियमनरूपं सम्भजनं विभाग इति यावत् । शेषं स्फुटम् । तथाचाक्षरस्य तत्सर्वरूपत्वेपि ज्ञानिषु तथानाविभावे भक्तहृदये च तथाविभावे उक्तरीत्या कैम्रतिकन्यायाद्भगवतस्तेषां तेषां तादक्ताद्दक्फलदित्सैव नियामिकेत्यर्थः ॥ ५५ ॥

### रिदमः।

नमधिकारभेदात् । यथेति । 'कामाद्रोप्यो भयात् कंस' इति षडुपाधिभिर्भिन्नत्वेन विचारिताः । तिद्विचार इति । भगविद्वचारः । सर्वेषामधीति । विषयतासम्बन्धेन तथा । भगवित तु विचारः समवायसम्बन्धेन । सिद्धमाहुः तथा चेति । स्वरूपस्येति । अक्षरस्वरूपस्य । भाष्योक्तरूपत्वात् । तस्य तस्येति । ज्ञानिनो भक्तस्य च । कापीति । कचिछोकरूपातद्रूपाभ्यामेकत्वानुपपत्तिरूपा भाष्योक्ता । उपासनादिविषयभगवद्धर्मरूपषोडशकला निवृत्ताः । अग्रेऽष्टाधिकरण्यां षड्धर्मा धर्मी समिष्टिश्चेति संख्यातात्पर्यम् ॥ ५४ ॥

अङ्गावबद्धास्तु न शाखासु हि प्रतिवेदम् ६५५॥ सम्भजनमिति । 'वृङ् संभक्ता'विति धातुपाठात् । शोषमिति । आध्वर्यवादीति । आदिना प्रतिप्रश्यातुः प्रतिप्रश्यात्रम् एवं स्फटं शेषम् ॥ ५५॥

## सञ्चादिवद्वाऽविरोधः ॥ ५६॥

नतु पूर्व कर्मज्ञानिष्टानामिष पुंसामग्रे भक्तिमार्गायत्वं यत्र भवति, तत्र तथैव भगवद्वरणमिति हि सिद्धान्तः। ऋत्विजस्त्वेकस्मिन् याग एकत्र वृतस्य नापरत्रापि तथेति विरुद्धो दृष्टान्त इत्यरुच्या निद्दीनान्तरमाह । यथैक एव कश्चिन्मन्त्रो बहुषु कर्भसु सम्बध्यते, कश्चित् द्वयोः, कश्चिदेकत्रैव, तथैव विधा-

### भाष्यप्रकादाः ।

मन्नादिवद्वाऽविरोधः ॥ ५६ ॥ स्त्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । तथैव भगवद्व-रणमिति । तत्तदनन्तरमेतं भक्तिमार्गे प्रवेशयिष्यामीत्येवं विचारितत्वात्तत्त्वत्तरमेव भगवद्वर-णम् । ऋत्विज इति पष्ठी । नापरत्नापि तथेति । नान्यकार्ये विनियोगः । स्त्रं व्याक्तवन्ति पथैक एवेत्यादि । उदाहरणं त्वाद्यस्य 'देवस्य त्वा सवितुः प्रसव' इत्यादिरनुषङ्गमन्नः । द्वितीयस्य स्योपस्थाने मन्देहादिनिवारणे च गायत्रीमन्नः । तृतीयस्य 'तेजस्वी भ्यास'मिति । एवमन्यदपि द्रष्टन्यम् । कर्मोदाहरणं ज्योतिष्टोमादि जयन्तीव्रतादि च द्रष्टन्यम् । कर्मोदाहरणमन्यदप्याहः रिकाः ।

मन्त्रादिवद्वाऽविरोधः ॥ ५६ ॥ अनुषङ्गेति । उदाहरणमित्यनुषङ्गः । अनुषङ्गो वाक्य-परिसमाप्तिः । वाक्यस्य परिसमाप्तिर्येन । अनुषद्गोपि मन्त्रभेदकः । अनुषज्यत इत्यनुषद्गः । सम्बद्ध-मन्नः । 'देवस्य त्वा सवितुः प्रसव' इत्यसिदमादायेत्येकोऽनुषद्गः । एवमितरावि । यथाऽमृताभिषेके । भैषज्ये च 'देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेऽिधनोर्बाह्भ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम् ।' भैषज्येनेति । द्वितीय-स्येति । द्वयोः कर्मणोः सम्बद्धस्य । 'आ सत्येन रजसा वर्तमानो निवेशयन्नमृतं मर्त्यं च । हिरण्मयेन सविता रथेन देवो याति भुवनानि पद्य'न्नित्यत्र । मन्देहेति । आरणे सह वै पन्नायाम् । 'तदुह वा एते **ब्रह्मवादिनः** पूर्वाभिमुखाः सन्ध्यायां गायत्रियाभिमब्रिताम्भसो अप ऊर्ध्व विक्षिपन्ति । ता एता आपो वज्रीभृत्वा तानि रक्षांसि मन्देहारुणे दीपे प्रक्षिपन्ती'तिश्रुत्या स्पष्टं मन्देहादिनिवारणम्। मन्देहद्वीपे निवारणं मन्देहादिनिवारणम् । तस्मिन् । गायत्रीव गायत्री । आसत्येन रजसेति । स्थान-साम्यं सम्बन्धो लक्षणा । मन्नत्वमभियुक्तप्रसिद्ध्या । अस्यन्तत्वान्तमध्यमपुरुषान्तत्वाभावेपि । स्त्रादिभावार्थपादभाष्ये । तृतीयस्येति । एकत्र कर्मणि सम्बद्धस्य मत्रः 'तेजस्वी भ्यास'मिति होमे उदाहरणम् । अन्यद्पीति । 'इषे त्वोर्जेत्वे'ति । शाखाच्छेदनेऽनुमार्जने । 'इषे त्वे'ति शाखायां 'छिनत्त्यूर्जस्वेत्यनुमार्धि वे'ति कल्पसूत्रात् । तथा प्राणापानयोः प्रत्यगसने । 'प्राणमूर्ध्वमुन्नयत्यपानं प्रत्य-गस्यती'ति काठकात् । चेदार्थे द्वितीयपर्याये । तथा क्षुत्पिपासाभिवृद्धिकत्र्ये शक्त्ये औषिपालने विचारकारणभूतशक्लै च । 'इषे पीपिहि ऊर्जे पीपिही'त्यारणात् । 'हरिः ऊ'मिति च । बहुषु कर्मसु । द्वयोः कर्मणोः 'यस्य पर्णमयी जुहूर्भवति न स पापं श्लोकं शृणोती'त्युदाहरणम् । यागे पापश्लोकश्रव-णाभावे च कर्मणोः । पापश्लोकश्रवणाभावस्यापि कर्मत्वम् । कर्मान्तःपातात् । एकत्र कर्मणि 'कारीयी यजेत वृष्टिकामः' इत्युदाहरणम् । वृष्टिकामोपि कर्म, 'कर्ता कर्म च करणं चे'ति गीतावाक्यात् । आदिपदादिति भाष्यविवरणं कर्मीदाहरणमिलादि । ज्योतिष्टोमादीति । 'ज्योतिष्टो-मोऽियष्टोमः'। इदं कर्म तत्रैकत्र कर्मणि एको ब्रह्मा कर्तृकर्मरूप उपयुज्यते । 'परमेष्ठिनो वा एप यज्ञोऽग्रे आसीद्यदिष्रष्टोम इति, तेन स परमां काष्टामगच्छ'दिति । 'कर्मणा ब्रह्मैवसुच्यत' इति सुबो-धिनी । आदिशब्दार्थोऽग्रे वक्तव्यः । स्मार्तोदाहरणे जयन्तीत्यादि । जयन्तीव्रतं सेवाकर्मार्थं भगवदावेशार्थं च । आदिना प्रायिश्वतं कर्म ग्रुद्धार्थम् । एकं पितृकृतं प्रायिश्वतं कर्मानेकबालग्रुद्धार्थम् ।

नात्, तथात्रापीलर्थः। आदिपदात् कर्मोच्यते। यत्र काम्येनैव निलकर्मनिर्वाहः, तत्र कामितार्थसाधकत्वे प्रत्यवायपरिहारेऽप्येकमेव तदुपयुज्यते। यथाच सर्वतो-मुखेऽनेकहोतृप्रवरेऽध्वयुप्रवरे च गृह्यमाणे 'देवाः पितर' इलादिना यजमानकर्तृ-कानुमन्नणसेकमेव सर्वत्र सम्बध्यते, तथैव विधेः, तथात्रापि तावद्विधं यदेकमेव वरणम्, तेन तत्तिन्नष्टानन्तरं भक्तिनिष्ठेति न दृष्टान्तविरोध इल्पर्थः।

अथवा। अधित्युदाहृत्येव मञ्चाणामुचारणान्मञ्चादिरोङ्कारः। स<sup>\*</sup>यथा ब्रह्मात्मकत्वेनैक एव सर्वमञ्चेषु सम्बध्यते, तथा वरणमपीति तथेल्यधः। यद्यपी-तरिष्ठानन्तरभूतभक्तिनिष्ठावतोपि वरणं तथाभूतमेकमेवेति नोक्तदोषः, तथा-प्युत्कृष्टमार्गे वृतस्य नीचकक्षापादनमनुचितिमिति मत्वा पक्षान्तरमुक्तम्। वस्तु-तस्तु साधनमयीद्या यत्र भक्तिर्दित्सिता, तत्र तथेति नानुपपत्तिः काचित्॥५६॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे अष्टाद्दां व्यतिरेकाधिकरणम् ॥ १८॥

### भाष्यप्रकाशः।

यथाचेत्यादि । सर्वतोम्रखः कश्चिद्यागविशेषः । ताबद्विधमिति । क्रमिकतत्तत्प्रकारकम् ।

मत्रादिपदं तद्वुणसंविज्ञानबहुत्रीहिणा व्याख्याय षष्ठीसमासपक्षेण प्रकारान्तरमाहुः अथ-वेत्यादि । ननु पूर्वव्याख्याने को दोषो येन व्याख्यानान्तरमत्रोक्तमित्याकाङ्कायां तदुक्तमङ्गी-कृत्य सम्भावितं दोषमाहुः यद्यपीत्यादि । तथाभृतमिति । याद्यं केवलभक्तिमार्गीयस्य ताद्यम् । पक्ष्तान्तरमिति । ॐकारनिद्य्यनपक्षः । तथाच ब्रह्मात्मकत्वेनोत्कृष्टस्याप्योङ्कारस्य तत्त-नमत्रसाङ्गत्वाय तत्तत्सम्बन्धो न दोषावहः, तथा वृतस्यापि तत्सम्बन्धो मयादामार्गरक्षार्थत्वाद्य दोषावह इत्यर्थः । युक्तया समाधाय सिद्धान्तेन समाधानमाहुः वस्तुत इत्यादि । तथाच भग-बदिच्छाविचारादेवानुपपत्तिपरिहारः, निद्यनं तु वादिनिग्रहायेति स्त्रकारायय इत्यर्थः ॥ ५६ ॥ इत्यष्टाद्यां व्यतिरेकाधिकरणम् ॥ १८ ॥

रिक्मः।

भादिपदार्थमाहुः कर्मोद्ति । अन्यदिति । बहुर्थकमेकं कर्म । द्व्यर्थमेकं कर्म तु यन्न काम्येन्नेवेत्यादिभाष्येणोक्तम् । काम्येन पशुकामनया कृतेन । एवकारो भगवत्थरणया कृतकर्भव्यवच्छे-दकः । नित्यकर्माप्रिद्दोत्रादि । कामितार्थः पश्चादिः । प्रत्यवायेति । 'धर्मेण पापमपनुदती'ति श्वते-स्तथा । तदिति काम्यं कर्मेति भाष्यार्थः । तथैव विधिरिति । विधिस्तत्रेव । क्रिमिकेति । कमप्रा-सो यो होतृत्वाध्वर्युत्वरूपः प्रकारः यस्मिन् वरणे सम्भजने तत् क्रिमिकतत्तप्रकारकं वरणम् । भाष्ये । तत्त्विष्ठेति । कर्मज्ञानिष्ठानन्तरम् । प्रकृते । मन्नादीति । सौत्रम् । तहुणेति । मन्न आदिर्थस कर्मण इति तद्धणसंविज्ञानो बहुन्नीहिः । प्रथमान्ताद्वतिः । उपयुज्यत इत्येकिकियान्वयेन विशेष्यान्वय्यन्वयित्वरूपतंद्धणसंविज्ञानबहुन्नीहिलक्षणसत्वात् । तेन तद्धणसविज्ञानबहुन्नीहिणा । षष्ठीति । मन्नस्यादिः मन्नादिरोंकारः । प्रथमान्ताद्वतिः । भाष्ये । तथेत्वर्थ इति । दष्टान्ताविरोध इत्यर्थ इत्यर्थ इति । प्रमावितो दोषः । नन्वयं दोषो भाष्ये कोक्त इति चत्, शृणु । यचपीत्यादिति । मन्त्रत्येख इति । सम्भावितो दोषः । नन्वयं दोषो भाष्ये कोक्त इति चत्, शृणु । यचपीत्यादिन प्रन्थस दोषं हिदिकृत्वा तत्परिहाराय प्रवृत्तत्वादित्याक्षेप्यत्वेन व्यञ्जनावृत्योक्त इति जानीहि । अन्कारेति । निदर्शनं दष्टान्तः । तत्सम्बन्धः कर्मज्ञानसम्बन्धः । वस्तुत इत्यादिति । तन्न तथेति । तन्न भक्ते तथा कर्मज्ञानिवृष्ठानन्तरं भक्तिगारीयवरणमित्यर्थः । अनुपपित्तिति । कर्मज्ञानसम्बन्धः ॥ ५६ ॥ इत्यष्टाद्दां व्यितर्काधिकरणम् ॥ १८ ॥

न. अनेकत्र ।

भूमः ऋतुवज्रयायस्त्वं तथाहि दर्शयति ॥ ५७ ॥ (३-३-१९.)

ननु सुखखरूपिजज्ञासायां 'यो वै भूमा तत् सुख'मित्युक्तम्, भूमखरूपिजज्ञासायां 'यत्र नान्यत् पर्यती'त्यादिना तद्यन्निरूपितं तत्सवीत्मभावसरूपिति यदुक्तम्, तत्रोपपयते । भून्नो हि सुखरूपतोच्यते । सर्वोत्मभावे तु विरह्मावे दुःसहदुःखानुभवः श्रूयते । तेन मोक्षसुखमेव 'यो वै भूमे'त्यादिनोच्यते । 'यो वै भूमा तद्मृत'मिति वाक्याज्ञ । अग्रे च, 'स वा एष एवं पर्य'नित्याद्यन्त्वा, 'तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवती'ति फलमुच्यते । तज्ञ मोक्षानन्तरम्सम्भवि, अतः स भावो मोक्षो वात्रोच्यत इति संदायः ।

तत्र कामचारोक्तेम्रिक्तिपूर्वदशायां तन्माहात्म्यनिरूपणार्थत्वाद्मृतशब्दाच मित्रिरव भूमपदेनोच्यत इति पूर्वः पक्षः।

तत्र भूमशब्देन स भाव एवोच्यत इति सिद्धान्तः। तत्र दुःखद्शैनानुप-पत्त्या सर्वाधिकत्वलक्षणं भूमत्वमनुपपन्नमिति शङ्कां परिहरति। भूमः सर्वात्म-भावस्य ज्यायहत्वं सर्वस्मान्मन्तव्यम्। तत्रोक्तानुपपत्तिपरिहारार्थ दृष्टान्तमाह ऋतुवदिति। दर्शपूर्णमासप्रकरणे तैत्तिरीयके पट्यते 'परमेष्टिनो वा एष यज्ञोऽग्र आसीत्तेन स परमां काष्टामगच्छ'दित्युपक्रम्य, 'य एवं विद्वान् द्रीपूर्णमासौ

#### भाष्यप्रकादाः।

भूझः ऋतुवज्ज्यायस्त्वं तथाहि द्रीयति ॥ ५७ ॥ प्रासङ्गिकं विचार्य पुनः प्रकृत्रोषमेव विचारयतीत्याशयेनाधिकरणमवतारयन्तः संशयं व्युत्पादयन्ति नन्वित्यादि । तद्य-दिति । भूमखरूपम् । श्रूयते इति । पुराणवाक्येभ्यः श्रूयते । तेनेति । सुखस्य दुःखविलक्षण-त्वेन । यो वै भूमा तदमृतिमिति वाक्याचेति । इदमपि 'तन्नोपपद्यत' इत्यत्र 'मोक्षाङ्गीकारे' च हेत्वन्तरम् । तत्रानन्तरं दुःखसद्भावेन सुखस्यामृतत्वाभावात् , मोक्षे चानन्तरं दुःखाभावेन सुखस्यामृतत्वादिति । एवं मोक्षकोटिव्युत्पादिता । अग्रे चेत्यादिना असम्भवीत्यन्तेन सर्वान्तमभावकोटिव्युत्पादनम् । अत उभयवीजसद्भावादेवं संशय इत्यर्थः ।

पूर्वपक्षमाहुः तत्रेत्यादि । कामचारोक्तेरिति पष्टी ।

सिद्धान्तमाहुः तत्र भूमेत्यादि । सम्प्रसादाधिकरणे भूमशब्देन परमात्मनो निर्णातत्वाछिङ्गभूयस्त्वाधिकरणे सर्वात्मभावस्थापि निर्णातत्वादत्र भूमलक्षणवाक्ये भूमपदेन सभावः सर्वात्ममावसहित एव परमात्मोच्यते । यथा 'घटेन जलमाहरे'त्यादौ घटादिपदेन छिद्रेतरत्वादिसहितो
घटादिः, तद्वदिति सिद्धान्त इत्यर्थः । एवं सिद्धान्तं सामान्यत उक्त्वा तं च्युत्पादियतुं
सत्रमवतारयन्ति तत्र दुःखेत्यादि । च्याक्कविन्त भूम इत्यादि । सर्वातमभावस्येति । इदं षष्ठघर्थस्य विवरणम् । भूमसम्बन्धिनः सर्वात्मभावस्येत्यर्थः । अत्र लौकिकतिन्नरासायैव कथनमिति
बोध्यम् । तत्रेति । ज्यायस्त्वप्रतिज्ञायाम् । दर्शपूर्णमासप्रकरण इति । संहिताप्रथमाष्टकषष्ठ-

भूमः ऋतुवज्ञयायस्त्वं तथाहि द्रीयति ॥ ५७ ॥ प्रकृतेति । सर्वात्मभावशेष ् . पुराणेति । भ्रमरगीतोक्तेभ्यः । श्रुतिवाक्यं तु 'वने वृन्दावने कीडन् गोपगोपीसुरैः सहे'ति सामान्यम् । तन्नेति । सर्वात्मभावे । भाष्ये । उक्तानुपपत्तीति । दुःखदर्शनानुपपत्या सर्वाधिकत्वलक्षण-

यजते परमामेव काष्टां गच्छती'ति । यथा व्रतादिदुःस्युत्मकत्वेपि परमकाष्टालक्षणफलगमकत्वेन दर्शपूर्णमासयोः सर्वऋतुभ्योऽधिकत्वं वक्तुं 'अग्र आसी'दिति
स्तूयते, तथा दुःखहेतुत्वेप्यनन्यलभ्यसाक्षात्पुरुषोत्तमानन्दप्राप्तिहेतुत्वेन सुखरूपत्वसुच्यत इत्यन्येभ्यः सर्वेभ्यो ज्यायस्त्वं मन्तव्यमित्यर्थः । अत्रोपपत्तिमाह ।
तथाहि द्श्यति । श्रुतिस्तु 'स एवाधस्ता'दित्याद्युक्तवा, 'अथाहङ्कारादेश' इत्याद्युक्तवा, 'अथात्मादेश' इत्याद्युक्तवती, अग्रे चैतादृशस्य 'आत्मत एव प्राणाशास्मरादिसर्व'मिति च दर्शयति । एतत्सर्वात्मभाववत्येव सर्वस्रपपद्यते, न तु
सुक्तस्य । वृत्तिभेदाभावात् प्राणाद्यभावाच । जीवन्मुक्तिद्शायां प्राचीनानामेव
सत्त्वात्, 'आत्मतः प्राणा' इत्यादि न वदेत् ।

#### भाष्यप्रकादाः।

प्रपाठकनवमानुवाके । अग्र आसीदिति । 'परमेष्ठिनो वा एप यज्ञोऽग्र आसीत्' । उच्यत इति । भाविस्वरूपमादायोच्यते । तथाच परमकाष्ठाप्रापकत्वात्तथेत्यर्थः । ननु भाविस्वरूपमादायेवोच्यते, न विद्यमानं स्वरूपमादायेत्यत्र किं गमकमित्याकाङ्कायामाहुः अत्रोपपत्तीत्यारभ्य, न वदेदित्यन्तम् । तथाच भूमपदेन यदि मोक्षावस्थामभित्रेयात्, तदेवं त्रिविधा वृत्तीनं वदेत्, प्राणादीनां नामान्तानां तत्र सम्बन्धं च न वदेत्, तदानीं तदुभयाभावात्, अतस्तद्न्यथानुपपत्त्या भूमलक्षणे सर्वात्मभावभाविस्वरूपमेवोच्यत इति सर्वात्मभावसहित एव भूमा, न तु मोक्षावस्था । नापि जीवन्मुक्तावस्थेति युक्तम् । तां चेदिभित्रेयात्, तदा 'आत्मतः प्राणा' इत्यादि न वदेत्, तस्यामव-स्थायां प्रारम्थवशादेव पूर्वप्राणादीनां सत्तायाः सत्त्वात्, अतो द्विविधसापि मोक्षस्यात्रादातुमश्चित्रत्वात् सर्वात्मभावोत्र प्राह्म इत्यर्थः ।

### रिक्षमः।

भूमत्वानुपपत्तिपरिहारार्थम् । प्रकृते । भावीति । परमकाष्ठापन्नस्करपमादाय । तथेत्यर्थे इति । ज्यायस्त्वमित्यर्थे इत्यर्थः । विद्यमानमिति । दुःखरूपम् । न्निविधेति । 'स एवाधस्ता'दित्युक्ता । अहङ्कारादेशरूपा । आत्मादेशरूपा च । एतच प्राणाद्यभावाचेति भाष्याप्रे न वदेदित्यस्य सम्बन्धं कृत्वा योजितं ज्ञेयम् । जीवन्मुक्तीत्यादिभाष्ययोजना प्राणादीनामित्यादि । प्राचीनाना-मित्यस्य विशेषणमपीदम् । च पुन'स्तस्य वा एतस्यैवं पश्यत एवं मन्वानस्यैवं विजानत आत्मतः प्राण आत्मत आशे'त्यादि । मध्ये 'आत्मत आविर्भावतिरोभावा'विति । उपान्ते 'आत्मतो नामे'ति । अन्ते 'आत्मतो मन्नाः, आत्मतः कर्माणि, आत्मत एवदं सर्व'मिति । अत्र नामान्तानां तत्र जीवन्मुक्ते तथा । तदानीमित्यादि । सर्वात्मभावेन भावि फठं तस्य स्वरूपं तस्य काठे इत्यर्थः। तदुभयेति। निःसम्बो-धमोक्षजीवन्मोक्षोभयं तदभावात् । तदन्ययेति । प्राणादिनामान्तसम्बन्धस्य सर्वात्मभावभाविस्करपकल्पनं विनानुपपत्या । एवकारस्तु ब्रह्मवित्पपाठके आनन्दमयान्तानि रूपाण्युक्त्वा श्राव्यते । 'अथातोऽनुप्रश्नाः । उता विद्वानमुं छोकं प्रेत्य कश्चित् समश्चते ।' 'सोऽकामयते'त्याद्यक्त्वा तत्र दशस्य सात्मक्रजगदित्युक्तम् । मध्ये 'रसो वै स' इत्युक्त्वा 'स य एवंवित् । अस्माछोकात् प्रेत्य । एतमन्नमयमात्मानमुपसंक्रामती'त्याद्यक्त्वा 'एतमानन्दमयमात्मानमुपसंक्रामिति, तदप्येष स्रोको भवति । यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह । आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् न विभेति कुतश्चने'ति श्रुतेः । तामिति। मोक्षावस्थां जीवन्मुक्तावस्थां वा। तस्यामिति। जीवनमुक्तावस्थायाम् । न वक्तं श्वरस्यमिति

यद्वा। ननु लोकेपि शृङ्गाररसभाववति पुंसि नार्या च त्वदुक्तभावतस्यन्धि-व्यभिचारिभावाः श्रूयन्ते । सैव सर्वत्र, स एव सर्वत्रेति। एवं सित लौकिकसधर्भ-वन्तान्न त्वदुक्तभावस्यालौकिकज्ञानादिभ्य आधिक्यं वक्तुं शक्यम्, अलौकिक-विषयत्वालौकिकत्वमपि न तथेति भवति संशयः। तत्र मनुजत्वरिपुत्वादिज्ञानाना-भिव-क्षामादिभावेन स्नेहभावस्यापि सम्भवान्नास्यालौकिकत्वमिति पूर्वः पक्षः।

सिद्धान्तस्त्वस्य भावस्य लौकिकेभ्यो ज्यायस्त्वं मन्तव्यम् । नन्तंतं लोक-साधारण्यं वाधकमिति राङ्कानिरासाय निद्द्रीनमाह ऋतुवदिति । यथा दर्शा-दिषु दोहनाधिश्रयणातश्चनत्रीद्यवघातादिपुरोडाद्याभक्षणादीनां लौकिकित्रयातु-ल्यत्वेन द्र्शनिप न लौकिकत्वम्, लौकिकप्रमाणाप्राप्तत्वाद्लौकिकतत्प्राप्तत्वात्, तथोक्तप्रमाणरूपवरणलभ्यत्वेन श्चत्युक्तत्वान्न लौकिकत्वमस्य भावस्येति दिक् ।

वस्तुतस्तु ग्रामसिंहस्य सिंहस्वरूपत्वेपि न ताद्रूप्यं वक्तं शक्यम्। तथा लौकिकपुंसि नार्यो वा तदाभासो रसशास्त्रे निरूप्यते, तदृष्टान्तेन भगवद्भावव-द्रक्तरीतिभावनार्थम्, न तु ऋषीणां लौकिके तात्पर्य भवितुमहिति। अत्रोपपत्ति-

### भाष्यप्रकाद्याः।

एतसार्थस पूर्वाधिकरणस्थेन सामान्यस्त्रार्थविचारेणापि सिद्धप्रायत्वमित्यरुच्या वर्ण्ञकान्तरेण स्त्रं ज्याकुर्वन्ति यद्वेत्यादि । श्रूयन्त इति । साहित्यप्रन्थेषु भरतस्त्रादौ चोच्यन्ते । अलौिककज्ञानादिभ्य इति । लोकविलक्षणेभ्योऽक्षरज्ञानमुक्तिजीवन्मुक्तिभ्यः । न तथिति भवित संश्य इति । न वक्तं शक्य इति लौकिकसज्ञातीयधर्मवन्वालौकिकविषयत्वाभ्यां हेतुभ्यां भवित संश्य इत्यर्थः । पूर्वपक्षमाहुः तन्नेत्यादि । तन्नेति । भगवित । सिद्धान्तं वदन्तः स्त्रं ज्याकुर्वन्ति सिद्धान्तं इत्यादि । प्रतिज्ञायां हेतुं वक्तं निक्तियादिना वाधकमाशङ्क्ष्य दृष्टान्तं ज्युत्पाद्यन्ति यथेत्यादि । उक्तप्रमाणास्त्रपवरणलभ्यत्वनेति । अलौकिकप्रमाणाप्रासन्वात्, लौकिकप्रमाणाप्रासन्वात्, लौकिकप्रमाणाप्रासन्वात्, लौकिकप्रमाणाप्रासत्वात्, लौकिकप्रमाणाप्रासत्वाच, यागीयदोहनाधिश्रयणादिवत्, यन्नेवम् , तन्नेवम् , लौकिकत्वादिति हेतुसिद्धा न प्रतिज्ञायां दोष इत्यर्थः । एतादृश्यश्च सादृश्यदर्शनजाः शङ्का अविचारकस्तेवोद्यन्ति, न तु विचारकस्तेत्याश्चेनाहुः वस्तुत इत्यादि । तथाच विचारकस्तु लोकेपि तथा तदमायं पश्यन्तेवं शङ्कत इत्यर्थः । नजु यदि न सादृश्यने तादृष्यम् , तदा ऋषिभिमर्यन्तादिभिरलौकिकभावधर्मसादृश्यं लौकिक रसे इतो निरूप्यते, अतस्तद्र्शनाद्विचारकस्तापि शङ्का तृदेत्येवत्याकाङ्कायामुपीणां तथा तनिरूपणस्य तात्पर्यमाहुः तथा लौकिकत्यादि । भगनत्तादिनिर्वाकाङ्कायामुपीणां तथा तनिरूपणस्य तात्पर्यमाहुः तथा लौकिकत्यादि । भगन

### रिक्मः।

तथेतीत्यसार्थः । सजातीयेति । सधर्मत्वादित्यसार्थः । तत्रेत्यादीति । कामादीति । आदिना भयादिपञ्चकम् । 'कामाद्गीप्य' इति वाक्योक्तम् । प्रतिज्ञायामिति । अस्य भावस्य ठौकिकेभ्यो ज्यायस्त्वं मन्तव्यमित्यस्याम् । निरूप्यंत इति । शास्त्रान्ते 'परमेण समाधिना' शास्त्रकरणोक्तेः । तथा तिन्नरूपणस्येति । अठौकिकभावधर्मसाद्दयेन ठौकिकरसनिरूपणस्य ।

माह तथाहीलादि। पूर्वोक्तभाववत आत्मतः प्राणादिकं सर्व दर्शयति खतिः 'तस्य ह वा एतस्यैवं पश्यतं इलादिना। इतः पूर्वपि 'स वा एष एवं पश्यां कि-त्युपक्रम्य, 'आत्मरितरात्भक्षीड आत्मितिशुन आत्मानन्दः स खराड् भवति, सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवतीं ति खतिश्च । न हि लोके एवं सम्भवति, आत्म-पदानां भगवद्वाचकत्वादिति सर्वोत्तर्भावण्यक्षभावर्थेच तथात्वं युक्तमिति-चोप-पतिहिशाब्देन सूच्यते ॥ १७॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे एकोनविंदां सूझ इत्यधिकरणभ् ॥ १९॥

### भाष्यप्रकादाः ।

वद्भाववद्भक्तरीति आवनार्थिमिति। भगवति विगाहभाववान् यो भक्ततद्रीतिभावनार्थम्। ननु ऋषीणां तथेव तात्पर्यमित्यत्र किं गमकम्, अत आहुः निह्वत्यादि। तहुक्तं कामस्त्रसमाप्तो वात्स्यायनेन 'तदेतद्वस्वचर्येण परमेण समाधिना। विहितं लोकयात्रार्थ न रागार्थोऽस्य संविधिः। रक्षन् धर्मार्थकामाँस्तीन् सम्पन्न्यन् लोकवितिनीम्। अस्य शास्त्रस्य तत्त्वज्ञो भवत्येव जितेन्द्रिय' इति। तथाच यदि लोकिके तात्पर्य स्थात्, एतच्छास्तत्त्वज्ञस्य जितेन्द्रियभवनरूपं फलं न वदेत्। एवं भरतोक्ते सङ्गीतशास्त्रीप ज्ञातन्यम्। उपवेदत्वात् । अतः पूर्वोक्त एव निश्रयः। स्त्रशेषमव-तार्यन्ति अञ्चेत्यादि। उक्तस्यार्थस्य प्रकृतश्चत्यभिष्ठेतत्वे उपपत्तिमाहेत्यर्थः। उपपत्यन्तरं बोध- यितं हिशब्दार्थमाहुः सर्वोत्त्यमेत्यादि। तथात्विमिति। सर्वसाधनज्यायस्त्वम्।

अत्रान्ये, वैधानरिवद्याप्रदाहरू, किमिहोभयथाप्युपासनं स्थात् व्यस्तस्य समस्तस्य च, उत समस्तस्येव वेति सन्देहे, व्यस्तस्यापि विहितत्वात् फलस्थापि कथनादुमयथेति प्राप्ते, समस्त-स्येव न्याय्यम् । आन्तमेकवाक्यत्वात् । यथा 'वैधानरं द्वाद्यकपालं निर्वपेत् पुत्रे जात' इत्यत्र । 'मूर्घा ते व्यपतिष्यन्मां नागमिष्य' इत्याद्यनर्थस्य व्यस्तोपासने दिशितत्वाचेत्याहुः ।

#### रिश्मः।

विगादेति । षडुपाधिजन्यमाववान् । पूर्वोक्तः इति । सर्वात्मभावविषयः । उक्तस्यिति । ससम्बोधमोक्षरूपस्य सर्वात्मभावस्य । प्रकृतश्चितिः 'तस्य ह एवं पश्यतः' इस्यादिः । आष्ये । लोके
एविमिति । इह लोके जीवन्युक्तस्य सम्भवति । प्रकृते । सर्वोक्तमेस्यादीति । उपपत्तिरिति ।
युक्तमित्यस्य युक्तिरूपपत्तिस्तिद्वपर्यामस्याप्त् तिद्वर्यपणीम्तोपपत्तिः । सर्वात्मभावस्य मूमत्वेपि मुख्यमित्तित्वमादाय पादार्थसङ्गतिर्धर्मत्वादिति वोध्यम् । वैश्वानरिति । 'प्राचीनशाल औपमन्यवः' इत्यस्यामाख्यायिकायां व्यस्तस्य समस्तस्य वैश्वानरस्योपासनं श्रृयते । व्यस्तोपासनं तावत् , 'औपमन्यव कं
त्वमात्मानमुपास्सः' इत्यादि । 'दिवमेव भगवो राजन्निति होवाच, एप वैश्वतेजा आत्मा वैश्वानरेठ्यं
त्वमात्मानमुपास्सः' इत्यादि । तथा समस्तोपासनमिप । 'तस्य ह वा एतस्यात्मा वैश्वानरस्य मूर्धेव युत्तेजाश्चश्चित्रिश्वरूपः प्राणः पृथग्वत्मीत्मा सन्देहो बहुलो वस्तिरेव रियः पृथ्वयेव पादाः'वित्यादि । एवं
वेश्वानरिवद्याम् । फलस्येति । 'तस्मात् तव सुत प्रसुतमासुतं कुलं दृश्यते पादाः'वित्यादि । एवं
वेश्वानरिवद्याम् । फलस्येति । 'तस्मात् तव सुत प्रसुतमासुतं कुलं दृश्यतः' इति फलस्य । आन्तमिति । अन्तं 'तस्य ह वा एतस्ये'ति समस्तोपासनवाक्यम् , तदिनित्याप्य आन्तं एकवाक्यत्यसमस्तस्य
वाक्यत्वं तस्मात् । 'तस्य ह वा' इत्यत्र तन्थित्तः चतुर्थपादे । 'वैश्वानरं द्वादशक्पालं निर्वपेत् , पुत्रे
जाते यद्याकपालो भवति गायत्र्यवैनं ब्रक्षवर्चसेन पुनाती'त्यादि इष्टिविधायके वाक्ये येय द्वादशसङ्ख्या
तस्यामप्रत्वादिसङ्ख्यानामन्तर्भाव उक्त इत्यान्तमेकं वाक्यम् । मां नागिमिष्य इति । मां प्रति विशेषं

# नाना शब्दादिभेदात्॥ ५८॥ (३-३-२०.)

पूर्वीधिकरणैः सर्वात्मभावस्त्रस्पादिनिर्णयं कृतवान्, अथ मत्स्यादिरूपाणां भगवदवतारत्वमविशिष्टमिति सर्वेषां समस्योपासना कार्या, उत पार्थक्येनेति विचारयति । अत्रोपास्याभेदेपि रूपभेदादेकत्रोपासकस्यान्यत्रानुपासनलक्षणाव-ज्ञासम्भवादस्या अप्यसिद्धिसम्भवाद्पि समस्यैव सा कार्येति प्राप्ते, सिद्धान्त-

#### भाष्यप्रकाशः

तन्नासाकं रोचते । पूर्वकाण्डे उदवसानीयाख्ये कर्मणि 'अप वै सोमैनेजानाद्देवताश्च यज्ञश्च क्रामन्ती'त्यादिना देवतायज्ञावरोधार्थ पूर्व पश्चकपालं विधाय, ततो 'गायत्रो वा अग्नि'रित्यादिना तद्दोषद्र्भनेन दूषित्वा 'अष्टाकपालमाग्नेयं पुरोडाशं पश्चसङ्काके याज्यानुवाक्ये चोपसंहारे विहिते' इति पूर्वविधानस्थानभिन्नेतत्वबुद्धेः शीघ्रमुद्येन न पूर्वप्रकारकरणशङ्कोद्यः, तथात्रापि शङ्काया एव पराहत्यानुद्येन पूर्वपक्षानुद्यादिति ॥ ५७॥ इत्येकोनविंशं भूम्न इत्यधिकरणम् ॥ १९॥

नाना शब्दादि भेदात् ॥ ५८ ॥ सङ्गतिं बोधयन्तोऽधिकरणमवतारयन्ति पूर्वेत्यादि । 'प्रदानव'दित्यादिभिः पूर्वाधिकरणेर्ध्र रूयाधिकारिणामर्थे सर्वात्मभावस्य तदुत्क- र्षस्य तत्फलस्य तद्धिकारिणां च निर्णयं कृतवान्, अथ तदनन्तरं पुराणोक्तानां मत्स्याद्यपा- सनानामपि नित्यानुमेयवेदमूलत्वादिदानीमपि केषाश्चिद्यामनहयग्रीवाद्यपासकानां दर्शनात् ताद- शानामर्थे उपासनान्तरनिर्णयस्यावश्यकत्वात्, मत्स्यादिरूपाणां भगवद्वतारत्वमविशिष्टम्, यथा स्रुतेजः प्रभृतीनां वैश्वानरावयवत्विमिति तेषां सर्वेषां समस्य भगवतैकीकृत्योपासना कार्या, उत् स्रुतेजः प्रभृतीनां व्यक्तोपासने दोषश्रवणवद्त्र दोषस्याश्रवणाद्व्यस्ततया कार्येति शङ्कायां प्रसं- ङ्गादिचारयतीत्यर्थः । पूर्वपक्षमाहुः अत्रेत्यादि । अस्या अप्यसिद्धिसम्भवादिति । रूपा-

प्रष्टुं न आगमिन्य इत्यर्थः। दोषेति। 'अग्निर्गायत्रः, अष्टाक्षरा गायत्री, तत्सम्बन्धी, अतः पत्रकपाठत्वं दोषः। तद्दर्शनेन। आग्नेयं पुरोडाद्यामिति। अग्ने तत्येति रोषः। पश्चसङ्ख्याक इति। पत्रकपाठे। 'उपसंहारस्तस्मिन् विहिते' इति 'उदवसानीयाख्ये कर्मणी'त्यनेन पूर्वेणान्वयः। कर्मणि विहित इति। सितिसप्तमी। इतिः समाप्तौ। तत्समानाधिकरणः पूर्वविधानस्य पत्रकपाठसम्बन्धिनोऽनिभिन्नेतत्वबुद्धेः शीष्रमुद्यः तेनेत्यर्थः। अन्त्रापीति। अधिकरणेपि॥ ५७॥ इत्येकोनविद्यं सूझ इत्यधि-करणम्॥ १९॥

नाना दाब्दादि भेदात् ॥ ५८ ॥ सङ्गतिमिति । कृष्णावतारस्य 'समान एवं चामेदा'दिस्यिधकरणे निरूपणात् मुख्याधिकारिणो वृताः, तेभ्यः सर्वात्मभावं ददातीति । सर्वात्मभावनिरूपणानन्तरं स्मृतावताराणां निरूपणं धर्मत्वात् । किं पुनर्वद्याण्डान्तर्मायादूरीकरणे प्रकटे कृष्णेऽप्यवतारव्यवहाराद्धर्मकत्वम् । इवार्थे कन् । अतो न पादार्थाच्याप्तिः । सर्वात्मभावस्करपस्य प्रदानवदेवाद्यधिकरणेषु, तदुत्कर्षस्य 'सूमः ऋतुव'दिस्यधिकरणे, तत्फलस्य 'आत्मरितरात्मक्रीड' इत्यादिभाष्येणात्रैवाधिकरणे तद्यिकारिणां एतत्फलप्रेप्सूनामर्थात् प्राप्तानाम् । दोषेति । 'सूर्था ते व्यपितिष्य'दिसाद्यक्तदोषअवणवत् । अत्रेति । मत्स्यादिरूपाणां व्यस्तोपासने । प्रसङ्गादिति । सं उक्तः । अत्रेत्यादीति ।
उपास्याभेदस्तु यथा रामो हास्यावतारः, वामनः किटसूत्रावतारः, एवमलैकिकार्थत्वेनोपास्याभेदेपि ।

९ तहातिरिक्तानामर्थे चपासनाइनरनिर्णयमानस्यकनात ।

माह । सर्वेष्ववतारेषु नानैवोपासना कार्या । तन्न देतुः शब्दादिभेदादिति । तत्तत्त्वरूपवाचकशब्दानां मन्नाणां चादिपदादाकारकर्मणां च भेदादित्यर्थः । एतेनैव मिथोविरुद्धानामाकारकर्मणामेकन्न भावनस्याशक्यत्वमयुक्तत्वं चेति भावः सुचितः ॥ ५८ ॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे विंशं नानाशब्दादिभेदादिखधिकरणम् ॥ ३०॥

#### भाष्यप्रकाशः।

न्तरावज्ञारूपापराधकृतप्रतिबन्धेनासम्भवात् । तथाचात्र दोषाश्रवणेप्युक्तरीत्या दोषसम्भवास कार्ये-त्यर्थः । सिद्धान्तं बोधियतुं सत्रं व्याकुर्वन्ति सर्वेष्टिवत्यादि । तक्षवज्ञादोषस्य कथं निवृत्तिरित्यत आहुः एतेनेत्यादि । एतेनेवेति । उपासनभेदस्थापनेनेव । अयुक्तमिति । विरुद्धत्वादयुक्तम् । तथाच शक्यस्य युक्तस्याकरणे द्यपराधः, न त्वशक्यस्यायुक्तस्याकरणे । अतोऽनुपासनस्य तत्रापराधाप्रसञ्जकत्वेन प्रतिबन्धाभावात्रासिद्धिरित्यर्थः । एतेन यत् पूर्वं 'न भेदादिति चे'दितिस्रत्रेऽधिक्रगुणोपसंद्यारीचित्यग्रक्तम् , तत्प्रकारोत्र दिश्वतः । तत्तद्रपप्राधान्येन ब्रह्मोपासकस्याधिका अपि गुणा अविरुद्धाः एवोपसंद्यार्थः, न त्वन्येपीति । तसात्तेषां व्यस्तोपासवमेव कर्तव्यमिति सिद्धम् ।

अन्ये तु, अत्र यासु यासु विद्यासु श्रुतिनानात्वे प्यर्थेक्याद्वे चैक्यम्, यथा 'मनोमयः प्राणशरीरः', 'कं ब्रह्म', 'सत्यकामः सत्यसङ्कल्प' इत्यादौ । यथा च, 'प्राणो वा व संवर्गः', 'प्राणो वा व न्येष्ठः श्रेष्ठः', 'प्राणो ह पिता प्राणो माते'त्यादौ च । तत्र श्रुतिनानात्वस्य गुणान्तरपरत्वात्, विद्याभेदेन विद्यैक्याच, स्वपरशास्त्रोक्तं गुणजातं विद्याकात्रहर्यार्थस्रपसंहार्यमिति धूर्वपक्षे, शब्दादिभेदाद्विद्याभेदं सिद्धान्तयन्ति । पूर्वतचे शब्दान्तरादीनां कर्मभेदकत्वेन सिद्धन्वात्, प्रकृते च 'वेद' 'उपासीत' 'कतुं कुर्वति'त्यादिशब्दभेदात् । आदिपदेन यथासम्भवं गुणादीनामिष भेदस्य सङ्गहाच । नच शब्दभेदेषि 'यजति' 'जुहोती'त्यादिवत् 'वेदोपासीते'-त्यादावर्थभेदाभावान्न भेद इति वाच्यम् । तथाप्येकसिन्नेव वेद्ये प्रतिप्रकर्रणमितरेतरव्याद्वत्तगुणो-पदेशरूपानुबन्धभेदेन तस्यां तस्यां विद्यायां तादक्ताद्दग्गुणविशिष्टस्थैनोपास्यतया विद्याभेदोपपत्तेः। एवं स्थितेषि 'सर्ववेदान्तप्रत्यये'त्यादि द्रष्टव्यमिति चाहुः।

### र्श्यमः।

सुबोधिन्यां संनिवेशोऽवताराणां स्पष्टः । उक्तरीत्येति । अव्यवहितपूर्वोक्तरीत्या । तत्प्रकार इति । व्यक्तोपासनायामपराधाभावजनकत्वमवतारेऽधिकगुणोपसंहारो दर्शितः । किञ्च, अविरुद्धेत्यादिः प्रकारः । तेषामिति । मत्यादीनाम् । आभरणादिरूपत्वे तत्तद्वाचकशब्दानां मन्नाणां चिदपदादाकार-कर्मणां च भेदादेवकारः । शब्दान्तरेति । आदिनाभ्याससंत्रे । वेद इति । अमः सः । वेदम् । गुणादीनामिति । वेदत्वादिगुणाः । आदिना संज्ञारूपे । वेदोपासीतेति । वेदशब्दादमोडा । वेदगुणासीतेति । अर्थभेदेति । 'यज देवपूजासङ्गतिकरणदानेषु' । 'हृ दानादनयोः' । अत्र दानरूपार्थाभेदवत् 'वेदोपासनं कुर्वात' 'कतुं कुर्वाते'त्यर्थभेदाभावात् । प्रतिकरणमिति । करणं करणं शब्दं शब्दम् । वीप्सायां प्रतिः । इतरेतरस्मिन् मनोमयादौ व्यावृत्ता ये गुणा मनोमयत्वादयः तेषामुपदेशरू-पोऽनुबन्धः मुख्यानपायी तस्य भेदस्तेन । 'अनुबन्धः प्रकृत्यादेदोषोत्पादे विनश्वरे । मुख्यानपायिनि शिशौ प्रवृत्तस्थानवर्तन' इति विश्वः । स्थितेपीति । विद्यामेदे । सर्वेति । आविद्यकत्वादिशेषदर्शनेन

१. अयुक्तं प्रकाशे । २. रश्मी प्रतिकरणम् ।

# विकल्पोऽमिशिष्टफलत्वात् ॥ ५९ ॥ (३-३-२१.)

पार्थक्येनोपासनानि कर्तव्यानीति स्थिते विचार्यते। किमग्निहोत्रद्र्रापूर्ण-मासादिवदेषां र.मुचयः, उत फलविकल्प इति। तत्र विधिफलयोः समानत्वात् समुचय इति प्राप्ते, निर्णयमाह। उपासनानां विकल्प एव।तत्र हेतुः। अविशिष्ट-फल्ल्यात्। मुक्तिफलकत्वं हि सर्वेषामुपासनानामविशिष्टम्। एवं सत्येकेनैव तिसद्धावपरस्याप्रयोजकत्वाद्गिहोत्रादिवन्नित्यताबोधकश्चत्यभावात्तद्र्थिनो वि-कल्प एव॥ ५९॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे एकविंदां विकल्पाधिकरणम्॥ २१॥

### भाष्यप्रकाशः।

तदसङ्गतम् । सर्ववेदान्तप्रत्ययस्त्रोक्तचोदनाद्यविशेषरूपहेत्वभावादेवोक्तस्थलेषु विद्यामेदस्य सिद्धत्वेनैतत्स्त्रत्रारम्भवेयथ्यप्रसङ्गात् । नचोपसंहारनिष्टत्त्यर्थत्वान्नानर्थक्यमित्यपि युक्तम् । ऐक्यहे-त्वभावादेव सिद्धे विद्याभेदे उपसंहारप्राप्तेरेवाभावात् विद्यास्चकनानापद्विरोधाचेति ॥ ५८ ॥ इति विद्यां नानादाव्दादिभेदादित्यधिकरणम् ॥ २० ॥

विकल्पोऽविद्याष्ट्रफलत्वात् ॥ ५९ ॥ अधिकरणमवतारयन्ति पार्थवयंनेत्यादि । विचार्यत इति । उपोद्धातसङ्गत्या विचार्यते । संग्रयमाहुः किमित्यादि । तथाच विधिसामान्यात् क्रमेण कार्याणीत्येवं सम्रुचयः, उत फलतौल्याद्विकल्प इत्यर्थः । पूर्वपक्षमाहुः तन्नेत्यादि । विधिः फलं च सर्वत्र तुल्यम् । यथाग्रिहोत्रादीनाम् । तथा सति यदेव न कियते, तत्फलाभावेन न्यूनतापत्तेविकल्पस्य प्राप्तप्रामाण्यपरित्यागादिदोषवत्तया तदादरे तत्संसर्गाच सम्रुचय एव ज्यायानित्यर्थः । सिद्धान्तमाहुः उपासनानामित्यादि । तथाचाग्रिहोत्रादितौल्यस्याभावाचित्रोद्भिदा-दितौल्यस्य सत्त्वाद्विकल्पस्यादुष्टत्वेन स्वर्गादिवद्विश्वमायानिवृत्तिक्ष्पायां तत्तद्वतारसायुज्यरूपायां रिद्यमः ।

द्र(ष्ट)व्यम् । सर्ववेदान्तेति । चोदनाविशेषदर्शनात् तथा । नानेति । उपसंहारे वेद्यैक्येन विद्यैक्ये तथा । अत्र चकारेण हेत्वन्तरं सूचितम् । स हेतुः । उपसंहारोऽथी भेदादिति । यथा कथि चत् समस्तोपासना ॥ ५८ ॥ इति विद्यां नानाशब्दादि भेदादित्यधिकरणम् ॥ २० ॥

विकल्पोऽविशिष्टफलत्वात् ॥५९॥ उपोद्धातेति । प्रकृतं पार्थक्येनोपासनं तत्सिद्धार्था फलिकल्पिन्ता उपोद्धातः स सङ्गतिः तया । किमित्यादीति । अग्निहोत्रेति । अग्निहोत्रादिमतो दर्शपूर्णमासाधिकारात् समुचयः । विधीति । प्रमस्कन्धे 'ॐ नमो भगवते मुख्यतमाय नमः सत्त्वाय प्राणायौजसे सहसे बलाय महामत्स्याय नम' इतीत्यत्र 'अस्त्वि'ति विधेः कूर्माद्यवतारभक्तिविधिभ्यः सामान्यात् । कमेणोति । 'मत्स्यकूर्मवराहे'त्यादि पाठक्रमेण । फलतौल्यादिति । सामान्यतो विश्वजिक्यायेन मुक्तिः फलं तस्य तौल्यात् । सर्वन्नेति । मत्स्याद्यवतारभक्तिषु । यथाग्नीति । 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' 'दशपूर्णमासाभ्यां यजेते'त्यादयो विधयः । प्रत्यवायपरिहारः फलम् । प्राप्तप्रामाण्येति । 'विकल्पोऽष्ट-दोषदुष्ट' इति पूर्वतत्रे परिसंख्याविधावस्ति । तदाद् इति । विकल्पादरेऽष्टदोषसंसर्गाचेत्यर्थः । समु-चय इति । पाठक्रमेण समुचयः । चित्रोद्भिद्वादीति । पूर्वतत्रप्रसिद्धम् । 'उद्भिदा यजेत पशुकामः' अन्यत्र 'चित्रया यजेत पशुकाम' इति प्रथमस्य चतुर्थपादे । स्वर्गोद्विवदिति । आदिना वृष्टिः ।

काम्यास्तु यथाकामं समुचीयेरत्र वा पूर्वहेत्वभावात्।। ६०॥ (३-३-२२.)

येषु तृपासनेषु भिन्नानि भिन्नानि एलान्युच्यन्ते, तत्र त्वनेकफलार्थनस्तत्तः तफलकोपासनानि समुचीयेरन्, अविशिष्टफलत्दाभावात् । यत्र त्वेकस्यैवोपासनस्य स्वकामिनानेकफेलत्वं श्रूयते, तत्र तथैव चेहुपासनं करोति, तदा न समुचीयेरन्नपि । स्वकामितेष्वेकतरस्य तद्न्यप्रलवैशिष्ट्येनाविशिष्टफलत्वाभावादिति पूर्वहेत्वभावादितिशिष्टप्रयोगाभित्रायेणोक्तमिति ज्ञेयस् ।

अथवा। कामैक्ये नियतफलकानि नानि न समुचीयेरन्। अत्र हेतुः स्पष्टः॥६०॥ इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे द्वाविंद्यं कास्याधिकरणम् ॥ २२ ॥

भाष्यत्रकाशः।

च मुक्तो विशेषाभावेन च फलस्याविशिष्टत्वात् समुचये अप्रयोजकत्वदोषापत्तेश्च विकल्प एव ज्यायानित्यर्थः । एतेनेव ब्रह्मेप्राप्तिफलानां सद्विद्याद्दरविद्योषद्यासलदिद्याशाण्डिल्यविद्याऽक्षरवि-द्यादीनां एकफलानां प्राणादिविद्यानां च विकल्पोऽवगन्तव्य इत्यपि बोधितस् । अत्र सर्वेऽप्ये-वमेवाहुः ॥ ५९ ॥ इत्येकिविंद्यां विकल्पाधिकरणस् ॥ ५१ ॥

काम्यास्तु यथाकामं स्वद्धीयरेन् न वा पूर्वहेत्वश्रावात् ॥ ६० ॥ 'अविशिष्टफलता'दित्यस्य विकल्पहेतोः प्रत्युदाहरणियदम् । एवं म्राक्तिका उपासना विचार्य, काम्यासु
पश्चद्रयस्य सम्भवात् ताः पृथक् विचारयतीत्याग्रयेन सत्रं पठित्वा व्याकुर्वन्तस्तत्र तत्तत्फलानां
काम्यत्वादुपासनानां समुचयपक्षं व्याकुर्वन्ति वेष्टिवत्यादि । येषु, 'स यो नाम ब्रम्नेत्युपासेत्
गवनाम्नो गतं तत्रास्य कामचारो भवति', 'सर्व वे तेष्ट्रक्रमामुवन्ति येष्ट्रकं ब्रह्मोपासत' इत्यादिषु
तथेत्यर्थः । एवं समुचयपक्षं व्याख्याय 'न वा' इति पदाभ्यामुक्तमसमुचयपक्षं व्याकुर्वन्ति यत्र
तिवत्यादि । श्रूयते इति । यथा भागव्यां विद्यायां 'य एवं वेद प्रतितिष्ठति, अन्नवाननादो
भवति महान् भवति प्रजया पश्चमित्रम्वचर्चसेन महान् कीत्यें'ति श्रूयते । तत्र तथेच चेत् ।
तदुक्तस्वकामितसकलफलसाधकतया चेत्तदुपासनं करोति, तदा तत्फलकान्यन्यानि 'तत्प्रतिष्ठेतथुपासीत' 'तन्मह इत्युपासीते'त्यादीनि तत्तदुणकान्युपासनानि न समुचीयेरक्षपि । अत्रापि
हेतुः पूर्वहेत्वभावादिति । तं विष्टुण्यन्ति व्यक्तासिति विचल्यादि । स्वकामितफलेण्वेकतरस्य
फलस्य तदन्यफलवैशिष्टमेन अविशिष्टफलत्वाभावादिति । तथाच समुचये अविशिष्टफलत्वाभापरिवः।

नित्यानां प्रत्यवायपरिहारः, ज्योतिष्टोमस्य स्वर्गः । कारीर्या वृष्टिः । तद्वदुपासनानां न, किन्तु मुक्तिफलकत्वं अविशिष्टत्वं सर्वासूपासनासु तस्मात् । अप्रयोजकत्वमपरोपासनायाः, अतोऽप्रयोजकत्वदोषापत्तेः ॥५९॥

काम्यास्तु यथाकामं समुचीयरम् वा पूर्वहैत्वआवात् ॥६०॥ विकल्पहेतोरिति। पूर्वसूत्रोक्तस्य। प्रत्युद्धेति। नित्येषु कर्मसु विकल्प उक्तः। काम्येषु समुचय उच्यते। तत्र
विधिफलयोः समानत्वहेतुः, अपरस्याप्रयोजकत्वदोषापादकत्वान्नाद्दतः। तत्राविशिष्टमुक्तिमात्रफलत्वात्।
अत्र काम्येषु तु विशिष्टस्य मुक्तिमात्रस्य फलस्याभावरूपात् पूर्वहेत्वभावरूपहेतोः प्रतिकृत्मुदाहरणम्।
विधिफलयोः समानत्वेऽपरस्याप्रयोजकत्वम्, विधिफलयोरसमानत्वेऽपरस्य प्रयोजकत्वम्, परन्तु
कामनानियतमिति। तन्त्रेति। काम्येषु। समुचयेति। यथा सेवायां न पुत्रेण नापि पशुना कार्यम्,
किन्तु समुचितेन पुत्रादिना, अतः समुचयपक्षम्। स्व य इति। सः यः इतिच्छेदः। इत्याद्वीति।

१ फलकत्वम् । २ फलप्राप्तिफलानाम्।

# अङ्गेषु पथाश्रयभावः ॥ ६१ ॥ (३-३-२३.)

प्रधानेषु निर्णयमुक्तवाङ्गेषु तमाह। एकार्थसाधकानामुपासनानां भेदेनाङ्गभेदे-ऽप्येकतरोपासने फलैक्यादङ्गानि तत्र समुचीयेरन्न वेति संशये, निर्णयमाह। उपास-माङ्गानां तदेवाश्रयः, तथाच यदङ्गं यदुपासनाश्रितम्, तत्रैवांस्य भाव इत्यर्थः॥६१॥

### भाष्यप्रकाशः।

वोऽनेकफलत्वात्, समुचयामावे त्विविशिष्टफलत्वाभावस्तत्फलस्थान्यफलिविशिष्टत्वादिति भेदेपि 'पूर्वहेत्वभावा'दिति यत्म्वत्र उक्तम्, तत्तथेत्यर्थः । अत्र व्याख्यानक्केशात् पक्षान्तरमाहुः अथवे-त्यादि । कामैक्ये इति । एकमात्रविषयत्वेन तदैक्ये । अत्र हेतुः स्पष्ट इति । असिन् पक्षे तेषां फलभेदेन विशिष्टफलत्या अविशिष्टफलत्वाभावरूपः पूर्वहेत्वभावः स्फुट इत्यर्थः ।

अत्रापि मध्वाचार्यभिश्चव्यतिरिक्तानां सर्वेषामैकमत्यम् । असाकं त्वेतावान् विशेषः । अत्र स्त्रे काम्यपदादुद्रीथाद्यपासना अपि संग्रहीतुं शक्यन्ते । तास्वपि 'यदेव विद्यया करोती'-त्यादिभिः फलश्रवणात् । कामपदाभावेपि रात्रिसत्रन्यायेन काम्यत्वस्य शक्यत्वादिति ॥ ६०॥ इति द्वाविंद्यां काम्याधिकरणम् ॥ २२॥

अङ्गेषु यथाश्रयभावः ॥ ६१ ॥ कर्माङ्गत्वेपि ख्वयापारेण फलसाधने उपासनान्तरानपेक्षत्वात् प्रधानानामुद्रीथाद्युपासनानामपि काम्यत्वेन यथाकामं समुचयविकल्पयोः पूर्वस्रत्रेणैव सिद्धत्वादत्र विषयान्तरं बोधयन्तोऽधिकरणमवतारयन्ति प्रधानेत्यादि । अन्यानपेक्षतया ख्वयापारद्वारा फलजनकानि प्रधानानि, तेषु समुचयादिनिर्णयमुक्त्वा, अन्यापेक्षत्या तथा
फलजनकेष्वङ्गेषु निर्णयमाहेत्यर्थः । नतु किं प्रयोजनं येन पृथगारम्भ इत्यत आहुः एकार्थित्यादि । एकोऽर्थः एकं फलम्, तत्साधकानामनेकेषामुपासनानां रूपादिमेदेन भेदेपि तेषां
मध्य एकतरोपासनेऽन्येषामस्य च फलक्यात् तत्फलार्थं यान्यङ्गानि तत्र तत्रोक्तानि, तान्येकस्थिन

अन्यत्र द्रष्टव्यानि । तथेत्यर्थे इति । भिन्नानि भिन्नानि फलान्युच्यन्त इत्यर्थः । भाष्ये । अ-विशिष्ठेति । सूत्रे पूर्वहेत्वभावादित्युक्तम् , अत एवेति चोक्तम् । 'अत एव प्राण' इत्यतिदेशाधि-करणवत् । अतोऽस्य प्रयोगस्याभिप्रायवर्णनं श्लिष्टप्रयोगत्वात् करिष्यन्ति । प्रकृते । असमुचयेति । 'न वा समुचीयेर'न्निति योजनासिद्धं पक्षम् । तदुक्तेति । यथा 'अकामः सर्वकामो वा मोक्षकाम उदारधीः । तीव्रेण भक्तियोगेन यजेत पुरुषं पर'मित्यत्र तीव्रभक्तियोगः । तत्र नान्यकर्मसमुचयः । तक्तथेति । श्लिष्टप्रयोगाभिप्रायेणोक्तमित्यर्थः ॥ ६०॥ इत्येकविंद्रां विकल्पाधिकरणम् ॥२१॥

अङ्गेषु यथाश्रयभावः ॥ ६१ ॥ उपासनेति । अवयव्यतिरिक्तोपासनान्तरानपेक्षत्वात् अवयविनश्चावयवमात्रत्वादवयव्यनङ्गीकारेण । काम्यत्वेनेति । 'आपयिता ह वै कामानां भवति, य एतदेवं विद्वानक्षरमुद्रीथमुपास्त' इति श्रुतेस्तथा । फलसम्बन्धित्वं प्रधानत्वमङ्गेष्वपीति प्रधान-लक्षणान्तरमाहुः अन्यानपेक्षेति । एकतरेति । महाभाष्यप्रयोगाद्वहूनां निर्धारणे उत्तरच् ।

१. तस्य । २. श्रीपुरुषोत्तमैर्भाष्यप्रकाशस्यान्तिमशोधे 'काम्यास्तु' इति स्त्रं पृथगधिकरणत्वेन निर्दिष्टम् । अतस्त - दनुसारेण 'काम्यास्तु' इत्यादि द्वाविंशमधिकरणं भवति । श्रीकृष्णचन्द्रैः श्रीगोपेश्वरैश्च 'काम्यास्तु' इति पृथगधिकरणत्वेन न निर्दिष्टम् । तैश्च तस्यैकविंशे विकल्पाधिकरणेऽन्तर्भाव कृतः । श्रीपुरुषोत्तमैरिष पूर्वमेवमेव निर्दिष्टम् । वेदान्ताधिकरणमाला - यां त्वस्मिन् पादे पश्चविंशसिकरणानि, भावप्रकाशिकावृत्तौ चतुर्विशस्यधिकरणानि । अतः प्रकाशे पश्चविंशसिकरणानि, इस्मौ च चतुर्विशसिकरणानि । अतः प्रकाशे पश्चविंशसिकरणानि, इस्मौ च चतुर्विशसिकरणानि ।

### अत्र हेतुमाह।

### शिष्टेश्च ॥ ६२ ॥

तत्ततुपासनं तत्तदङ्गविशिष्टमेव वेदे शिष्यत इति तथेत्यर्थः । चकारादति रिक्तकरणे प्रायश्चित्तोक्तिरपि बाधिकेति सूच्यते ॥ ६२ ॥ इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे त्रयोविंशमङ्गेषु यथाश्रयभावाधिकरणम् ॥ २३ ॥

भाष्यप्रकाशः

श्रुपासने समुचीयर नविति संशये, उपसंहार सत्रेऽर्था भेदपदस्य फला भेदवाचकत्वे फलेक्यात् समुचय प्राप्तो, वक्ष्यमाण हेतुभ्यां निर्णयमाहित्यर्थः । सत्रं व्याक्तविति उपासनामा निर्णादे। तदेविति उपासनमेव । तथाच आश्रयमनिक्रम्य यथाश्रयम्, भावः सत्ता, यथाश्रयं भावो यथाश्रयभाव हित सत्रयोजना । उदाहरणं तु छान्दोग्ये 'मनो हिङ्कारो वाक्त्रस्ताव' हत्यादिभिर्दशभिविक्येणी यत्र-रथन्तर-वामदेव्य-चहत् वैरूप-वैराज-शक्य-रैवत्य-यज्ञायज्ञीय राजननामश्रहणपूर्वकं विहितानि दश सामोपासनानि, तेषु स्वक्रमेकमसाधारणं फलमुक्तवा, तदुत्तरं 'सर्वमायुरेति ज्योग्जीविति महान् प्रजया पश्चिभिनवित महान् कीर्त्ये'ति सर्वोपासनेषु साधारणं फलमुक्तवा, क्रमेण 'महामनाः स्थात तद्वतम्, न प्रत्यङ्कृष्तिमाचामेत्र ष्टीवेत् तद्वतम्,' एवं 'न काञ्चन परिहरेत्', 'न तपन्तं निन्देत्', 'नर्तृत्विन्देत्', 'नर्तृत्विन्देत्', 'न पश्चिन्देत्', 'संवत्सरमज्ञो नाश्चीयात्', 'ब्राह्मणान्न निन्देत्' इति तत्तदुपासनाङ्गभूतानि व्रतान्यक्तानि । तथाच तस्य व्रतस्य तत्तदुपासन एव सम्बन्धः, नान्यत्रेति बोध्यम् । एवञ्जातीयमन्यदपि । न्यायस्य साधारणत्वात् । यथा भार्गव्या आनन्दिविक्षया अङ्गभूतेषु त्रिष्वन्नप्रतिष्टितत्वोपासनेषु प्रतिष्टादीनां फलानामेक्यं तत्तदुपासनाङ्गभूतानां पश्चनं निन्दात् तद्वतम्, अनं न परिचक्षीत तद्वतम्, अनं बहु कुर्वीत तद्वत'मिति तत्तद्वतानां भेद इति ॥ ६१ ॥

शिष्टेश्च ॥ ६२ ॥ अत्र भाष्यं स्फुटम् ॥ ६२ ॥ इति त्रयोविंशमङ्गेषु यथाश्रय-भावाधिकरणम् ॥ २३ ॥

रिइमः।

वक्ष्यमाणेति । शिष्टिप्रायिश्वतोक्तिभ्याम् । उपासनिमिति । अवयवि । यथाश्रयमित्यन्वयीभावः । ततः कर्मधारयः । भाष्ये । तत्रैवास्येति । उपासनेऽस्याङ्गस्य भावः सत्तेत्यर्थः । प्रकृते । सर्वमायु-रिति । शतवर्षं आयुः । ज्योक् । टीकायां स्पष्टम् । अप्रेपि । आनन्देति । आनन्दब्रह्मज्ञानानन्तरं 'सैषा भार्गवी वारुणी विद्या परमे व्योमन् प्रतिष्ठिते'त्यानन्दिवद्या तस्याः । अङ्गति । अङ्गभूतत्वं प्रतिष्ठान्नवन्त्वान्त्वाद्वादीनामानन्दिवद्याफलानां 'पुनरत्नं न निन्द्यात्, तद्वत'मित्युपक्रम्योक्तेः साङ्गविद्यायाः पूर्वी-क्तफलवन्त्वात् । 'एवमन्नं न परिचक्षीत तद्वत'मित्यत्र, 'अन्नं बहु कुर्वीत तद्वत'मित्यत्र चेत्येवमङ्गभूतेषु त्रिषु । अन्नेति । 'अन्नं न निन्द्यात् तद्वत'मित्यत्र 'स य एतदन्नमन्ने प्रतिष्ठितं वेदे'त्युक्तम् । तथेव 'अन्नं बहु कुर्वीत तद्वत'मित्यत्र 'स य एतदन्नमन्ने प्रतिष्ठितं वेदे'त्युक्तम् । तथेव 'अन्नं बहु कुर्वीत तद्वत'मित्यत्र 'स य एतदन्नमन्ने प्रतिष्ठितं वेदे'त्युक्तम् । तथेव 'अन्नं बहु कुर्वीत तद्वत'मित्यत्र 'स य एतदन्नमन्ने प्रतिष्ठितं वेदे'त्युक्तम् । तथेव 'अन्नं बहु कुर्वीत तद्वत'मित्यत्र 'स य एतदन्नमन्ने प्रतिष्ठितं वेदे'त्युक्तमित्यन्नप्रतिष्ठितत्वोपासनानि तेषु । तस्ति । अन्नप्रतिष्ठितत्वोपासनाङ्गभूतानाम् ॥ ६१ ॥

िराष्ट्रेश्च ॥ ६२ ॥ उदाहरणं द्रष्टव्यम् । प्रायश्चित्तेति । यथा 'अश्विनं धूम्रठलाममालमेत, यो दुर्नाह्मणः सोमं पिपासे'दिति । अत्र सर्वे षदसूत्रमधिकरणमङ्गीकुर्वन्ति, तदग्रे स्पष्टी-भविष्यति ॥ ६२ ॥ इतिद्वाविंदां यथाश्रयभावाधिकरणम् ॥ २२ ॥ समाहारात् ॥ ६३ ॥ (३-३-२४.)

कर्मनागीयोपासने निर्णयनुकत्वा ज्ञानमागीयोपासने तनाह। अथवीपनि-षत्सु दक्षिद्दोपासनादिषु प्रत्यक्तनिद्धिपत्वेनापि स्तृतिः श्रूयते। श्रीभागवते च, 'नमस्ते रघ्वयीये'त्वादिकपा स्तृतिर्वेदानाथे। एवं स्तृति रूपभेदेपि भगवद्वे-तार्खाविशिष्टत्यादेकस्मिन् द्वः स्पान्तरसमाहारो दृश्यत इति सर्वरूपत्वे-नैकत्रोपासनम्पि साध्यित्ययः॥ ६३॥

गुणसाधारण्यश्रुतेश्च ॥ ६४ ॥

ऐश्वर्यवीयादिगुणानां सद्देव्वदतारेषु साधारण्यं श्रूयते । तेन धर्मिधर्माणा-मैनयात् पूर्वोक्तं साध्वित्यर्थः ॥ ६४ ॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे चतुर्विशं समाहाराधिकरणम् ॥ २४॥

भाष्यप्रकाशः।

सामाद्युवासनेषु अङ्गनिर्णयमुक्त्वा, ज्ञानाङ्गतया ज्ञानमागीयेषु तेष्वङ्गनिर्णयमहित्यथः । स्त्रं व्याकुर्वन्तो विषयमाद्युः अध्येत्यादि । अत्र मत्स्यकूर्मादिपदात् पूर्व ब्रह्मविष्ण्यमहित्यथः । स्त्रं व्याकुर्वन्तो विषयमाद्यः अध्येत्यादि । अत्र मत्स्यकूर्मादिपदात् पूर्व ब्रह्मविष्ण्यादित्यस्य श्रुटिर्वोष्या । तथाच वृसिहोपासनायां 'यो वे वृसिहो देवो भगवान् यश्र ब्रह्मा तस्मे वे नमो नम' इति, श्रीरामोपासनायां च 'यो वे रामचन्द्रः स भगवान् ये च मत्स्यकूर्माद्यवतारास्तस्मे वे नमो नम' इत्येवं विभागेन स्तुतिः श्रुयत इत्यर्थः । द्वितीयं पौराणोदाहरणम् । एवं विषय उक्तः । तत्र तत्सर्वक्षपत्वेनोपासना कार्या, उत् तेषां कृष्णणां विरुद्धधर्मवन्त्वात् तथा न कार्येति संत्रये, शब्दादि-मेदेन नानोपासनस्य पूर्वकुक्तत्वात् तर्थक्षपत्वेनोपासने च तद्विरोधान्न कार्येति प्राप्तम् । तत्र सिद्धान्तं वक्तं व्याकुर्वन्ति एयं क्षत्रीत्यादि । अत्र 'अङ्गेषु यथाश्रयमाव' इत्यनुवर्तते । समाहार इति । एकीभावः । तथाच ज्ञानमार्गीयोपासनाङ्गेष्वि ययाश्रयमाव' इत्यनुवर्तते । समाहार इति । एकीभावः । तथाच ज्ञानमार्गीयोपासनाङ्गेष्वि ययाश्रयमावे सति, 'रूपमेदेपी'त्यादिनोक्तरीत्या समाहारदर्शनात् तथेत्यर्थः । एतदेवाभिन्नेत्व 'भेदान्नेति चे'दिति सत्रे 'उपासनाविषयेष्व'-त्यादिनावतारेष्वि सर्वगुणोपसंहारोचित्यमुक्तम् ॥ ६३ ॥

अत्र हेत्वन्तरं स्त्रान्तरेणाह ।

गुणस्त्राधारण्यस्त्रतेश्च ॥ ६४ ॥ अत्र चकारोऽधिकरणपूर्णत्वद्योतकः । शेषं प्रकटार्थम् । तथाच भगवन्त्रप्रधान्योपासने एवं सर्वरूपत्वेनोपासनं कार्यम् , तत्तद्रपप्रधान्येनोपासने तथा न कार्यमिति विभागान कोपि विरोध इत्यर्थः ॥६४॥ इति चतुर्विद्यां समाहाराधिकरणम् ॥२४॥

समाहारात् ॥६३॥ पूर्वकाण्डव्यवच्छेदेन वेदान्तपरिच्छिन्नकर्ममार्गीयोपासन इत्यर्थं मत्वाहुः कस्मोङ्गलयेति । 'यदेव विद्यये'ति श्रुतिविषयेषु सामोपनिषदुक्तोपासनेषु पूर्वाधिकरणे निर्णयमुक्त्वा, आदिना यज्ञः 'तमेतं वेदानुवचनेने'ति श्रुत्याहुः ज्ञानाङ्गलयेति । मत्स्यकूर्मश्रुत्यभावं नृसिंहोपासने-ऽदृष्ट्वाहुः अत्र सत्स्येति । तथाचेति । जुटो पूरितत्वे च । आदिना रामोपासनेत्याशयेनाहुः श्रीरामिति । नृसिंहोपासना आदिर्यासां रामोपासनादीनां ता नृसिंहोपासनादयः तासु । अत्रातद्वणसविज्ञाने नृसिंहोपासनानन्वयः श्रुयत इत्यनेनत्याशयः । अनन्वयापेक्षायां तु न जुटेः प्रयोजनम् । यथाश्रयभाव इति । यथाश्रयभावो व्याकृतः । तथेस्यथे इति । सर्वरूपत्वनैकत्रोपासनमपि साध्वत्यर्थः ॥ ६३॥

गुणसाधारण्यश्चतेश्च ॥६४॥ तत्त्वद्वपेति। मत्स्यत्वादिरूपप्राधान्येतु। मत्स्य इति प्रतीतिः, न तु मत्स्यो भगवानिति प्रतीतिरिति भावः ॥६४॥ इति त्रयोविंदां समाहाराधिकरणम्॥२३॥

# न वा तत्सहभावाश्चतेः ॥ ६५ ॥ (३-३-२५.)

नन्वेवसुपासनं नित्यम्, उत वैकल्पिकभिति संदाये, उक्तरीत्या नित्यत्वे प्राप्ते, तिन्नवेधमाह नेति । किन्तु वा, विकल्प एवैवसुपासन ऐच्छिकः, तत्र हेतुमाह सहभावाश्चितिरिति । नियमतस्तेषां रूपाणां सहभावश्रवणं चेत् स्यात्, तदा स्यात्तथोपासनस्य नित्यता, न त्वेवम्, अतो विकल्प एवेत्यर्थः ॥ ६५ ॥

## दर्शनाच ॥ ६६ ॥

योपि रूपान्तरसमाहारपूर्वकछुपास्ते, सोप्येकं रूपसुपास्यत्वेन मत्वा तत्त-थोपास्त इति फलं तस्यैकस्यैव रूपस्य दर्शनं भवति, न तु सर्वेषाम् , इतोपि हेतो-विंकल्प एवेस्पर्थः । एतदृष्टान्तेन यस्मिन् रूपे याद्यप्रभिवन्तं श्रूयते, ताद्यप्रभिवि-शिष्टमेवेकं रूपसुपास्यमिति व्यासहृद्यमिति ज्ञायते । उपासनानिर्णयान्ते दर्श-नात्मकहेतृक्त्या सर्वोपासनानां भगवत्साक्षात्कारः फलमिति ध्वन्यते । माहा-तम्यज्ञापनार्थ परं सर्वीवताररूपत्वं यथार्थमेव कैश्चिज्ज्ञाप्यते । यथार्थत्वात्त-

### भाष्यप्रकाशः।

न वा तत्सह भावाश्चितः ॥६५॥ अधिकरणमवतारयन्ति नन्वित्यादि । सर्वरूपत्वेनैका-वतारोपासनं नित्यं अभिहोत्रदर्भपूर्णमासादिवत् क्रमेण सम्भुचेतव्यम् , उतैकमेव यावजीवं कर्तव्य-मित्येवं वैकल्पिकमिति संशये, उक्तरीत्या सर्वेषां सर्वरूपत्वेनश्चर्यादिगुणसाधारण्येन च क्रमिकसम्रु-चये प्राप्ते, तस्य समुच्चयस्य निषेधमाहेत्यर्थः । व्याक्चर्वन्ति नेतीत्यादि । चेत्स्यादिति । 'दर्शपूर्णमा-साभ्यामिष्टा सोमेन यजेते'त्यादिवचेत् स्यात्। शेषं स्फुटम् । एतमेव विकल्पमिसन्धाय स्वाध्यायस्त्रे सवदृष्टान्तव्याख्यानोत्तरं 'प्रकृतेपी'त्यादिना तत्तदृषे तत्तदसाधारणधर्मोपसंहारो व्यवस्थापितः ॥६५

द्शीनाच ॥ ६६ ॥ पूर्वस्त्रात्तत्पदमत्रानुवर्तत इत्याशयेन सत्रं व्यक्तवित योपीत्यादि । तत्त्योपास्त इति । तत् एकमवताररूपं सर्वरूपवत्तयोपास्ते । एतदृष्टान्तेनेति । दर्शनदृष्टान्तेन । एतेन पूर्वाधिकरणोक्तपक्षस्य गौणता स्चिता । तथा दर्शनाभावादिति । सर्वनिरूपणान्ते एवं कथनस्य तात्पर्यमादुः उपास्तनेत्यादि । ननु यद्येकस्थैव रूपस्य दर्शनम् , तदा सर्वरूपोपसंद्याधनस्य किं प्रयोजनम् , अत आहुः माहात्म्येत्यादि । कैश्चिदिति । स्मृतिपुराणादिवाक्यैः । तद्पीनित । सर्वरूपोपसंदरणम् । तथाचैकरूपदर्शनेपि सर्वरूपोपसंद्योऽप्येकदेशिनां न दुष्ट इति भावः ।

अन्ये तु इदं पद्भुत्रमेवाधिकरणमङ्गीकृत्य, कर्माङ्गभूतेषुद्रीथादिषु य आश्रिता वेदत्रय-विद्यिताः प्रत्ययास्त सम्रुचीयेरन्, उत यथाकानं स्युरिति संशये, प्रत्ययाश्रयभूताः स्तोत्रादयो रिक्मः।

न वा तत्सहभावाश्चतेः ॥ ६५॥ सपष्टम् ॥ ६५॥

द्रीनाच ॥ ६६ ॥ सर्वरूपवत्तयेति । रामस्य हासरूपत्वं वामनस्य किटमूषणरूपत्व-मित्येवमादिप्रकारेण । भाष्ये । न तु सर्वेपामिति । रामादीनां हासादिरूपत्वादिति भावः । उपासनेत्यादीति । भगवदिति । चित्तशुद्धिद्वारेति ज्ञेयम् । माहात्म्येति । महात्मनो व्यापकस्य भावो मत्स्यादिः 'अरूपव'त्सूत्रसिद्धमाहात्म्यं तस्य ज्ञापनार्थम् कर्माङ्गेति । 'इत्याह नास्तिक्यनिराकरि-ष्णुरात्मास्तितां भाष्यकृदत्र युक्त्या । दृढत्वमृतद्विषयः प्रबोधः प्रयाति वेदान्तनिषेवणेने'ति पूर्वमीमांसा-कारिका । प्रत्यया ज्ञानानि अङ्गविषया बोध्याः । प्रत्ययोति । प्रत्ययाश्रयाः ज्ञानविषयाः स्तोत्राद्यर्थाः । द्प्यविरोधीति ज्ञेयम् ॥,६६॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे पश्चविंदां न वा तत्सहभावाश्चतेरित्यधिकरणम् २५ इति श्रीवेदव्यासमतवर्तिश्रीमद्रह्मभाचार्यविरचिते श्रीमद्रह्मसूत्राणु-भाष्ये तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः समाप्तः ॥ ३ ॥ ३ ॥

#### भाष्यप्रकादाः।

यथा समुचीयन्ते, एवं तदाश्रिताः प्रत्यया अपि । तत्रानुशिष्टत्वादिभ्यो हेतुभ्यः समुचीयेरिकति पूर्वपक्षे, सहभावाश्रवणादिहेतुभ्यां यथाकामं स्युरिति सिद्धान्तयन्ति ।

तन्नासाकं रोचते । यथाकामस्त्रोक्तहेतुनैव ताद्दशनिर्णयसम्भवेनैतद्वैयर्थ्यात् । गुणसाधा- रण्यस्त्रे पूर्वपक्षसमाह्या शिष्टिस्त्रस्थचकारवैयर्थ्यापत्तेश्चेति । तसात् पूर्वोक्तमेव युक्तमिति दिक् ।

अत्रायं संग्रहः । 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ती'ति श्रुतेः सर्वस्य वेदस्य ब्रह्मविद्यात्वम्, 'इतिहासपुराणं च वेदानां पश्चमं वेद'मितिश्रुतेर्वेदपदेन तयोरिप सङ्गहात्तयोरिप तथात्वम् । 'द्वे विद्ये
वेदितव्ये' इत्याद्याथर्वणश्रुतेर्ऋग्वेदादिरूपा अपरा, अक्षराधिगमिका परेति फलतो विभागः ।
परास्त्रिप 'ब्रह्मविदामोति परम्', 'अक्षरात् परतः पर' इति श्रुतेः पुरुषोत्तमस्य तत आधिक्ये
तद्विद्यानां विषयफलयोर्बलादक्षरविद्यातोऽप्याधिक्यम् । परास्त्रपरासु च तत्तद्वदेनेक्तासु सर्ववेदान्तप्रत्ययस्त्रोक्तहेतुना फलसंयोगरूपचोदनानामविशिष्टत्वे विद्येक्यनिर्णयः । तन्मध्ये अन्यतरस्थाभावे तु विद्याभेदः । गुणोपसंहारस्तु प्रायशो रूपेक्यात् प्रयोजनैक्याद्वा, क्रचित्त्वर्थवादतौल्यादिप । स च स्थाध्यायस्त्रोक्तिर्निरूपणप्रकारभेदाधिकारिभेदसम्बन्धिभेदैः 'योऽन्यथा
सन्त'मिति वाक्योक्तदोषापत्त्या च कासुचिदात्मविद्यासु बाध्यते, कर्मणि तु पूर्वोक्तेस्त्रिभिन्यूनातिरिक्तप्रायश्चित्तश्रवणाच्च बाध्यते । तदभावे तु भवति । परविद्या अपरविद्याश्च फलैक्ये
रिह्मः।

वाचकत्वेनाङ्गत्वादित्वेन समुचीयन्ते । तदाश्रिताः कर्माङ्गभूतविषयाः प्रत्ययाः । अनुशिष्टेति । अग्रिमसूत्रोक्तेभ्यः । सहभावेति । 'नवे'ति 'दर्शना'दिति सूत्रोक्ताभ्याम् । चकारेति । सूत्रार्थस्तु शिष्टिः शासनं विधानमित्यर्थः । यथाङ्गानां प्रतिवेदं विधान तथा तथा तदाश्रितोपास्तीनां विधाना-विशेषाचाङ्गवत् समुचयनियम इति । एवं निरर्थकश्रकारवैयर्थ्यापत्तेरित्यर्थः ॥ इति चतुर्विशं न चा तत्सहभावाश्चतेरित्यधिकरणम् ॥ २४॥

'सर्ववेदान्तप्रत्य'स्त्रार्थपुरःसरमाहुः सर्वे वेदा इत्यादि। तथात्विमिति। वेदत्वम्। फलत इति। कर्मज्ञानाक्षरज्ञाने फले ताभ्याम्। नतु 'अक्षरं ब्रह्म परमं वेदानां स्थानमुत्तम'मिति पुरुषोत्तम-स्थेदमित्थतया ज्ञानविषयेऽधोक्षजे कथं विद्यत्यतः प्रसङ्गादाहुः परास्त्रिति। तथा च देशकृतपरत्व-सम्बन्धेन यैः कैश्चिद्धमैरनधोक्षजस्यापि विद्यति भावः। विषयोति। विषयः पुरुषोत्तमः, परप्राप्तिः फलं तयोर्बलात्। 'सर्ववेदान्तप्रत्यये'त्यत्र सर्वपदं मुख्यवृत्तमित्याहुः परास्त्रिति। अपरास्त्रिति। धर्मकर्मरूपासु। फलेति। फल संयोगश्च रूपं च चोदना च तासाम्। तन्मध्य इति। तेषां मध्ये। अन्यतरस्येति। तरप् महाभाष्यात्। 'उपसंहारोऽर्थाभेदा'दिति स्त्रार्थसङ्गहः गुणोपेति। सचिति। गुणोपसंहारः। त्रिभिरिति। उक्तहेतुभिः। वाध्यत इति। उपसंहारो वाध्यते। भवतीत्यु-पसंहारः। 'विकल्पोऽविशिष्टफलत्वा'दित्यस्थार्थसङ्गहः। परिविद्या इति। 'काम्यास्त्व'त्यस्य सङ्गदः

### भाष्यप्रकाशः।

विकल्पन्ते, फलमेदे तु यथाकामं समुचीयन्ते, क्रचिदेकस्योपासनस्य स्वकामितानेकफलत्वे विकल्पन्ते च। कर्ममार्गीयविद्याङ्गानि तु बहूनां विद्यानां फलैक्योपि यथाश्रयं तत्रैव व्यवतिष्ठन्ते, ज्ञानमार्गीयविद्याङ्गानि तु यथाश्रयं कचित् समाहियन्ते, क्रचित्तु यथाश्रयं व्यवतिष्ठन्ते। अवतारोपासनं च यथाकाममेव भवति, सर्वासां परविद्यानाम्रुपास्यरूपसाक्षात्कारः फलमिति च॥६६॥ इति पश्चविंदां न वा तत्सहभावाश्चतेरित्यधिकरणम्॥ २५॥

इति श्रीमद्रक्षंभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तहृदयध्वान्तस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ भाष्यप्रकाशे तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः ॥ ३ ॥ ३ ॥

### रिंमः।

फलभेद इति। कचिदेकस्येति। यथा 'अकामः सर्वकामो वे'त्यत्र। 'अङ्गेषु यथाश्रयभाव' इत्यस्था-र्थसङ्ग्रहः कममार्गीयेत्यादिः। 'यथाश्रय'मिति स्त्रव्याख्याने व्याख्यातम्। तत्रैव अवयविन्येव। 'समाहार'स्त्रार्थसङ्ग्रहः ज्ञानमार्गीयेति। 'गुणसाधारण्ये'त्यादिस्त्रार्थसङ्ग्रहः अवतारेति। 'द्री-नाचे'ति स्त्रार्थसङ्ग्रहः सर्वासामित्यादि।

इति श्रीविष्ठलेश्वरैश्वर्यनिरस्तसमस्तान्तरायेण श्रीगोविन्दरायजित्पौत्रेण सम्पूर्णवेत्रा विष्ठलरायजिद्धात्रीयगोक्कलोत्सवात्मजगोपेश्वरजिता कृते भाष्यप्रकाशस्य तृतीयाध्यायस्य रहमौ तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः सम्पूर्णतामगमत् ॥ ३ ॥ ३ ॥

इति श्रीमत्कृष्णद्वैपायनप्रणीतब्रह्मसूत्रेषु तृतीय उपनिषदां बोधकताप्रकारनिरूपके साधनाध्याये गुणोपसंहारो नाम तृतीयः पादः ॥ ३॥ ३॥



# प्रास्ताविकम् ।

भाष्यप्रकाश-रिश्म-परिबृंहित-श्रीमदणुभाष्यस्य तृतीयाध्यायस्याद्यपादद्वयस्य प्राकट्यानन्तरं यित्कमिप समुपठब्ध तिन्नवेदनमावश्यकम् । आंग्ठभाषायां यद्यप्येतत् सविस्तरं निरूपितम् , तथापि तद्भाषानिमञ्चानां प्रमोदाय सङ्क्षेपणात्रान्द्यते । श्रीमन्नाथद्वाराधीशश्रीमद्रोस्वामिकुठतिठकश्रीमद्रो-वर्धनठाठिजमहाराजचरणानां तत्स् नुठाठबावाश्रीदामोदरठाठचरणानां परमोदारानुग्रहेण श्रीमत्प्रभु-चरणश्रीमद्विष्ठठेश्वराणां निजश्रीहस्ताक्षरिठिखतस्य श्रीमदणुभाष्यस्य चतुर्थाध्यायस्य तृतीयाध्यायस्य चतुर्थपादस्यान्तिमपत्रत्रयस्य 'अनुष्ठेय'मिति स्त्रस्य वर्णकान्तरस्य च दर्शनसौभार्ग्यं सम्प्राप्तम् । तद्भागस्य श्रीमदणुभाष्यस्य पाठादि तदाधारेणैव योजयिष्यते । श्रीमत्प्रभुचरणश्रीहस्ताक्षरप्रतिकृतिमिप यथावकाशं प्रकटीकरिष्यामः । एतेनाणुभाष्यस्यान्तिमसार्धाध्यायस्य प्रणेतृत्वं श्रीमत्प्रभुचरणानामेवेति तन्मूठपुस्तक-दर्शनेन सुष्ठु निश्चीयते । श्रीमदणुभाष्यस्यायं विभागः श्रीमत्प्रभुचरणैः श्रीगोकुठ एव तत्र निवासाङ्गी-कृत्सनतरं प्रणीत इत्यपि निर्णातमस्माभिरांग्ठिटपणे । कारणानि च सविस्तरं तत्रैव दर्शितानि ।

भाष्यप्रकाश्रश्र श्रीमत्पुरुषोत्तमानां श्रीहस्ताक्षरितिखितान्तिमशोधयुक्तो 'गुजराती' मुद्रणाठयाधि-पतिसन्मान्य 'नटवरठाठ इच्छाराम देसाइ' इत्यस्य सौहार्देन प्राप्तः । एतेन प्रकाशमुद्रणमपि विदुषां हृदये सन्तोषं जनियष्यतीति । अत्राप्यधिकजिज्ञासुभिरन्यत्रास्मिन्नेव पुस्तके द्रष्टव्यमिति ।

एतत्पादभाष्यस्य पाठादियोजनेऽस्माभिः श्रीमत्प्रभुचरणपौत्राणां श्रीमद्धरिधनपितृचरणानां श्रीकल्याणरायाणां पुस्तकस्योपयोगः कृतः। श्रीकद्भरपङ्ठीस्थश्रीमद्द्वारकाधीश्वरप्रभोर्मन्दिरस्थप्राचीनचित्र-सङ्गहात् श्रीमत्पुरुषोत्तमानां प्राचीनं चित्रं श्रीमन्मातृचरणश्रीमद्दोस्वामिनीश्रीसौन्दर्यवतीनां निःसीमातु-ग्रहेणोपलब्धम्। तत्तादृशमेव सम्पाद्य 'श्रेष्ठिवर-वैष्णव-लालजीमाई' इत्येतेषां सम्मत्यात्र निवेशितमिति र्

श्रीपुरुषोत्तमचरणानां गुरुश्रीकृष्णचन्द्रचरणानामेतद्भाष्यविभागविवरणमस्माभिस्तन्मूलपुम्तका-धारेण संशोध्य परिशिष्टे निवेशितम् । एतन्मूलपुम्तकमस्माभिः 'परलोकिनवासिविपाटिमनःसुखरा-मस्नुविद्वद्वरतनसुखरामभाई'सकाशात् सम्प्राप्तम् । एतदिखलं विवरणं प्रन्थप्रणेद्यणां श्रीहस्ताक्षरे-ध्वेव लिखितमिति तद्दर्शनेनास्माकं स्फुरित । एतदिखलं विवरणं श्रीपुरुषोत्तमैनिंजकृतौ प्रायः समप्रमेव समावेशितं द्द्रयते । ए ते श्रीकृष्णचन्द्राः श्रीमत्रभुचरणानां तृतीयललश्रीबालकृष्णानां द्वितीयस्नु-श्रीव्रजनाथानां स्नवः संवत् १६५५ श्रावण-कृष्ण-सप्तम्यां प्रादुर्भूताः । निखिलोपल्ध्यवस्त्रभाष्यसमी-क्षापूर्वकमणुभाष्यममींद्वाटनपद्धतिर्यास्माभिर्भाष्यप्रकाशे दृश्यते, सा पद्धतिः श्रीपुरुषोत्तमेः श्रीकृष्णचन्द्रा-णामेव प्रेरणया कृपया चोपल्ब्धेति प्रतिभाति । तृतीयाध्यायस्य तृतीयपादभाष्यप्रकाशस्यात्र मुद्रितपरिशिष्टेन सम्वादनेनास्मदिमप्रायः स्फुटिष्यतीति । साम्प्रदायिकविद्वत्सु प्रार्थनीयमिदं यच्छाक्षरीत्या श्रीमदणु-माष्यस्यावगाहनं भवतामभीष्ट चेत्, एतेषां श्रीकृष्णचन्द्राणां श्रीमदणुभाष्यस्य प्राचीनतमैतद्विद्यरणस्थान्वे-षणं कर्तव्यमिति । सम्प्रदाये तेषां तिष्ठिष्यश्रीपुरुषोत्तमानां च वंशस्योत्सन्नत्वात् नामावशेषा एव ते जाता इति विचिन्त्य चेतो दुनोत्यस्माकम् । कस्मिन् वर्षे तेषां प्रादुर्भावो जात इत्यपि सम्प्रदायवंशवृक्षे प्रायो न दृश्यते । निर्भयरामः सम्प्रदायकत्पद्वमे 'इमे शास्त्रवित्तमा' इति वर्णयति । 'मद्रपुरनिवासि-वैष्णवश्रेष्ठिवर-दि-ब-गोविन्ददास'सकाशादुपल्ब्या प्राचीनपुस्तकतस्तज्ञनसममयोस्माभिन्ताः । एतेषां गोस्वामिनां पण्डितमुकुटमणीनामैतिद्व सम्प्रदायगौरवमभिल्यद्वित्वस्वस्वरयमन्वेषणीयमिति विज्ञप्तिः ।

श्रीमदाचार्यश्रीमद्रह्मभाषीश्वर-प्राकट्यमहोत्सवः। चैत्र-कृष्ण-११-१९८३।

मूलचन्द्र तेलीवाला ।

### श्रीकृष्णाय नमः।

# परिशिष्टम् ।

### गुणोपसंहारपादभाष्यविवरंणम् ।

सर्वेवेदान्तप्रत्ययं चोद्नाचिविशेषात् ॥ १ ॥ तृतीयपादं व्याचिल्यासवः सङ्गति-बोधनाय पूर्वपादार्थमनुवदन्तः प्रस्तूयमानार्थमाहुः पूर्वपादेखादि । विचार्घन्त इति । धर्माः सर्वे सर्वत्र सन्ति, कचिदेव वा केचन सन्ति, केचन न सन्ति, सर्वत्रैव न सन्त्यौपाधिका वा सन्तीति सन्देहे विचार्यन्त इत्यर्थः । नन्वत्र सर्वेरेकदेशिभिर्विद्याभेदाभेदविचार एवाद्रियते, तत्कुतो धर्मा विचार्यन्त इत्युच्यत इति चेत्। उच्यते। आचार्यस्य ब्रह्मनिरूपणार्थमेव मुख्यतया प्रवृत्तत्वेन ब्रह्मशेषतयैव विद्याविचारस्थौचित्यात्पूर्वपादसङ्गतिसौकर्यात् पक्षवाचकविज्ञानोपासनादिपदाध्याहारा-पेक्षया पूर्वपादान्तपरामृष्टब्रह्मानुषङ्गस्यैव ज्यायस्त्वात्सर्ववेदान्तप्रत्ययमित्येकवचनस्यापि स्वारस्यात् विद्याविचारादर्तभिरपि तद्भेदाभेदयोर्विषयभेदाभेदाभ्यामेव समर्थनेन तद्विचारस्यापि विषयविचारैक-शरणत्वेन तत्तिद्धान्तितविद्यैक्यस्यैवमपि सिद्धेश्वेति बुध्यस्व । ननु सिद्धे विग्रहे धर्माः सिद्धप्राया एवेति पुनः किमिति विचार्यन्त इत्यत आहुः ते चेदित्यादि भिन्ना इत्यन्तम् । अतो विचार्यन्त इत्यर्थः । एवं सङ्गतिं प्रदर्शे मतान्तरोक्तविषयस्यापि प्रस्तुतरीतिकविचारेण निर्णयसिद्धिबोधनाय तत्साधारणं विषयद्वयं पूर्वमादुः यथेत्यादि । एतदाद्युदाहरणानां विभूतिविषयकत्वाद्विचारस्यैताद-भिवषयमात्रपरताव्यावर्तनायोदाहरणान्तरमाहुः अपरं चेत्यादि । एवं विषयं निर्दिश्य पूर्वपक्षाकारं विवेक्कं पूर्वं मतान्तरीयाकारं वदन्तस्तेनाग्रङ्गान्तरमुत्थापयन्ति **तथा चे**त्यादि । अत्र दृष्टान्तो-दाहरणं त्वामिक्षाधिकरणम् । तत्र हि 'तप्ते पयसि दध्यानयति सा वैश्वदेव्यामिक्षा वाजिभ्यो वाजिन'-वाक्ये तप्तदुग्वनिष्पन्नघनविरलद्रव्यद्वयरूपक एको यागो यागद्वयं वेति सन्देहे, द्रव्यदेवताविशिष्ट-यागान्तरविधौ गौरवप्रसङ्गादपूर्वीन्तरकल्पनाप्रसङ्गाच न यागद्वयविधिः, किन्तु पूर्वस्मिन्नेव यागे वाजिनं गुणो विधीयते, वाजिभ्य इत्यनेन च वाजोन्नमामिक्षा तद्येषामस्तीति व्युत्पत्त्या पूर्वोक्ता विश्वे-देवा एवोपलक्ष्यन्त इति पूर्वपक्षः, तत्रोत्पत्तिशिष्टामिक्षा द्रव्यावरुद्धे याग उत्पन्नशिष्टं वाजिनं गुणत्वेन प्रवेशं न लभते निर्वलखात्, ततश्च तत् द्रव्यं खसम्बन्धियागं पूर्वस्माद्भिनत्ति, वाजिपदं चाश्वे रूढत्वान्न योगेन विश्वान् देवानुपलक्षयिष्यति, तथा सति विध्यपूर्वान्तरकल्पनयोः प्रामाणिकत्वात्त-त्कृतं गौरवं न दोषायेति द्रव्यदेवताभेदाद्यागभेद इति स्थितम्। तथा प्रकृते पश्चाप्रयः षडमय इत्यादि । श्रीकृष्णः श्रीरामो नृकेसरीत्यादीतरपरिच्छेदकरूपभेदाद्वेद्यभेदः । किंच यथा कारीरीवाक्या-न्यधीयानास्तैत्तिरीया भूमौ भोजनमाचरन्ति नेतर इति धर्मभेदः, तथात्र शिरोत्रतमाथर्वणिकानामेव नेतरेषामिति धर्मभेदः । विभूतिभेदश्च कचिद्रामखरूपं विभूतिमध्ये गण्यत इतरत्र वासुदेवखरूपम्, एवं मुरलीधरत्वं घनुर्धरत्वं चेति धर्माणामावापोद्वापौ । किञ्च दष्टादष्टफलभेदोपि । यथा राममन्राणां सर्वकामदत्वं मोक्षः । श्रीकृष्णस्मरणस्य भगवद्विषयककामजननं तन्मत्रस्यानायासतो भगवत्पद-'प्राप्तिरिति, रूपभेदेन धर्मभेदेन फलसंयोगभेदेन च वेद्यभेदप्राप्तौ दोषान्तरमापतितम्, तेन मतान्तरोक्त-

इदमिखलं विवरणं श्रीपुरुषोत्तमचरणैः खक्टद्वप्रकाशे प्रायः शब्दश उद्धृत्य समावेशितम् । श्रीपुरुषोत्तमगुरुभिः श्रीमङ्गोखामिश्रीकृष्णचन्द्रचरणानामियं कृतिरित्यसात्त्रत्ययः ।

पूर्वपक्षसमाधाना न्यां धर्म मेदायादितदोषो नारेतीति कश्चिदधिक आकारो वक्तव्य इत्यर्थः । अत्रोपासना-विषयाणासहस्रत्वं सिद्धान्तत्वेनाभिमन्यमानः दाश्चिदेकदेशी पूर्वोक्ताशङ्कामप्रयोजकां मनसि क्रत्वा चोदयति निन्दस्यादि । तद्वयन्ति संविभित्यादि । समन्वयिवरोधापत्तेरिति । आचार्येण हि समन्वयः शुतीनां हहानिरूपकत्वेन प्रतिपादितः, न तु तासामौपाधिकनिरूपकत्वेनातस्तथेत्यर्थः । अथ अहिलतया तरेव प्रतिपादित इत्युक्तौ युक्तयन्तरमाहुः लाखामित्यादि । ननु तासां यथाकथं-चिद्रसप्रनिपत्त्वर्यत्वान दानिस्तित आहुः इति स्तियादि । अन्यथा सतोऽन्यथा कथनात्त्रथेत्यर्थः । अथ विषमोजनवहदतीनि न प्रनारकत्वमित्यत एतन्यायस्याप्रवृत्तिं सूचयन्ति अपरं चेत्यादि । नसद्यासनामिति । अन्यथा ज्ञानरूपामित्यर्थः । तथा च न विषमोजनवदेषोक्तिरिति भावः । एतदार्ब्याय युत्तयन्तरमाहुः रुपष्टेत्यादि । तथा च यदि त्वदुक्त व्यासोऽभिन्नेयात् , स्पष्टार्थानि रामादि-पदान्यपि देवतावाचकानि ब्रह्मवाचकानि वेति सन्दिह्य तन्निर्णयमपि कुर्यादतस्तदभावान्न तथेत्यर्थः। एवमेकदेशिमतं निरस्य सर्वासां ब्रह्मनिक्रपकत्वनेव व्यासाभिष्रेतमित्याशयेन सिद्धं पूर्वपक्षस्वरूपमाहः एवं च सरीलाडि , यर्नाणां ब्रहानिरूपकत्वे सति धर्मभेदकृतधर्मिभेदाद्वह्यानेकत्वापत्या 'नेह नानास्ती'त्यादिश्चतिवरोधरतानासे।पाधिकपरत्वे बहूनां वाक्यानां ब्रह्मविद्यात्वहानिरित्ययमेव पूर्वपक्षाकार इल्सर्थः । अत्र सूत्रावयवसुपन्यस्य समादधते अश्विधीयता इत्यादि । ननु नायं प्रतिज्ञार्थः । तथाहि । पूर्वकाण्डे यज्ञस्यानन्तरूपनिरूपणं यथा भगवन्मूर्तित्वसिद्ध्यर्थम्, तथा ब्रह्मनिरूपणाय प्रवृत्ते उत्तरकाण्डेऽनेकरूपनिरूपणप्रयोजनालाभाद्यथाकथंचित्प्रतिपत्त्यर्थत्वस्य सिद्धान्तिनानङ्गीका-रादनन्तरूपश्चनेरसङ्घचितवृत्तित्वेन निरूपणस्याशकयत्वाचेत्याशङ्कायामाहुः व्रस्मण इत्यादि । तथा च 'फलमत उपपत्ते रित्यत्र ब्रह्मणः फलदातृत्वस्य निश्चितत्वात्तत्तरफलसाधकोपासनार्थे तत्तन्निरूपण्-मित्ययमेव प्रतिज्ञार्थ इत्यर्थः । ननूपायनार्थमेकमनेकरूपेण निरूप्यत इति कथमवगन्तव्यमित्यत आहुः तन्त्र हेन्द्रिति । तथाच सूत्रोक्तहेनोरवगन्तव्यमित्यर्थः । कथमित्याकाङ्कायां तमनूद्य विवृण्वन्ति चोदनेत्यादि । तथा च नहात्वेनोपासनाविधानात्तथावसीयते, तेन यथामिहोत्रे द्रव्यमेदे उपांशु-याजे देवतामेदेपि एकदेशसैत भेदान्न यागभेदस्तथात्रापि किंचिद्रप्धर्मभेदान्न वेद्यमूतन्नस्वभेद इत्येव-मित्यर्थः । ननु शाखान्तराधिकरणे केवलानां रूपादीनां व्यभिचारित्वं हृदिकृत्य 'एकं वा संयोगरूप-चोदनाऽख्याऽविशेषा'दिति स्त्रेण संयोगादिहेतुचतुष्कसमुदायं हेतूकृत्याभेदः साधित इति प्रकृत एकेन हेतुना नथं सिद्धिरित्यत आहुः आदीत्यादि । तथा चात्रापि संयोगरूपचोदनात्मकहेतुत्रय-सत्त्वादेकदेशरीतिकोदाहरणे आख्या अपि सत्त्वेनोक्तचतुष्कस्यापि सत्त्वान्न दोष इत्यर्थः। ब्रह्म सर्ववेदान्तप्रत्ययमेक चोदनाद्यविशेषात् , यत्र चोदनाद्यविशेषस्तत्र प्रतिपाद्याभेदः । सर्वशाखाप्रत्यय-ज्योतिष्टोमवदित्यतुमानमत्र सिद्धम् ।

तत्र दोषमाशङ्का सूत्रकारः समावत्ते इत्याशयेन सूत्रं पठिन्त भेदादित्यादि । उक्तहेत्व- सिद्धिमिति । धर्ममेदकृतिमयोमेदादिपदसंगृहीतरूपामेदस्य पक्षे ब्रह्मण्यमावेन चोदनाद्यविशेषादित्यस्य हेतोः स्वरूपासिद्धिमत्यर्थः । तथा च ब्रह्मधर्मत्वेत्यादि, यथा षोडशिग्रहणाग्रहणयोः स्वरूप- भेदेप्यतिरात्रधर्मत्वेनाभेदस्तथा तत्तद्धमेवैशिष्टावैशिष्ट्ययोश्रेद्धधर्मत्वेन तथात्वात् त्वदुक्तहेतोरेव स्वरूपा- सिद्धिरित्यर्थः, भेदेन हेतुना सिद्धान्तहेतुं दृषयता त्वया प्रतिवाक्यं प्रतिपाधं ब्रह्म भिन्नं धर्मभेदाद्य धर्मभेदस्तत्र प्रतिपाद्यभेद आमिक्षावाजिनयागवदित्यनुमानं लक्षितम् । तत्र त्वदुक्तहेतोरितराष्ट्रद्यान्तेन व्याप्यत्वासिद्धिरित्यपि बोध्यम् । नन्वेवं ब्रह्मक्यमत्राद्यार्थः किमित्याग्रहेण निरूपयतीत्याकाङ्कायामुप- संहारसूत्रविचारेण तदाशयमाहुः एवं सतीत्यादि । तन्नेति, न्यूनगुणके रूपे । उचित इति,

कर्मणि द्वयोरेकदा कर्तुमशक्यत्वात्पर्यायभेदेन विकल्पस्यापि प्रसिक्तः, प्रकृते तु तद्पि नेत्यत उचित इत्यर्थः । निन्वदं सूत्रकारेण नोक्तमित्याशङ्कायामाहुः इति भाव इति । पूर्वसूत्रोक्तहेतोरत्र शोधनादमे कथनाच तथाशयो लभ्यत इत्यर्थः । उपसंहारपदार्थश्च सःमान्यतः प्रसक्तस्य विशेषे नियमनमित्यग्रिमसूत्रे स्फुटीभविष्यति । तचात्र तेषां तेषां गुणानां तत्रतत्र सत्त्वेन ज्ञानरूपिमत्यग्रे वाच्यं 'न वा विशेषादि'ति सूत्रे । नन्वेवं सिन यत्र ब्रह्मत्वेनोपासनं विधीयते तत्र तद्वाक्यनिर्णयो भवति, यत्र पुनर्शक्षत्वेनोपासनं न विधीयते यथा प्राणसवादे पञ्चाञ्चिवद्यायां च, तत्र ब्रह्मत्वेनोपासनाभावेनैकया-भावात्कथं निर्णय इत्याशङ्कायां तत्रापि न्यायत्यास्य तौल्यादेतेनैव निर्णय इति हृदिकृत्य कंचिद्धि-शेषमाहः अन्नेत्यादि । अभित्येतद्ध्वरमिति, ॐकाराक्षरमित्यर्थः । तथा च विभूत्यपासनान्या-यस्तत्रापि बोध्य इत्यर्थः । अत्राचार्येणोपासनामात्रनिर्णयो न क्रियतेपि तु साधनमात्रस्य, तथा सति मक्तिमार्गस्यापि व्यवस्था वक्तव्यैवेत्यारायेनाहुः अक्तीत्यादि । अग्र इति, 'न वा प्रकरणभेदा'दिति सूत्रे । ननु भक्तेरप्रस्तुतत्वात्तव्यवस्थाकथनमनुषपन्नमिति चेत् । न । उपासनाया अपि तथात्वात् । न च तस्याः श्रोतत्वादिस्ति प्रस्ताव इति वाच्यम् । तुल्यत्वात् । गौपालनापनीचे इति 'सकलं परब्रह्मैतद्यो ध्यायति रसति भजति सोऽसतो भवती'ति व्यानाद्भिन्नतया तस्या अपि विधानात् । 'मक्ति-रस्य भजनं तदिहामुत्रोपाधिनैराश्येनैवामुब्मिन् मनःकल्पनमेतदेव च नैब्कर्म्यं'मिति लक्षणभेदाच । न च यच्छब्दोपबन्धादयमनुवाद एव न विधिरिति वाच्यस् । 'यदाश्रेयोऽष्टाकपाल' इत्यादिवददोषात् । न च कर्तृसामानाधिकरण्यान्नेदं साम्प्रतमिति वाच्यम् । तथापि समाप्तौ 'कृष्ण एव परो देवस्तं ध्यायेतं रसेत्तं भजे'दिति दर्शनेनादोषात् एकस्मिन्नेव प्रकरणे सृष्टिकर्तृत्वादिना माहात्म्यस्य आत्मत्वेन निरुपाधिप्रियत्वस्य च बोधनात् श्रुतीनां भक्तावेव तात्पर्यावसायाच । नन्वत्र विहितभक्तिमार्गाया व्यवस्था वाच्या अविहितभक्तिमार्गीया वेति चेत् । उमयोरपीति ब्रूमः । किं मानमिति चेत् । श्रीमा-गवते श्रीनन्दादीनां फलकथनात्तद्वलेनाविहितभक्तेरिप पामाणिकत्वसिद्धौ तव्यवस्थाया अपि मन्दमध्यम-योरर्थे आवश्यकत्वात् । अतो नात्र चोद्यावसर इति दिक् ॥

नतु सूत्रकारेणेदं कुत्रोक्तमिति चेत्। अग्रिमसूत्रेऽधिकारस्य नियामकत्वं वदता सूचितमिति जानीहि।

अप्रिमस्त्रमवतारयन्ति निन्धत्यादि । तथा च शिष्टाचारिवरोघात्पर्वत्र साधितोपासनाद्यैक्यचिन्तावैयथ्यें प्राप्ते प्रतिवद्तीत्थ्येः । स्त्रस्थस्य तथात्वेनेत्यस्यार्थमाहुः स्व एकक्षित्यादि वोधयति-त्यन्तम् । यत एवं बोधयत्यते हेतोः स्वाध्यायस्य वेदस्य तथात्वेन नानास्वरूपकैकर्मबोधकत्वेनेत्यथः । तत्प्रयुक्त इति नियमविशेषणम् । तथा च बोधनप्रकारमर्यादाबलाचात्रकर्मकरणनियम इत्यथः । अत्र बीजमाहुः ताबद्भित्यादि । स्वाध्यायस्य तथात्वेनेत्यस्य हेतोर्यज्ञानां भगवन्म्तिता-साधकत्वेन चारिताथ्योदनेन हेतुना दोषापरिहारं मन्वानः स्त्रकृद्धेत्वन्तराणि समुचिनोतीत्याश्येनाहुः निव्यत्यादि । उक्तहेतुप्रयुक्ते नियमे शिष्टाचारबीजभूतां सम्मतिमाहुः अत एवेत्यादि । अत एव, तत्तच्छाखावाक्यतत्तदिवकारन्यूनाधिकप्रायश्चित्तानां नियामकत्वादेव । परशाख्वोक्तमिति, यथा 'कुच्छुटोसीत्यरमानमादत्ते कुटक्रसीति वे'त्यस्मादानमन्त्रो येषां कल्पे विकल्पितस्तेरेव तत्र पठ्यते, नेतरैः। विकल्पे तूभयस्याशास्त्रार्थत्विति, यत्कल्प एव विनियोगविधिर्नास्ति तेषां ताद्यस्थले इच्छया करणे धर्मामासपरधर्मत्वापत्त्या तथेत्यथः । अत्रोपीति, कल्पोक्तनियमवलादि । नियम्यन्तः इति, तिङ्गान्नियम्यन्ते । एवं स्त्रं व्याख्याय उपाद्यनाया अपि समाचारत्वेन सङ्गहात्तमेव नियमं तत्राप्याहः प्रकृतेपीत्यादि । तथा स्वतीति, तद्दोधकप्रमाणमननुक्ष्य रूपान्तरासाधारणधर्मोपसंहारेङ्गीकृते

सति । तथा चैवं भावने सवदृष्टान्तचोधिता छिङ्गस्य नियामकता भज्येतातस्तथा न भावनीयमित्यर्थः। अत्र वादी हैङ्किकनियमस्याप्रयोजकत्वं शङ्कते निन्वलादि । तत्र समाद्धते सत्यमिलादि । तत्रेति, आक्षेपे। कार्येति, मूलक्ष्पोपासकेन कार्या। इति ज्ञेयं परमिति। मन्नेवताराणामेव तत्त्वविधानदर्श-नात्तथेखर्थः । नतु श्रुत्या त्वेतावद्धोध्यत इति सत्यम्, तथापि मूलक्तपत्वाविशेषस्थोपसंहारहेतोविंद्यमा-नत्वादुपसंहारे किं बाधकमित्यत आहुः तन्त्रेत्यादि । उक्तमेवेति । लैङ्गिकनियमरूपं यत्कर्मण्यक्तं तदेव, अन्यथा तत्राप्यतिप्रसङ्गः स्यादिति भावः । नतु पूर्वसूत्रोक्तहेतुना सर्वत्र सर्वगुणोपसंहारप्राप्तौ समाचारसूत्रे निरूपणप्रकारभेदाधिकारभेदप्रायश्चित्रश्रवणासाधारणिङ्कानां नियामकत्वमाद्दतम्, तेन तत्तच्छाखिभिस्तत्तद्धिकारिभिस्तत्तिहङ्गनियताः स्वाधिकारानुसारेण स्वशाखोक्ता गुणा भावनीया इति सिद्धम् । तथा सति प्राणाद्युपासनायां शाखान्तरोक्तगुणोपसंहारो न स्यादित्यत आहुः प्राणादीत्यादि । न च निरूपणप्रकारभेदरूपं बाधकं दृश्यत एवेति वाच्यम् , तस्य मन्दमत्यनुप्र-हार्थत्वेन बाधकत्वाभावात् । शाखाविभागात् पूर्वमिच्छयैवाधिकारमनुसृत्यिभिः करणात् । आचार्येण मन्दमतेस्तावतैव फलसिद्धिबोधनार्थमेव तदुपन्यासात् । हेत्वन्तरकथनेन तथानिश्रयात् । तेनैक-शाखाध्येतुस्तावतैव सिद्धिद्वित्याद्यध्येतुस्तूपसंहारेणोपासनापौष्कल्यात्फलशैष्ट्यमिति फलति, तदेतद-भिसन्धायोक्तं न किंचिद्वाधकिसिति । लैङ्गिकनियमसमर्थनाय मत्स्यकूर्मादिक्रपेणायमेव सर्वकर्म कृतवानिति यदुक्तं तत्र चोदयति निन्वत्यादि । तत्र समादधते मैविसित्यादि । धर्मिंग्राहकमानतः सिद्धिं दृष्टान्तेनोपपादयन्ति चथेत्यादि । नियतपदार्थवादिमते भावभिन्नस्य निषेधमुखप्रतीतिगोचरस्यै-कसैव पदार्थस्य तादृशप्रतीतिबलेन तावद्रपत्वं स्वीकियते, न तु निरूपकभेदमादाय स्वरूपनानात्वम्, ब्रह्मण औपनिषदत्वात्तद्वाक्यबलेन तथेत्यर्थः । एवमुपपत्तिपरिहाराय श्रुतिरूपप्रमाणेन् भगवतोनन्तरूपत्वं साधितम् । अतः परं श्रुतार्थापत्तिश्रुतिभ्यामनन्तधर्मवत्त्वं साधियतुं पूर्वं श्रुतिता-त्पर्यमनूद्य वादिनमनुयुझन्ति अपरं चेत्यादि । तदाशयमनूद्य दूषयन्ति उपेत्यादि । वदाम इति, तवानिष्टापत्तिं वदामः । न वदेदिति ग्रहणकोक्तमवदनं व्याकुर्वन्ति तथाहीत्यादि । तस्येति, ब्रह्मज्ञानस्य । एकजातीयत्वे हेतुः । घटचत्कृष्टेत्यादि । निरूपयेदिति, ब्रह्मविज्ञानफठं निरूपयेत् । अपि वा वदेदित, अशेषगुणज्ञानामावे फलाभावापत्त्या वदेदित्यर्थः । आश्रयान्तरमनुवदन्ति । न चेत्यादि । उपासनानाममात्रोक्तौ प्रकाराज्ञानादुपासनाया असिद्धेस्तथेत्यर्थः । तद्दूषयन्ति चरेत्यादि । तथा चैवमाशयकल्पनपक्षे प्रकारोक्तिवैयर्थ्य तदवस्थमित्यर्थः । तर्हि कस्तदाशय इत्याकाङ्कायां मन्दाधिकारिणामपि तावतैव फलसिद्ध्यर्थं वदतीत्याशयं हृदिकृत्य तेन विवक्षितं साधयन्ति तसादित्यादि । तसादिति, त्वदुक्ताशयसानुपपन्नत्वात् , एतेनेति, उक्तार्था-पत्त्याधिकारव्यवस्थापनेन । उक्तोपष्टमभाय श्रुतिमुपन्यस्यन्ति तदुक्तमित्यादि । स्वाभाविकीति विशेषणतात्पर्यकथनेनैकदेशिमते निरस्ते अनन्तपर्मवत्त्वं ब्रह्मणि वास्तविमिति सिद्धम् । तथा सित यस्य ह्मपस्य ये असाधारणा धर्मास्ते तस्मिन्नेव रूपे नियता इत्याक्षेपलभ्यत्वाभावान्नान्यत्रोपसंहर्तुं शक्या इत्यर्थः । एवं ठैद्भिकनियमं समर्थयित्वा स्वोक्तसूत्रव्याख्यानं दृढीकर्तुं मतान्तरीयमेतत्सूत्रव्याख्यानम-प्यसमञ्जसमिति बोधनाय तमनुवदन्ति केचिदित्यादि । अयं मतान्तरग्रन्थः शाखान्तराधिकरणस्थस 'विद्यायां धर्मशास्त्र'मिति सूत्रीयशावरभाष्यस्य छायामनुसरति, तत्र हि 'कारीरीवाक्यान्यधीया-नास्तैत्तिरीया भूमौ भोजनमाचरन्ति नेतरे, तथैकेऽग्निमधीयाना उपाध्यायस्योदकुम्भमाहरन्ति नेतरे, तथैकेश्वमेधमधीयाना अश्वस्य घासमाहरन्ति नेतर' इति धर्मभेदात्कर्मभेद आशक्किते, विाचयां धर्मशास्त्रमिति सुत्रेण विद्या वेदनमध्ययनिति यावत्, तस्यायं धर्मी, न तु कर्मण स्तेनान्यधर्मस्या-

न्याभेदकत्वात्कर्मभेदः परिहृत इति स्थितम्। तेन प्रामाणिकः, परन्तु स्त्रकारानुशयविरुद्ध इति बोधनाय द्वयन्ति स चिन्त्यत इत्यादिना। चिन्ताहेतुमाहुः न हीत्यादि। हि यतो हेतोः। अस्य शिरोन्नतस्य विद्याभेदकं न भवति, उक्तन्यायेन चोदनाद्यविशेषरूपेणान्यत्रापि तथात्वेन सर्वविद्याधर्मत्वस्य सिद्धचा तदभेदकत्वात्, तथा चास्य भेदकत्वमापाद्य ततोन्यधर्मसाधनेन तदसाधकत्वं काकदन्तविचारन्यायमनुसरतीत्युपेक्ष्य इत्यर्थः । इवपदं प्रकारस्य प्रामाणिकत्वबोधनार्थम् । प्रामाणिकत्वेवोधनार्थम् । प्रामाणिकत्वेवोपेक्ष्यत्वमसहमानश्चोदयित निन्वत्यादि । तत्रोपेक्ष्यत्वे बीजभूतामनुपपित्तं बोध्यन्ति स्त्रच्यत्यादि । तत्तात्पर्यकत्पनेति, शिरोन्नतोपदेशतात्पर्यकत्पना । ननु मुख्यार्थवाधः फलमुखो न दोषायेत्यतो दूषणान्तरमाहुः किञ्चत्यादि । तथा च भवता हि विद्यकत्वसाधकत्वेनेदं स्त्रं व्याख्यातम्, तथा सिति शिरोन्नतस्य प्रकृतग्रन्यविशेषसंयोगेनासङ्कार्णत्वेपि पूर्वस्त्रोक्तहेतोर्दृद्धत्वे सम्पन्ने तिषामेवैतां न्रह्मविद्यां वदेते'त्यत्र यथैतच्छब्दस्तथा सर्वत्र धर्मकथन एतच्छब्दार्शनेन तद्धमोपसंहारस्य प्राप्तावसरत्वादुक्ताशङ्काया अनिवृत्तिस्तस्यादस्य स्त्रस्योक्तरीत्योपसंहारनियमबोधकतयैव व्याख्यानम् मुचितम्, एवं च नियमविशेषस्यवेपसंहारपदार्थत्वात्तस्रक्षणस्यापि सौत्रत्वसिद्धिरिति गुणोपि। तस्मान्मतान्तरीयव्याल्यानमुपेक्ष्यमेवेत्यर्थः।

एवं मतान्तरनिरासेनैतत्सूत्रार्थं निष्कृष्य पुनः सिंहावछोकनेन स्थूणाखननवत्पूर्वसूत्रार्थं द्दीकर्तुं चिन्तान्तरमारभन्ते निन्वत्यादि । पूर्वोक्तरीत्येति, अनन्तरूपत्वसमर्थनरीत्या । शेषग्रन्थस्तु निगद्व्याख्यातः । तथा च निर्धारासम्भवे धर्माणां मायिकत्वमेव शरणीकरणी-यम् । तथा सति स्वरूपपराणामेतचिन्ताया अनुपयोगात्पूर्वोक्तशङ्काया अनिवृत्तावप्यदोष इति मतान्तरीयव्याख्यानं साध्वेवेति भावः । तत्र तन्निर्धारणचिन्तासार्थक्याय अभिधीयत इति । तत्र पूर्वं निरवयवत्वेपि यथावतारेष्वंशस्तं प्रकारं बोधियतुं रामानुजा-दिमतस्याप्येकदेशत्वं बोधयन्तोशं च प्रयोजकं वदन्ति सत्त्वमित्यादि । अत्र वाक्ये सत्त्व-विशेषणाभ्यां प्रियापदविशुद्धपदाभ्यां सत्त्वस्य प्राकृतत्वं व्यावत्र्यते । 'मां भजन्ति गुणाः सर्वे निर्गुणं निरपेक्षक'मिति, 'विरुजमानया यस्य स्थातुमीक्षापथेऽमुये'ति वाक्याभ्यां तस्या गुणानामप्रियत्वेन तस्या अविशुद्धत्वेन च बोधनाय तद्धणस्य सत्त्वस्य प्रियत्वशुद्धत्वयोरशक्यवचनात् । न चाप्रसिद्धचा नैव-मिति शक्क्यम्, 'सत्वं रजस्तम इति निर्गुणस्य गुणास्त्रय' इति द्वितीयस्कन्धे त्रयाणां भगवद्धणत्वोक्तेस्तत्र तेषां सिद्धत्वात् । 'कार्पासे न हि सूत्रं तदेव पुनः पौर्यापर्यमापद्यमानं सूत्रतामापद्यत इति भगवान्निर्गुणस्ते गुणा' इति तत्र विवरणात्तदेतदुक्तं भगवद्धभेरूप एव कश्चनास्तीति । एतमेव रामानुजमते शुद्धसत्त्वं नाम रजस्तमोमिश्रप्राकृतसत्त्वविरुक्षणसत्वगुणाश्रयो द्रव्यविशेष इत्याहुः 'खसत्ताभासकं द्रव्यं त्रिगुणात्तद्विलक्षण'मिति प्रमाणं चाहुः । सिद्धान्ते तु प्राकृतानामिव तस्यापि द्रव्यत्वस्याविरुद्धत्वात्तत्रैव विश्राम्यत इति विशेषः । एवं प्रयोजकमुक्त्वा तेन सिद्धमंशस्वरूपमाहुः यादृशोनेत्यादि । अतो निरवयवत्वांशत्वबोधकप्रमाणयोर्ने विरोध इत्यर्थः । अतः परं श्रेष्ठचबोधनाय मूलस्वरूपं विवृण्वन्ति यत्राधिष्ठानेत्यादि । प्रादुर्भूतस्य पूर्णत्वे गमकमाद्वः अत एवेत्यादि । तेनेति, जुम्भाव्यादान-दामोदरलीलासु व्यापकत्वं प्रदर्शयितुस्तथात्वेनेत्यर्थः । एविमिति, सत्त्वस्याधिष्ठानत्वे । सर्वत्रेति, अवतारादौ । विभूतिखरूपमाहुः मस्त्रेत्यादि । तत्त्विमिति, विभूतिरूपत्वम् । तत्र तस्रेति, नानाविध-लौकिकशरीरेषु । एवं रूपत्रयविभागस्याप्रयोजकत्वं मन्यमानश्चोदयति नन्विति । न्यायसिद्धत्वा-द्विमूतिरूपं तथास्तु, अवताररूपमूलरूपे तु न तथा, वदतो व्याघातादित्यर्थः । समादघते मैविमिति । तचेति, खतोनन्तरूपत्वे प्रमाणं च । आदिपदेन 'क्षयन्तमस्य रजसः पराक' इसादीनां सङ्गहः । एवं सत्त्राधिष्ठानतद्निधिष्ठानयोः स्थिरीकरणेन तथा प्राकट्यमि स्थिरमेवेति रूपविभागोपि स्थिर इति साधियत्वा ताहक्ष्राकट्यप्रयोजकं तत्त्रयोजनं चाहुः प्राकट्यं हीत्यादि । प्राकट्यमपि तथिति, अत्रापि बीजं 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति प्रतिज्ञावाक्यं बोध्यम् । एतेनेवेति, प्राकट्य-प्रकारव्यवस्थापनेनैव । एवं विभागमुपपाद्य सिद्धमाहुः एतेनेत्यादध्यवसीयतः इत्यन्तम् । मथुरा-द्वारकादिस्थानां प्रायशः सोपाधिकस्नेहवन्त्वात्तदर्थं प्राकट्यविनियोगे वैरूप्यापत्तिं हृदिकृत्योक्तमानुष्यक्तिंति । व्यूह्विशेषं द्वारीकृत्य तत्करणेन तेपां तद्दानात्त्रथत्यर्थः । एतदेव रूपिति, सत्त्वाव्यवहितं श्रीकृष्णस्वरूपम् । इद्धमिति, अधिष्ठानाव्यवधानम् । तथिति, विषयः । तथा च यदि निर्विशेषं बद्ध स्थानदा तथा स्थादि, तत्तु प्रागेव निरस्तम् , तथा सति विरुद्धमाधारस्यैवं स्वरूपनिर्धारसिद्धेर्धमाणाममायिकत्वेन वास्तवत्वात्तुपसंहारचिन्ताया अध्युपयुक्तत्वादुक्तशङ्का निवर्तनीयवेत्यतो मतान्तरीयव्याख्यानमुपेक्ष्यमेवेति भावः । एवं स्वरूपभादिकं निर्द्धार्यानया चिन्तया सिद्धं गुणान्तरमाहुः एवं सन्तीत्यादि । गुणाभेदस्याध्योजक्तत्वादिति, विद्यार्यानया निनत्त्वाद्वपाद्यानं स्वरूहमिति, निर्विशेषवादिमते धर्माणामुपाधिनिष्ठत्वादुपाद्यानां भिन्नत्वादुपास्थानां स्वरूष्यानेत रूपणं चानद्यत्वातेन रूपेण वेद्यक्तं सिश्चम्, अत्र तु बद्यणः सर्वरूपत्वात्राञ्चरमतस्त्राथेतथेः ।

तेन वेद्यैक्यादेव विद्यैक्यिमिखेतमेवार्थ स्त्रकारोभिष्ठेतीति ज्ञापयन्तं स्त्रमेवाग्रिमं पठित्वा व्याकुर्वन्ति दश्याति चेत्यादि । इत्यादिनेत्यादिपदेन रामानुजमान्यमायावादिमान्याद्यपन्यस्त- श्रुतीनां संग्रहः। तथा च श्रुतिरिप वेद्यैकत्वेन विद्यैकत्वं दर्शयित, न तु स्वतः, दोषं च ब्रह्ममेददर्शने, अतोपि निःप्रत्यूहं ब्रह्मणः सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वमित्यर्थः। एतेन श्रीरामादिविद्यानां ब्रह्मविद्यात्वेनैक्यम् विमृतिविद्यानां तु प्राणादिरूपतत्तिद्विम्तिविद्यात्वेनैक्यमिति सिद्धम्।। १।।

अतः परं यदर्थमिदमैक्यं विवेचितं तत्प्रयोजनमुपसंहारसूत्र उच्यत इत्यन्य एकदेशिनो वदन्ति, तथा सत्युपसंहारहेतोरैक्यस्य पूर्वं सिद्धत्वादस्मिन् सूत्र उपसंहारस्तस्मादित्येव वक्तव्यं पदान्तराणां प्रयोजनाभावेन वैयर्थ्यादिति न सोर्थः, किन्तु श्रुतितात्पर्यबोधनाय पूर्वसूत्रोक्तनियमसमर्थ-नायोपसंहारप्रयोजकज्ञापनाय चैत्र सूत्रप्रणयनिमत्याशयेनाहुः नन्वित्यादि । पूर्वसूत्रोक्तरीतेति, हैिङ्गिकनियमेनेत्यर्थः । किचिदिति, रूपविशेषे । उक्तावताररूपत्वस्य श्रीराम इति, ब्रह्मधर्मस्य ब्रह्मरूपविशेषे । एवमग्रे रूपान्तरधर्मस्य रूपान्तर इति बोध्यम् । इत्याद्याङ्क्योति । इति अतो हेतोिछङ्गस्य नियामकत्वं यत्पूर्वसूत्र उक्तं तदसावित्रिकत्वाद्व्यमिचारीत्ययुक्तमित्याराङ्क्येत्यर्थः । पदार्थ-स्येति, अभिधेयस्य । 'इति रामपदेनासौ परं ब्रह्माभिधीयते', 'तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयत' इति श्रुतिः । तथा च परत्रसत्वे श्रुतेस्तात्पर्यं न तु रूपान्तरत्वे, यदि तथाभित्रेयान्नोपसंहरेदित्यर्थः । अर्थामेदपदकृत्यमुक्त्वा शेषाणां वक्तुमाहुः निव्वत्यादि । विधिशेषशब्दे बहुवीहिः । पूर्व चोप्यर्थे । समानेपीति, अशीभेदे समानेपि । तथा च तस्य मत्स्यादिरूपत्वमेवोपसंहतम्, न तु तद्धर्भवत्त्वम्, तेन तेषां तद्रप्रधर्मछैङ्गिकनियमवाधो नेत्यर्थः । नन्वयमर्थस्तूपसंहारार्थाभेदादित्यनेनैव सिद्ध इति शेषवैयर्थ्य दुर्वारमित्यतः पक्षान्तरमाहुः चद्वेति । मत्वर्थीयो वत्त्रत्यय इति, वदिति प्रत्ययो योत्र सूत्रे स मत्वर्थीयः । सर्वे सर्वपदादेशा इत्यभित्रेलैवमुक्तम् । अस्मिन् पक्षे विधिशेष इत्यत्र षष्ठीत-तुरुषः । अस्य यागस्येति चातुर्मास्यप्रथमपर्वणो वैश्वदेवद्वागस्य । इत्याशासीतेति, वैश्वदेवाख्यपर्वणः संवत्सराभिमान्यित्रप्राप्तिहेतुत्वात्तवागकाले तदीयसूक्तवाक्रमध्ये संवत्सरीणामिति मन्न सूक्तवाकाशीःपु

होता आशासीतेल्यंः । शेषं प्रकटार्थम् । उक्तरीतिरिति, अर्थवाद्वस्थात्मस्थान्तरसाधकत्वम् । तथा च यो मां स्मृत्वा निष्कामः सकामो भवति, यो ध्यायित सोऽमृतो भवतीत्युभयविद्यार्थवादवस्य इत-वत्सरणे उभयफलसाधकत्वमुपसंहरणीयिमिल्यर्थः । अस्मिन्पक्षे चकारार्थो नोक्तः इति, तमाहुः प्राणादीत्यदि । तदाद्य इति, वाधका भावादयः । अयमर्थः पूर्वसूत्रेणैव सिद्ध एवेति पुनःसंप्रहे वीजं न पश्याम इत्यत आहुः वस्तुत इति, पूर्वसमुचयार्थं इति, अर्थोभेदादित्यस्य समुचयार्थः । अत्रापि चकारवैयर्थ्यमाशङ्क्य तत्तात्पर्यमाहुः शाखेत्यदि । अतो न वैयर्थ्यमिल्यर्थः । एवं चाधिकारः प्रायश्चित्तादिक्तप्रवाधकार्थोभेदार्थवादिविशेषैनियतो गुणोपसंहार इति सिद्धम् ।

पूर्वसूत्र उपसंहारप्रयोजको हेतुरर्थामेदरूप उक्तस्तं समर्थयितुमिदं सूत्रद्वयमित्याशयेन सूत्रमुप-न्यस सूत्रं व्याकुर्वन्ति अन्यथात्विमित्यादि । उत्तरन्यायेनेति, अर्थाभेदादित्यनेन अन्रह्मत्वं स्थान दिति, तथा चास्मियन्क्षे उपसंहारसैवासिद्धिरिति भावः। इति भाव इति, तथा च शब्दबलकुत्रिनिर्ण-यस्योभयत्रापि तुल्यत्वेन सिद्धो ब्रह्मत्वेनाभेद इति नोपसंहारासिद्धिरित्यर्थः । पूर्वसूत्रांशाशिक्कतमन्यथा-सूत्रे प्रकारान्तरेण परिहरतीत्याशयेन सूत्रं पठित्वा व्याकुर्वन्ति न वेत्यादि । विकल्पेनेत्यस्येव स्वस्मिन् विवरणं पूर्वोक्तादित्यादि । नवेति, तथा च अन्यथा त्वप्रकरणभेदाद्वा नेति सूत्रयोजना । विषयु-वाक्यं तु तैतिरीयसंहिताषष्ठकाण्डद्वितीयाध्यायस्थम् । एवं च प्रकरणभेदेन तत्तदुपयोगिगुणकथनात्तत्र तावतैवार्थसिद्धेरेकरसत्वाग्राह्यत्वाद्यनपायाच नाब्रह्मत्वंमित्यर्थः फलति । एवं सूत्रद्वयेनीपसंहारसूत्रोक्तो हेतुः समर्थितः । अतः परमस्मिन्नेतत्सूत्रव्याख्याने वक्ष्यमाणाशङ्कानिवृत्तिर्न भवतीत्यरुच्या प्रकारान्तरेण व्याचक्षते अथवेत्यादि । पूर्वसूत्रेणेति, उपसंहारसूत्रेण । इत्यत्रेत्यादि, इति हेतोः अत्रास्मिन् ्सूत्रे गुणोपसंहारस्य तथात्वमाहेत्यर्थः । तदेतदुच्यत इति, एकान्तिभक्तस्वभावतः प्राप्तोऽनुप-संहार एवानूबत इत्यर्थः । एवं प्रकृतेपीति, एकान्तिभक्तोपळभ्यमानगुणेभ्य इतरेषां सत्वेप्यपसंहारी नेत्यर्थः । अस्मिन् सूत्रेऽधिकारभेदादुपसंहारो व्यवस्थापितस्तां व्यवस्थामग्रिमसूत्रे हेत्वन्तरेण द्वियित्वा तस्मिन् हेतौ दोषप्रदर्शनेन तां पुनर्द्रढयतीत्याशयेनाग्रिमसूत्रं पठन्ति संज्ञात इत्यादि । नन्विकार-स्यान्द्ररत्वेपि प्रमाणेष्वगणनाम्न बलीयस्त्वमित्यत आहुः संज्ञैकत्वस्येत्यादि । प्रमितभेदेषिवति, छान्दोग्ये 'अमित्येतदक्षरमुद्रीथमुपासीते'त्युद्रीथावयवं प्रणवं प्रस्तुत्य रसतमादिगुणोपव्याख्यानपूर्वकं देवासुराः संयेतिरे'त्यादिना अथ हृद्य एवायं मुख्यः प्राणस्तमुद्रीथमुपासात्रक्रिर इत्युद्गीयावय-वप्रणविविषयमुपासनमुच्यते, वाजसनेयके तु 'हन्तासुरान्यज्ञ उद्गीथेनात्ययामे'ति कृत्स्नमुद्गीयं प्रस्तुत्य 'अथ हेममासन्यं प्राणमूचुंस्त्वं न उद्गायेती'त्यादिनां कृत्स्नोद्गीथविषयमुच्यते, तेन प्रकरणमेदे विषय-मेदाभ्यामुपासनभेदः प्रमीयत इति तथेत्यर्थः । न च नैर्बल्यमधिकारस्य, प्रकरणान्तःपातित्वेन समाख्यापेक्षया प्रबलत्वात्। एवं पूर्वसूत्रद्वितीयवर्णकेनानेन सुत्रेण चेत्येवं सूत्रद्वयेन समाचारसूत्रे याधिकारस्योपसंहारनियामकतोक्ता सा प्रपश्चिता। पूर्वसूत्राभ्यामि तद्वपयोग्येवोक्तमिति। चतःसन्नी तस्यैव शेष इति बोधितम् ।। २ ॥

अतः परमधिकरणान्तरेण पुनर्धमीनेव विचारयतीत्याशयेन सूत्रं पठन्ति व्यासेरित्यादि । जनु विरुद्धगुणाशिक्षतमत्रद्धात्वं पूर्वं परिहृतमेवेति किमनेनाधिकरणेन विचार्यत इत्याकाङ्कायां तिद्वपयादिकमाहुः बाल्येति, तथा सतीति, प्राकृतत्व इति । तन्त्रोक्कमिति, श्रुत्युक्तस् । सर्विमिति, उपास्यक्षपेषु साधितत्रद्धात्वं तत्त्वेज्ञोपासनादिश्चितिवरोधपरिहारश्चेत्यर्थः । सिद्धान्तयन्यस्तु निगद्व्याख्यातः । क्रमेणेत्यादि । सर्वरसश्चुत्याक्षेपलभ्येन क्रमेण 'तस्येष शहसा विवृश्चते तद्धं 6

स्वा'मिति श्रुतिलभ्येन वृतेष्वःवंरणात्मकयोगमायापसारणेन तथात्वात्सर्वमवस्थाप्रतीत्यादिकमुपपन्नमाः क्षेपलभ्यत्वाच्छ्रोतमिति ब्रह्मणस्तादशत्वाच्च काप्यसामञ्जस्यमिति भावः ।

अन्ये तु । अन्यथात्वादिस्त्रत्रयात्मकमिकरणान्तरं कल्पयन्ति । तत्रोद्गीयविद्यां विषयीकृत्यान्यथात्वस्त्रे मुख्यप्राणस्योपास्यत्वाङ्गीकारेणैक्यप्रतिज्ञासाधकहेतुना विद्यैक्यं पूर्वपक्षीकृत्य नवेत्यादिस्त्राभ्यामुद्गीथावयवप्रणवकृत्त्जोद्गीथयोर्नेद्ययोभिन्नत्वं संज्ञायाः साधारणत्वं च प्रदर्श, विद्याभेदं
सिद्धान्तयन्ति । ततो व्याप्तिस्त्रेप्यधिकरणान्तरम् । 'तत्रोमित्येतदश्चरमुद्गीथमुपासीते'ति सामानाधिकरण्ये
प्रतीयमानेऽध्यासापवादैकत्वविश्वेषपक्षाः सम्भवन्ति । तत्राध्यासपक्षे लक्षणाग्रसङ्गादपवादपक्षे फलाभावप्रसङ्गात्पर्यायताविरहेणैकत्वस्थाप्यभावात्परिशिष्टो विशेषणपक्षः सिद्धचित । व्यावर्तकं हि विशेषणं
यथा नीलं यदुत्पलं तदानयेति, तथोद्गीथो य अकारस्तमुपासीतेति सर्ववेदव्यापिन अकारस्य प्रहणप्रसङ्गे उद्गातृविषयस्य समर्पणमिति । तत्र भेदस्योचारणगतत्वेनोत्पलानामिनौङ्गारस्य नानात्वाभावात्प्रत्यनुवाकर्गुपक्रमसमास्यादिष्विव सामभक्तावुद्गीथावयवत्वेनापि सर्ववेदव्यापिनस्तस्यैव सत्वादुद्गीथपदेन
कस्य व्यावृत्तिरिति निर्वचनाशक्तया सामझस्यासम्भवात्स्त्रविरोधः स्फुटति । एतदपेक्षया ये सूत्रचतुष्टयात्मकमिकरणं वदन्तोऽनेनापि विद्यानानात्वं साधयन्ति, त एव युक्तं वदन्ति ।

प्रकृतमनुसरामः । एवमवस्थास्त्ररूपनिरूपणेनासामञ्जस्यं परिदृत्य तासां तथा स्वरूपाङ्गीकारे प्राप्तदोषस्य परिहारायोत्तरं पठन्तीत्याशयेनाहुः नन्वित्यादि । तत्त्वद्भक्तिविशिष्टा इति, तत्तद्भाव-क्रीडोपयोगिभक्तविशिष्टाः । अयत इति । क्रुब्णोपनिषदि देवप्रार्थितदानोत्तरं 'यो नन्दः परमानन्दो यशोदा मुक्तिगेहिनी'त्यादिना श्रीनन्दादिवृन्दापर्यन्तानां खरूपश्रावणात् 'सोऽवतीणीं महीतले', 'वने वृन्दावने कीडन् गोपगोपीसुरैः सहे'ति तैः सह कीडाश्रावणाच तथेखर्थः । तथा सति यो दोषस्त-माहुः तथा चेलादि । नित्यत्वेनेति, ब्रह्मधर्मत्वाविशेषान्नित्यत्वेन । एवं सतीति, पूर्वेलीला-भक्तयोर्नित्यत्वेन तहीलावैशिष्टचसापि नित्यत्वे सित । भिन्नत्वं स्यादिति, एकसैकदाऽनेकलीला-सम्बन्धसाशक्यवचनत्वात्तथात्वं स्यात् । अतुभवेत्यादि, अनुभवो लीलास्थानाम्, तदावेदकमान-मुक्तश्रुतिः । भिन्नत्वं तदुभयविरुद्धम् , तथा च ठीठानित्यत्वे भक्तभेदप्रसङ्गो भक्ताभेदे च ठीठा-नित्यत्वभङ्ग इत्युभयतःपाशारञ्जरित्यर्थः। एतत्परिहाराय सूत्रं पठित्वा व्याचक्षते स्ठीस्रेत्यादि। ब्रह्मणा सहा भेदादिति, 'तस्मान्न भिन्ना एतास्ता आभिर्मिन्नो न वै प्रभु'रिति कृष्णोपनिषन्मन्ने अमे-दश्रावणात्त्रथेत्यर्थः । नन्वस्तु ब्रह्माभेदो भक्तस्वरूपस्य, परं लीलायाः कथं नित्यत्वसिद्धिरित्याकाङ्कायां तदर्थमभेदप्रकारं व्याकुर्वन्ति अन्नेत्यादि । तत्तादात्म्यं रसस्येति, अनेन प्रपन्नस्य यद्रह्मतादात्म्यं तस्मादिदं विलक्षणमिति बोधितम् । तथा च सचिदानन्दात्मकमपि ब्रह्म यदा भक्तहृदयेष्वाविर्भवति, तदा खस रसत्वं रसशास्त्रोक्तप्रनाड्या प्रकटयतीति श्रुत्यक्तठीलाप्रकारान्ययानुपपत्त्याऽवसीयते, सोप्याविभीवप्रकारस्तेन प्रकारेण मायापसारणहेतुक इति ते खज्ञानानुसारेण तत्तत्कालिकत्वं लीलानां मन्यन्त इति न ठीठाखरूपनित्यत्वभङ्गः । इयं कल्पना श्रुतार्थापत्तिसिद्धेति सर्वामेदो निःप्रत्यूहः ळीळानित्यभङ्गात्मकविष्ठरहित इत्यर्थः । करुणादीनां त्वनुक्रियमाणानामेव रसत्वमिति न काप्यनुपप-तिः। अत्र किंचिदाशक्क्य परिहरन्ति नन्त्रिलादि। सामञ्जस्यादिलन्तम्। प्रादुभीव इति, विचार्यमाण इति शेषः । प्रकटार्थमन्यत् ।

अभेदे प्राप्तस्य दोषस्य परिहारायाग्रिमं सूत्रमित्याञ्चयेनाहुः नन्वित्यादि । नियमादिति, अयं नियम आकाशपरिमाणे आत्मचेतनायां च स्फटः ॥ ३॥ एवं त्रिस्त्र्या भक्तिप्रकरणीया त्रह्मधर्मा विचारिताः । अतः •प्रमुपासनामार्गे भक्तिमार्गे च तदुपसंहारानुपसंहारो चिन्तयतीत्याशयेन सूत्रं पठन्ति ।

प्रियेत्यादि । प्रमेयपरस्य प्रमाणमनुसत्य भक्तिमार्गे प्रवृत्तस्य प्रियशिरस्त्वादयो भावनीया न वेति संशयं हृदिकृत्य तन्निवृत्तये पूर्वपक्षं परिहरतीत्याशयेनाहुः नन्वित्यादि । अन्नापीति, भक्तिमार्गे । चित्तशुद्धीत्यादि । अत्र स्त्रार्थ एवं व्याकृतो बौध्यः । भेदे, चित्तशुद्धितारतम्ये सति, हि यस्माद्धेतोः उपचयापचयौ प्रमोदमोदरूपावानन्दोपचयापचयौ स्बबुद्ध्या भासेते इति शेषः । न तु तारतम्याभावे, अतः प्रियशिरस्त्वाद्यप्राप्तिस्तदनुपसंहार इति । यद्वा, यतो भेदे ब्रह्मणः सकाशाङ्केदे तौ लीलास्थानां तु ब्रह्माभेदस्य पूर्वमुक्तत्वाचित्ते तारतम्याभावेन नोपचयापचयभानं सम्भ-वतीति तदनुसारिणः स्वरूपपरस्य न तदुपसंहार इत्यर्थः । अस्मिन् वर्णके उपासनामार्गीयनिर्णयो नोक्त इति, वक्ष्यमाणा शङ्का चैवं नापैतीति मनसिक्तल पक्षान्तरमाहुः अथवेलादि । अयुक्तत्वा-दिति, लिङ्गस्य नियामकत्वेनायुक्तत्वात् । तद्रपस्येति । पक्षिरूपस्य । पुरुषरूप इति, अथर्वणोप-निषदुक्तपुरुषरूपः । तथात्व इति, आनन्दमयत्वे । देशभेदेनेति, दक्षिणोत्तरपार्श्वश्यत्वेन । पक्षे-पीति, अपिः समुचयार्थः । तन्त्रेति । ब्रह्मणि । न त्वदुक्तरूपत्वमिति, नोपचयापचयरूपत्वम् । निरूपितमिति, 'पुरश्रक' इति श्रुतिविचारे निरूपितम् । तथा च तत्राछौकिकशरीरे मक्तानां देहादिस्थित्यर्थमन्नमयादिरूपस्तत्र तत्र प्रविश्ततीत्युक्तम्, तेन जीवे पक्षिरूपेण प्रविश्ततोऽवयवा भिन्ना एव, ते जीवस्य यथाधिकारं प्रियादि रूपेण भासन्ते, न तु तेषां तथात्वं नित्यत्वादतो दोषाभावादुपास-नामार्गेऽत उपसंहार्याः, भक्तिमार्गे तद्भानाभावात्तन्मार्गीयैनीपसंहार्या इति पूर्वोक्ताधिकारनियता वर्ण-कद्वयसिद्धा व्यवस्था । यत्तु, कोश्चधर्मानेतान्त्रह्मधर्मत्वेन परिकल्प्य न्यायमात्रमाचार्येण दर्शितमिति वदन्ति, तदप्येतेन परास्तं श्चेयम् । आनन्दमयाधिकरणे तत्प्रपश्चनाच । पौनक्त्त्यपरिहारायाहुः यचपीलादि । इयमिति, अबह्मधर्मत्वविषयिणी ।

अत्र वर्णकद्वयेन या व्यवस्थोक्ता, सैवाग्ने सूत्रत्रयेण दृढीक्रियत इत्याश्येन पूर्वत्र हेतुं विवरीतुं सूत्रमवतारयन्ति निन्वत्यादि । सूत्रयोजना तु पूर्वसूत्रस्थाप्राप्तिशब्दात् नञमपसार्य धातुं कृत्यप्रत्ययान्तं कृत्वा प्राप्यपदेन कार्या । तस्यैवार्थ उपसंहार्या इति । नन्वयमर्थ उपसंहारसूत्र एव सिद्ध इति पुनः किमित्युच्यत इत्याकाङ्कायां कि द्विद्वशेषमाहुः तन्त्रेत्यादि । तथा चाविरोधबोधनाय पुनः प्रपत्र इत्यपुनरुक्तिरित्यर्थः । अनेन सूत्रेण ब्रह्मत्वेनोपासने छिङ्गं न नियामकमिति निगमितम् ।

उत्तरत्र हेतुं विवरीतुमग्रिमस्त्रमवतारयन्ति अथेत्यादि । स्त्रयोजना तु इतरपदाप्राप्य-पदानुषङ्गेन बोध्या । ननु प्रयोजनाभावेप्यधिकस्याधिकं फलिनित तदुपसंहारे को दोष इत्यत आहुः अन्येषामनुपसंहार इत्यादि । अविवक्षितत्वादिति । तथा चाविवक्षितसङ्ग्रह एव दोष इत्यर्थः । तन्त्रेति, अविवक्षितत्वे । तथा 'चानन्द आत्मे'त्यात्मशब्दो मध्यं वदन्नथानन्दपदसामाना-धिकरण्यात्प्रियादीनां स्त्ररूपमेव संग्रह्णाति, न त्वाकारमपीति पक्षादयो न विवक्षिता इत्यर्थः । नन्वाकारपूरणार्थः पठित आत्मशब्द आकारे तात्पर्यरहित इत्यत्र किं मानम्, तथात्वे वा तिन्नरूपणस्य किं प्रयोजनमतमाहुः अग्र इत्यादि । तथा चोक्तानन्दमयविवरणे तस्य रसात्मकत्वश्रावणेन च तथावगम्यत इत्यर्थः । तेन सिद्धमन्यत्फलद्वयमाहुः एतेनेत्यादि ज्ञेष्यमित्येतेन । केश्चित्त द्विस्त्र-माध्यानाधिकर(णं)भिन्नं परिकल्प्य, 'इन्द्रियेद्भ्यः परा ह्यर्था' इत्यादि 'सा काष्ठा सा परा गित'रि-त्यन्ते विषयवाक्येऽर्थादीनां ततस्ततः परत्वप्रतिपादने प्रयोजनात्सा काष्ठेत्यादिना पुरुषविषयका- दरप्रदर्शनाच तस्यैव परत्वं प्रिह्मणाचत इति सिद्धान्तियत्वा, आध्यानग्रब्द आध्यानपूर्वकसम्यग्दर्शनार्थत्वेन विवृतः । तन्न । आध्यानपदे लक्षणापेक्षया विषयवाक्यान्तरोपन्यासस्यैव ज्यायस्त्वात् ।
अस्मिन्स्त्रे साध्यानिर्देशेन प्रियशिरस्त्वाधिकरणशेषत्वस्य स्फुटत्वात् । विषयवाक्येप्यर्थादौ परत्वप्रतिपादनस्य तद्धलिष्ठताबोधनार्थत्वेन सप्रयोजनकत्वात् । अन्यथा तत्त्यागनिग्रहाद्यनास्थाया'मिन्द्रियैर्विष्याकृष्टै'रिति स्मृत्युक्तप्रणाड्या तैः प्रबलानर्थप्रसङ्गात् । ज्ञाते तु तत्तिन्नयामकतया तत्तत्परत्वे
तत्त्यागनिग्रहादिभिः पुरुषनिष्ठपरत्वप्रतिपत्तिसौकर्यभिति तदर्थमिदं नानावाक्यघटितं महावाक्यं
तत्तत्परत्वप्रतिपादनपूर्वकपुरुषपरत्वप्रतिपादनपरं तिद्दरोधाचेति दिक् ॥ ४॥

एवं चतुःस्त्रेणानेनाधिकरणेनोपसंहारो व्यवस्थापितः । अतः परं तत्प्रसङ्गेनानन्दमयाधिकरणशेषमेव चिन्तयतीत्याशयेन स्त्रं पठित्वाधिकरणं रचयन्ति आत्मेत्यादि । तथा सतीति, एष
इत्यनेन पूर्वस्थान्नमयस्थात्मा परामृश्यते, ह्यभिमानी च ठोके जीनो दृश्यत इति जीवत्वे सतीत्यर्थः । ननु
तस्मिन्प्रकरणे शारीर आत्मेतिवदन्तर आत्मेत्यप्यात्मग्रहणमस्तीति कथमस्यैव ग्रहणं विनिगम्यत
इत्यतः पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । य इति, प्राणमयादिः । तथा च तयापि अन्तरात्मत्वमानन्दमय एव समाप्यते, तेन निर्धांज आत्मा स एवति 'शारीर आत्मे'त्यत्रापि स एव परामृश्यत इति
मास्तु विनिगमना, तथापि नोक्तार्थव्याहितिरित्यर्थः । अग्रिमस्त्रार्थस्तु स्फुट एव ॥ ५ ॥

एतस्यैव दार्ढ्यायात्रिमं पठतीत्याश्चयेन सूत्रं पठित्वाधिकरणमारचयन्ति कार्येति । पूर्वोक्त इति, अन्नजन्यः । पूर्वस्येत्यादि । अयमर्थः । अन्नमयश्लोके अन्नस्य न्रह्मत्वेनोपासनाय यदि न्रह्मधर्माः स्तुत्यर्थमुच्येरंस्तदा 'अन्नाद्वा' इत्यादिना पूर्वमुक्त्वा ततः 'सर्व वै तेन्नमामुवन्ति येन्नं ब्रह्मोपासत' इति सफलमुपासनमात्रं वदेन्न तु पुनरि 'अन्न ४ हि भूतानां ज्येष्ठ'मित्यादिना भूतजनकत्ववर्द्धकाभ्यां धर्माभ्यां भूतव्याप्तिबाधकमतति सततं व्याप्तोतीत्यन्नमिति निर्वचनं सूचयेन्ना'प्यद्यते च भूतानि तस्माद्न्नं तदुच्यत' इति च निरुच्यात् , प्रयोजनाभावात् , उपासनायाः पूर्वस्तुत्यैव सिद्धेः । एवं सत्यपि यदेवं निर्वेक्ति, तेन कार्यरूपादन्नादेतं व्यवच्छिनति, प्रपाठकान्तरेपि तस्मिन्ब्रह्मत्वविज्ञानं ब्रह्मात्मकतपोरूपसा-धनेन वक्ति, न तु यथाकथित्र , तेनान्नस्य पूर्वविरुक्षणत्वमवश्यं वक्तव्यम् , 'विश्वभृद्धैनामेषा तनुर्भग्वतो विष्णोर्यदिदमन्न'मिति 'स वा एष पुरुषः पञ्चघा पञ्चात्मा येन सर्वमिदं प्रोतं पृथिवी चान्तरिक्षं चे'ति श्रुत्यन्तरे मगवत्तनुत्वव्यापकत्वादिश्रावणाच, एवं सिद्धे वै**ठक्षण्ये 'स वा एष पुरुषोन्नरसमय' इत्यत्र** तदेतच्छब्दाभ्यां वक्ष्यमाणपरामर्श एव यक्तो न प्रकृतस्य निरुक्ति छङ्गाभ्यासादिविरोधात् । तदेतदुक्तम् । न वा तद्पीत्यादि । एवमेवेति । तपोक्तपसाधनसेत्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः अत एवेत्यादि । कार्यपुरुषवैरुक्षण्येनाध्यात्मिकत्वादेवेत्यर्थः । एवं पूर्वाधिकरणेनानेन वर्णकेन चानन्दमयविद्यायामा-त्मपदं परब्रह्मपरमित्यापाततो मायावादिनो निरासायान्नमयादिपुरुषास्त्रद्विभूतय इति तेषां विभूतिरूपे-णोपासनाय च तद्विद्याशेषो विचारितः । अस्मिन् पक्ष एकसूत्रमेवेदमधिकरणम् । अतःपरमुपासनबोधके श्रुत्यन्तरेप्यात्मशब्दः परब्रह्मपर एवेति बोधियतुं प्रकारान्तरेणैतव्याकुर्वन्ति अथवेत्यादि । वाज्-सनेचिकाखायामिति, तस्यां बृहदारण्यके पुरुषविधन्नाह्मणे । अन्यत्रेति, मैत्रेयीन्नाह्मणे । अपूर्व-मिति, पुत्राद्यभिमानिदशायां वेद्यात्प्रतीचो भिन्नम्। तदेव विवृण्वन्ति पूर्वे त्वित्यादिना। नतु प्राणनादिकथनात्प्रत्यगात्मातिरिक्त आत्मा कथं निश्चेय इत्यत आहुः लोके हीत्यादि । अत एवेति, जीवभिन्नत्वादेव। लिङ्गान्तरमाहुः अत एवेति। जीवभिन्नत्वेनेश्वरत्वादेव। एतेनेति, प्राणनादिकार्याख्यानेनेश्वरो हि तथा स्यादिति तत्तद्रपद्माख्यानेन चेत्यर्थः । अधिकरणप्रयोजनमाहुः तेनेत्य।दि । उपसंहर्तव्या इति, अवतीर्णे खरूपेऽनुसन्धेया इत्यर्थः । अग्रिमसूत्रसैतच्छेषत्वं बोध-

यितुमवतारयन्ति निन्वत्यादि । तथा च तरुकुसुमयोरिव स्वगतद्वैद्वमापततीति तत्परिहारायोत्तरं पठतीत्यर्थः । ननु भिन्नप्रकारकप्रतीतौ विद्यमानायां कथमभेदिसिद्धिरित्यत आहुः अन्नेत्यादि । स इति, औपनिषदः पुरुषः । स चिति, व्यवहारश्च । न च तस्य व्यवहारस्याप्रामाणिकत्वं शक्यशङ्कम् । वरणकृतस्वतनुविवरणैकसाध्यत्वात् । पूर्वपादे 'प्रकाशवचावैयर्थ्या'दित्यादिस्त्रद्वये तदुपपादनात् । तदेतत् हृदिकृत्याहुः एवं सत्तीत्यादि । अत्र ठौकिकयुक्तेः कौण्ठ्यमेव श्रुत्याशयगोचर इत्याशयेनाहुः एवंविध इत्यादि । सिद्धमाहुः एतेनेति, ईश्वरस्य तथात्वश्रावणेनेत्यर्थः । इमामेव श्रुतिं हृदि (कृत्य) प्रकारान्तरेण सूत्रं योज्यन्ति एवं सत्याविरित्यादि । अस्यां श्रुतावुक्तस्येश्वरत्वस्य साहजिकत्वेन ताहगाकारस्य सार्वदिकत्वे सित तथेत्यर्थः । अत्र च 'विश्वतश्रक्षु'रित्यादिश्रुतयोऽनुसन्धेयाः । पूर्वं चोप्यर्थे उक्त इत्यस्मिन्पक्षेऽर्थान्तरमाहुः चकार इत्यादि । साक्षादाविभूत इति । सत्वाद्य- विष्ठानमनपेक्षस्वरूपेणाविभूत इत्यर्थः ॥ ६ ॥

एवमवतारोपासनादौ गुणोपसंहारं विचार्यावेशे तं विचारयतीत्याशयेनाग्रिमाधिकरणमवतार-यन्ति अथेलादि । श्वेताश्वतरोपनिषदि 'यस देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ, तसैते कथिता ह्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मन' इति गुरुभक्तेर्देवभक्तिवदतिदिष्टत्वान्, 'योन्तर्बहिस्तनुभृतामशुभं विधु-न्वन्नाचार्यचैत्यवपुषा स्वगतिं व्यनक्ती'ति स्मृतावाचार्यचैत्यस्य वपुष्टुकथनेन तत्र भगवदावेशस्योक्तत्वात् लोकोहिधीर्षया तत्राविश्रति, तथा गोपालतापनीये मथुरासमीपस्थवनस्थिता द्वादशमूर्तीरुक्तवा 'ता हि ये यजन्ति ते मृत्युं तरन्ति मुक्तिं लभन्त' इत्यादिफलमुक्त्वाऽग्रे 'मथुरामण्डले यस्तु जम्बूद्वीपे स्थितोपि वा, योचियेत्प्रतिमां मां च स मे प्रियतरो भुवि, तस्यामधिष्ठितः कृष्णरूपः पूज्यस्त्वया सदे'त्यादिमिः प्रतिमां लक्षीकृत्य स्वपूजनं सर्वेषामुक्तम् , प्रतिमायामधिष्ठानकथनेन स्वावेशश्रोक्तः । तदेतदुक्तं 'कार्यचि-कीर्षया जीवे खयमाविशतीति जीव इत्युपलक्षणम्'। विकल्पेनेति, मार्गभेदव्यवस्थितविकल्पेनेत्यर्थः। प्रतिमासङ्ग्रहार्थमाहुः तत्त्वेन व्यपदेशादिति । अत्रैवं ज्ञेयमिति, उपासनामार्गे व्यवस्थितस्य पक्षस्य बीजं वक्ष्यमाणप्रकाराभ्यां बोध्यमित्यर्थः । प्रकारद्वयेप्यभिसन्धिमात्रं नोपसंहारप्रयोजकं किन्त्वावेश इत्याद्वः तन्नेत्यादि। न च गुरौ भक्तिरेवोक्ता न तूपासनेति तव्यवस्थान सङ्गतेति शक्क्षम्। तैत्तिरीये 'वेदमनूच्याचार्योन्तवासिनमनुज्ञास्ती'त्युपक्रम्य 'यान्यस्माक र सुचरितानि, तानि त्वयोपास्या-नी'ति गुरुसुचरितोपासनस्योक्तत्वात्, न चोपासनपदं कर्तव्यार्थकम् । 'यान्यनवद्यानि कर्माणि, तानि सेवितव्यानी'ति पूर्वमुक्तत्वात्तेनैव सिद्धेः। 'एवं गुरूपासनयाशितेने'त्येकादशस्कन्धे स्मरणाचेति दिक् । निषेषपक्षो भक्तिमार्गीय इति बोधियतुं द्वितीयसूत्रमवतारयन्ति यस्तिवत्यादि। भक्तिमार्गीय इति, प्रेमोत्कर्षात्तथेत्यर्थः । नन्वेवं तस्य विस्मृतभगवत्कत्वे उपसंहारप्राप्तरेवाभावान्निषेघार्थस्य नञी-सङ्गतिरित्यत आहुः भगवद्वतारेत्यादि। तथा च प्रियशिरस्त्वसूत्रे या अप्राप्तिरुक्ता, तामत्रान्यधर्म-विषयिणीमनुवद्तीति नासङ्गतिनैञ इत्यर्थः । अयमेवाशय इत्यत्र गमकं वदन्त उत्तरसूत्रमवतारयन्ति अपि चेत्यादि ॥

तृतीयसूत्रमवतारयन्ति निन्वत्यादि । तत्सम्भारकस्येति, वीर्यसम्भारकत्वस्य । उपसंहारं किरिध्यतीति, 'तं यथा यथोपासत' इति श्रुतौ स्वाभिसंहितरूपेणैवावनस्योक्तत्वात्स्वैहिकपारठौिककार्थ- मुपसंहारं किरिध्यतीत्यर्थः । तन्नेवोक्तिमिति, भजनरसास्वादने एतदपेक्षया विशेषादिति पूर्वसूत्र एवोक्तिमित्यर्थः । अयमेव सूत्रकाराशय इत्यत्र गमकमाहुः विषयेत्यादि । तथा च विनाप्युपसंहारं तह्यैकिकाठौिककसम्पादनादठौिककानुभावप्रदर्शनाच नोपसंहारशङ्कात्रेति पूर्ववदत्रापि भक्तस्मावस्थै-

वानुवादः । श्रुतेरनारभ्याधीतत्वेन भक्तहृद्याविष्टभगवद्गमकत्वाभावात्पूर्वीक्तो व्यासारायो न निश्चेतुं राक्यत इति विषयवाक्यं तात्पर्यकथनपूर्वकं तमुद्धाटयन्ति अन्यचेत्यादि । तथा च तुरीयपादेना-विभूतब्रह्मविषयकत्वे श्रुतेर्निश्चिते यह्नयोरेवानुपसंहारकथनं तेन तथेत्यर्थः ॥ ७ ॥

एवमनारम्याधीतानां धर्माणां भक्तिमार्गेऽनुपसंहारमुक्त्वा उत्तमाधिकारिभिरशेषगुणपूर्णं पर ब्रह्मैक्सेपास्यं न तु विभूतिरूपमिति बोधियतुमुपासनामार्गेषि विशेषेनुपसंहारं वदतीत्याशयेन सूत्रं पिठ-त्वाधिकरणं रचयन्ति पुरुषेत्यादि । अन्न हीति, पुरुषविद्यायाम् । अनेकत्वोपलक्षणतात्पर्यमाहुः तेनेत्यादि । तन्त्रेति, अन्नमयाद्यपासनाप्रकरणे । स्व इति, अन्नमयादिः । वैलक्ष्यण्यान्तरमाहुः किश्वेत्यादि । तथात्वेनेति, मूलभूतब्रह्मत्वेन । एतदिधकरणसिद्धमर्थमाहुः तेनेत्यादि । एतेनेदं बोधितं व्यासचरणानां परब्रह्मपरत्वभवन एव तात्पर्यादस्माभिरेवमधिकरणानि व्याख्यायन्ते । उत्तमाधिकारिणां तावतेवार्थसिद्धेः । इतरेस्तु साधारणाधिकारिणामर्थे उच्यन्ते । न हि शत्रुजयः घोडशवर्षशत्जीवनं श्रीकीर्द्यादिकमुत्तमस्याभिलितं भवति । तेन नात्र (चोद्य)चोद्यावसर इति ॥ ८ ॥

अग्रिमाधिकरणमवतारयन्ति अथेत्यादि । कुतो न वाच्यमित्यत आहुः न हीत्यादि । उपासनार्थमितरेषां पाप्मवेधः सन्नुच्यत उतासन्नुच्यते, यद्याद्यः पक्षस्तदा न संशयापायः। यदि द्वितीयस्तदोक्तदोषापत्तिरित्यर्थः । नन्वर्थवादाधिकरणे विधेयस्तावकत्वेनार्थवादानां प्रामाण्यं पूर्वतन्त्रे व्यवस्थापितम्, 'विधिना त्वेकवाक्यत्वात्स्तुत्यर्थेन विधीनां स्यु'रिति, एवं च यथाकथञ्चन स्तुत्याप्यु-पासनरुचिसिद्धेर्नाप्रामाण्यमिति चेत्तत्राहुः एकञ्चेत्यादि । स्तुलंशे असन्तमर्थं वदतीति निश्चितुयात्तदा विचारकस्य विध्यशेपि तथात्वसन्देहोद्भवे तत्र प्रवृत्तिच्याघातेन विधेः प्रवर्तकत्वसिद्धान्तो च्याहन्येत, वैयर्थं च वेदस्य स्यात् , न च मध्वादिविद्यासु कल्पनोपदेशस्य व्यासपादैरङ्गीकारादत्रापि तथास्त्विति वाच्यम्। भूतार्थकप्रयोगिवरोधापत्तेः । मध्वादिविद्यास्वपि 'तस्य द्यौरेव तिरश्चीनव एशोन्तरिक्षमपूर्वम्' इत्याद्युद्देश्यं रूपविशिष्टस्यैव रूपान्तरविधानदर्शनेन तावन्मात्रस्यैव काल्पनिकत्वात् । अन्यथा तत्रापि 'ता एता ऋच एतमृग्वेदमभ्यतप'न्नित्यादिवाधापत्तेः । न चार्थवादेषु सर्वत्र यथाश्चतार्थग्रहण 'आदित्यो यूपः यजमानः प्रस्तरः। गो अश्वा एव पश्चवोऽन्ये त्वपश्चवं इत्यादिगौणीन्युच्छेद इति वाच्यम् । तत्र प्रत्यक्ष-विरोधेन गौणीस्वीकारात्तदनुच्छेदात् । असति प्रमाणान्तरिवरोधे तदृष्टान्तेनान्यत्र तथा वक्तुमञ्चन्य-त्वात् , तथासति 'प्रतितिष्ठन्ति ह वै य एता रात्रीरुपयन्ती' तथादावार्थवादिकफलस्याप्यनङ्गीकारापत्तेः । तस्माद्यत्र प्रमाणान्तरविरोधस्तत्रैव कल्पनोपदेशाद्धिः, नान्यत्रेति निश्चयः । तदेतद्धृदिकृत्वाहुः साक्षादित्यादि । पूर्वतत्रविचारेणैवं परम्पराकियार्थत्वमुक्त्वा उत्तरकाण्डविचारेण साक्षात्क्रियार्थत्व-मेवेत्याहुः वस्तुत इत्यादि । य एवं चेदेति । वाक्यैरिति, 'एतद्वै छन्दसां वीर्यमाश्रावयास्तु श्रीषड्यज ये यजामहे वषट्टारो य एवं वेद स वीर्येरेव छन्दोभिरचीत, इन्द्रस्य वा एषा यज्ञिया तनूर्य-द्यज्ञस्तामेव तद्यजन्ति य एवं वेदोपैनं यज्ञो नमती'त्या(दि)जातीयैज्ञीनफलबोधकवाक्यैरित्यर्थः। तमेवेति हेतुमेव । तह्यांसन्यस्य कथं ब्रह्मामेद इस्रत आहुः आसन्यस्तिवसादि । अर्थशब्दस्यार्थान्तरग्रहणे-प्ययमर्थः सिध्यतीत्याशयेन पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । उक्तमानैरिति, उपाखत्वादिलिङ्गैः ॥ ९ ॥

अग्रिमाधिकरणमवतारयन्ति एविमित्यादि । तन्त्रेति, भगवत्सम्बन्धे । पठ्यत इति, मुण्डके पठ्यते । एतत्पूर्वार्द्धं तु 'यदा पद्यः पर्यते रुक्मवर्णं कत्तीरमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनि'मिति । इति योजनिति, अनेन परममुत्कृष्टं साम्यं समत्वमद्दैतलक्षणं उपैति, अवगच्छतीति योजना निरस्ता । अद्दैतस्य वैषम्यामावरूपत्वेन लक्षणात्रासात्, साम्यस्य द्वयधर्मत्वेन तदभावरूपतायां श्रुतिविरोधप्रसङ्गाव

तदपेक्षया पदावृत्त्यार्थान्तरग्रहणस्यैवौचित्यात् । हानाविति । सूत्रे तुर्शब्देन श्रुत्यन्तरे समाभ्यविकतिप्-धादत्र साम्यपदं लक्षणयाऽद्वैतपरिमतिपक्षो निरस्यते, तथा चेह साम्यशब्दो नाँद्रतपरः, किन्तु हानौ ओहाक् लागे । ब्रह्मणा सृष्टीच्छया स्वरूपालागे विभागस पूर्वस्थितिलागान्मकत्वादविभागे इति यावत्, तस्यां सत्यां ये धर्मास्तिरोहितास्ते परमोपायने आविर्म्तास्तत्प्रयुक्तसाम्यरगः। तत्र हेतुः **उपायनेत्यादि । दृष्टान्तः कुरोत्यादि । 'कु**शाङन्दःस्तुत्युपगानवत्' प्रस्तोतृस्यानिनकुशाङन्दःस्डुत्यु-पगानसाधनभकारवदिति योजना। हानिशब्देनोच्यत इति, त्यागात्मकत्वात्क्षयात्मकत्वाद्वोच्यत इत्यर्थः। तदैवेति, ब्रह्मसम्बन्ध एव । अत्राभेद्बोधनादिति । जीवे ब्रह्माभेदवोधनान् । तदुक्तपडस्चिनमर्था-न्तरमाहुः अपि चेत्यादि । ब्रह्मध्यचे बदिति, अत्र तत्सूचनवदित्यर्थः । उपसहारप्रकरणे धर्मनान्य-विचारसासङ्गतत्वान्नायमधिकरणार्थ इत्याशङ्कायामाहुः यथेलादि । तथा चोपतंहारनाहरपात्मा-सिक्किमेतिक्रिरूपणम्, फलविचारे उपयोक्ष्यमाणत्वाच प्रसङ्ग इत्ययमेवाविकरणार्थ इत्यर्थः। यतु उपायनशन्दस्य हानशन्दशेषत्वं कैश्चित्र्याख्यातम् । तचिन्सन् । आयर्विणकश्चनोपायनशब्दस्य फलबोधकत्वेन हानशेषत्वाभावेन, तस्य विषयवाक्यत्वामावप्रसञ्जकत्वात् । 'तदा विद्वान् पुण्य-पापे विध्ये'त्येतावन्मात्रस्येव विषयवाक्यत्वेप्याथर्वणताण्डिकौषीतिकश्चितिषु कम्पनार्थकविधूननश्रद्भेन हान्यर्थालामात्तस्य हानशेषतायाः क्लिष्टत्वात् । यदप्यसोपायनवादस्य स्तुत्यर्थत्वादन्यदीयपु-ण्यपापयोः कथमन्यत्र प्राप्तिरित्यत्र नाभिनिवेशः कार्य इत्युक्तम्। तदपि न रोचिष्णु । 'राज्ञि चामात्यजा दोषाः पत्नीदोषाश्च भर्तरी त्यादिस्मृताविभमानमात्रेण दोपसंक्रमकथनान् , भारतादौ यमस्य माण्डव्यशापप्रसङ्गे बालकृतपापस्य जनकत्वोपाधिना पितृसक्तान्तिस्मरणाद्विश्वामित्रपुण्येन त्रिशुङ्गोः - स्वर्गप्राप्तिस्मरणाचात्रापि तथा सम्भवेन स्तुतिमात्रत्वाङ्गीकारस्याप्रयोजकत्वात् । 'क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तिसन् दृष्टे परावरे, ज्ञानािमः सर्वकर्माणि भस्मसात्कुरुते तथे'त्यादिश्चतिस्मृतिभिर्ज्ञानस्य कर्मनाशक-त्ववद्विद्याविशेषस्यान्यत्र कर्मसंक्रामकत्वेषि बाधकाभावात् । ननु सुकृतदुष्कृतयोः कर्तृसामानाधिक-रण्यस्यैव सर्वत्र दर्शनात्साक्षादन्यस्मिन् सम्भवो न शक्यवंचन इति चेत् । न । 'राज्ञि चामास्य साध-क्तस्यतिविरोधापरिहारात् । न च तत्र न साक्षात्संक्रमोऽपि तु फलस्य तत्र सम्बन्धात्तत्र तदुपचर्यत इति वाच्यम् । हेतुव्यधिकरणस्य फलस्यैवाशक्यवचनत्वात् । वाक्यबलातु सुकृतदुःकृताङ्गीकारस्यापि शक्यकल्पनत्वात् । न च तत्राद्रव्यत्वं बाधकमिति वाच्यम् । गन्धवदुपपत्तेः । अवयवगमनस्य युक्ति-विरुद्धत्वात् । सूत्रकृताप्यनङ्गीकाराच । तस्मात्पूर्वोक्त एव प्रकारः साधीयानिति दिक् ॥ १० ॥

प्रसिद्धा विचारयती सार्य परिनत सम्पराय इसारि । साम्यराय इति पाठे स्वार्थेण् बोध्यः । नतु सम्परायश्चदः परहोकवाचकत्वेन प्रसिद्धस्तत्कथं भक्तिपूर्वदशाविचारोत्रेती-साश्कायां स्त्रे तर्त्व्यामावपदात्तथेति हृदिकृत्य तर्त्व्यिहिङ्ग विषयवाक्यमुपन्यस्यन्ति वाजेत्यादि । इदं वाक्यं शारीरबाह्यणस्थम्, तत्र पूर्वं 'मनसेवानुद्रष्टव्य'मित्यनेन तद्दर्शनसाधनमुक्त्वा 'विरजः परं आकाशा'दिसादिना विरजत्ववशित्वेशानत्वादीन् धर्मान् बोधियत्वा ततोऽनिकक्तत्वाय 'नेति नेती'त्यने-नेतावन्मात्रत्वं निविध्य, 'अगृद्धो नहि गृद्धते अशीर्यो नहि शीर्यतेऽसङ्गोऽसितो न सजते न ज्यथते' इत्यनेन छोकिकप्रमाणाग्राह्यत्वमनाशित्वमसङ्गत्वं विञ् बन्धने अवद्धत्वेन निर्दुःखत्वं चोक्त्वा तेन जडजीवविद्यक्षणं ब्रह्मस्वरूपं बोधियत्वा ब्रह्मण एतादशत्वात्तद्विदिष साध्वसायुक्तमरिहित इति बोधियतुं पठ्यते 'अतः पापमकरवमतः कत्याणमकरवित्युमे द्वेष एते तरत्यस्तः साध्वसायुनी'ति, अत इदमिसन्धाय पापमकरवं कृतवानस्मि अत इदमिसन्धाय कत्याणं पुण्यं कृतवानस्मि इति

एवमिसन्धिपूर्वकं कृते एते उमें साध्वसाधुनी हि निश्चयेन एष उक्तरीतिक ब्रह्मवित् तरित अतिकामित अभिभवति अस्तः जीवन्नेव, नैनं कृताकृते तपतः एनं ब्रह्मविदं निन्दितकरणं च कल्याणाकरणं च न पश्चात्तापं जनयतः । नास्य केनचन कर्मणा छोको मीयते अस्य प्राप्तव्यो ब्रह्मछोकः केनापि नापयाति, प्राप्तव्यं प्राप्तोत्येवेत्यर्थः । तदेतद्याभ्युक्तम् । ब्राह्मणोक्तोर्थो वक्ष्यमाणया ऋचाप्युक्त इत्यर्थः । ऋचमाह्, 'एप नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य न कर्मणा वर्द्धते नो कनीयान्, तस्यैव स्यात् पदवित्तं विदित्वा न कर्मणा लिप्यते पापकेने 'ति । एव इति ब्राह्मणोक्तः । तं पूर्वोक्तरूपमात्मानं विदित्वा तस्यैवात्मनः पदवित् स्थात्, पदं चरणं स्थानं च, 'तद्धाम परमं ममे'ति वाक्यादक्षरवित्स्यात्, ततः पापेन लिसो न भवतीत्येवमञ्चरत्रहाविदो माहात्म्यमुत्कर्षमुक्त्वा, पठ्यते तत्साधनमुच्यते तस्मादित्यादिना, यसादेवं ज्ञातुर्मीहात्म्यं तस्मादेवं शास्त्रतो ज्ञेयस्वरूपवित् शान्तो दान्तः निगृहीतान्तर्वहिःकरण उपरतो निवृत्तसर्वेहस्तितिश्चर्दुःखसिहण्णुः श्रद्धाचित्त आस्तिक्यबुद्धिमानात्मन्येवात्मानं पश्येत्स्वात्मनि शारीरे पूर्वीक्तमात्मानमक्षरं परयेत् । अर्हे कृत्यतृ चश्चेति लिङ् । दर्शनार्हे इत्यर्थः । एवं दर्शनार्हतामुक्त्वा स्वस्य द्रष्ट्रत्वनिश्रयार्थं द्रष्ट्रिलेङ्गानि वदति, सर्वमेनं पश्यतीत्यादिना, स्वाज्ञानार्थं लिङ्गान्युक्त्वा परज्ञा-नार्थमाह, विपापो विजरो विजिघत्सोऽपिपासो बाह्यणो भवति य एवं वेदेति । यदुक्तप्रकारकबहाद्रष्टा स विपापादिलिङ्गैर्निश्चेय इत्यर्थः । एतस्य वाक्यस्य निष्कृष्टमर्थमाहुः अत्रेत्यादि । तर्त्तव्यलिङ्गां श्रुति-मुक्त्वा तदभाविङ्कामाहुः अथर्वणेत्यादि । आदिपदेन तदुपबृंहणपुराणसङ्ग्रहः । अतः परं यदंशे संशयस्तं बोधियतुं पूर्वविचारितमंश्रं पूर्वमाहुः अतिदिखादि । अधिकारिभेदेन साधनभेदो वेद्यधर्म-मेदश्रेत्येतरपुरा 'न वा प्रकरणमेदा'दिति सूत्र एवोक्तेति तदंशे सन्देहाभावात्सात्र पुनर्नोच्यत इत्यर्थः । सन्दिग्धांशं विवरीतुमाहुः एतावानित्यादि । एवं सति मुक्तिकारणत्वसाम्याद्भक्तिज्ञानयोस्तौल्ये स्ति । व्याकुर्वन्ति सम्पराय इत्यादि । सम्परायशब्दस्य प्रसिद्धार्थग्रहणे भक्तिमार्गस्य बोधकस्या ध्याहारापत्तिरिति तमर्थं विहाय यौगिकार्थं गृहीतुं पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । अत्र द्वेघा व्याख्या-नेन पुरुषोत्तमज्ञानप्राध्योः साधनं भक्तिमार्ग एवेति बोधितम् । तस्मादिति, ज्ञानमार्गात् । एवं कथनमिति, यौगिकपदेन कथनम् । भक्तेरेव पुरुषोत्तमज्ञानसाधनत्वं न ज्ञानस्येत्यत्र गीतावाक्यं प्रमाणत्वेनाहुः ब्रह्मभूतस्येत्यादि । तथेति, भक्तेज्ञीनमागीदुत्कृष्टत्वम् । तत्र तर्तव्यामावे प्रमाणमाहुः एवं सतीत्यादि । नेतु सूत्र इदं कुतो लभ्यते इत्याकाङ्कायामाहुः उक्तेत्यादि । तेन धवितव्यलिङ्काः कौषीतक्यादिश्चतीरुपन्यस्य यत्सूत्रं व्याख्यायते तचिन्त्यमिति बोधितम् । उत्तरसूत्रमवतारयन्ति ननु भक्तीत्यादि । व्याख्यानं तु स्फुटार्थम् । तेन पापतरणं न सन्निपततीति सिद्धम् ॥ ११ ॥

एवमनेनाधिकरणेन ज्ञानापेक्षया भक्तेरुत्कर्षः साधितः। अतः परं 'तमेव विदित्वे'ति श्रुतौ साधनान्तरनिषधश्रावणाद्धक्तेज्ञानकारणत्वेन मोक्षकारणत्वं न तु साक्षादिति शङ्कामपाकर्तुमधिकरणान्तरमारभत इत्याशयेन सूत्रं पठन्ति गतिरत्यादि। संशयं विवरीतुं विषयवाक्यान्याहुः निन्वत्यादिना।
इत्युच्यत इति, तथा च ज्ञानभक्त्योः समुच्चयो विकल्पो वेत्येकः संशयः। संशयान्तरमाहुः किश्चेत्यादिना। चभ्यञ्चेति, उक्तश्चतौ स्मृतौ च। तथा च नात्र स्मृतिविरोधकृतः संशय इत्थंः। तत्र
तमेव संशयाकारं स्थापितुं तद्षकहेतुकथनमुखेन संशयानपायमाहुः विषयेत्यादि। तथा चैकतरः
ज्ञानवतो मोक्षामावप्रसक्त्या तद्बोधकश्चत्यादिवाधप्रसक्तेरित्यर्थः। समुच्चय इति, ज्ञानभक्तिसमुच्यः।
विरोधाभावदूपणमुखेन संशयान्तरमाहुः पूर्वमित्यादि। युनः संशयान्तरमाहुः अपरं चेत्यादि।
नान्तरमाहुः पूर्वमित्यादि। नुनः ज्ञानस्य पुष्टिमर्यादाभे-

देनैव फलवत्त्वमिति कथं चोध्यमित्यतस्तदाशयमाहुः अत्रेत्यादि । सृष्टिपूर्वकाल इत्यादि, कार्यमात्रं प्रति भगवदिच्छायाः कारणत्वेनेच्छायाश्च नित्यत्वेन तदैव तथेत्वर्थः । तन्त्रेत्वादि । विचारशरीरप्रविष्टी-न्नयनकारणाकाङ्काया उक्तरीत्या ज्ञानभक्तिवरणज्ञानाभावरमणादिबुद्धीनां शास्त्रे कथनेन मुक्तिसाधनान-तुगमे शास्त्रद्वारा मुमुक्षोः प्रवृत्तये हेतुरतुगमहेतुरवश्यं वाच्य इत्यर्थः । उभयोर्भर्यादापुष्टोः स्वरूपमुक्तवा व्यवस्थामाहः तथा चेत्यादि । सर्वे सुस्थमिति । उदितानुदितहोमिवदिवकारिभेदाद्यवस्थित-मित्यर्थः । एतेनैव पूर्व ज्ञानमार्गीयज्ञानवतः पश्चाद्धक्तिमार्गीयज्ञानवतो लयस्थानानिश्चयोपि परि-हतो बोध्यः । क्रमेणाङ्गीकृतस्याक्षरे लयोत्तरं तत उद्धत्य पुरुषोत्तमलयस्य शक्यवचनत्वात् । 'ते तु ब्रह्महदं नीता मग्नाः कृष्णेन चोद्धतां इत्यत्राक्षरे छीनानां तत उद्धारस्य कथनात् । एतेनैव स्मृत्योरिय विरोधः परिहृत इति बोधयन्ति अत एचेति । मार्गभेदेन व्यवस्थासौकर्यादेवेत्यर्थः । तथेत्यर्थ इति, मुक्तिसाधने मुमुक्षोः प्रवृत्तिप्रतिरोध इत्यर्थः । अत्रेदं बोध्यम् । ब्रह्मवोधकेषु वेदान्तवृत्वयेषु सृष्टिकर्तृत्वप्रशासितृत्वादिकमात्माभेदश्च प्रतिपाद्यते, ज्ञानस्य मोक्षसाधनत्वं वरणेनात्मविवरणं च तत्र प्रकरणभेदादेवं ज्ञायते, केवलेन माहात्म्यसहितात्माभेदज्ञानेनाक्षरप्राप्तिर्वरणसहितेन त्वात्मस्व-रूपदर्शनस्य विचारितत्वात्सुदृढस्रोहरूपायां भक्तौ पुरुषोत्तमप्राप्तिरिति, न च वरणमश्रुतमपि तत्रोपसं-हार्यमिति वाच्यम् । विद्याधर्मत्वाभावात् । 'नायमात्मा प्रवचनेन रुभ्य' इत्यादिना वरणश्चतौ साधना-लभ्यत्वश्रावणस्य श्रवणादिविधिविरुद्धत्वेनोपसंहारस्याशक्यत्वाच । एवं साधनभेदेन ज्ञानविषयफलयो-र्भेदसिद्धौ पूर्वीक्तोन्निनीषा श्रुतिसिद्धविचारशरीरे श्रौतसाधनतद्भावतद्धिरुद्धकामादीनामपि प्रवेशेन वरणेपि प्रकारमेदसिद्धौ तस्य पुराणोक्तोपबृंहणैर्विशेषावगतिं हृदिकृत्य सूत्रकृता इदमधिकरणं प्रणीत-मिति पुराणस्थविरोधपरिहारचिन्तनमत्र कृतम्, न तु मुख्यतया तेषां विषयवाक्यत्वमिति वैदिकं-मन्यबहिर्मुखबोधनाय वर्त्म, वस्तुतस्तु 'सर्ववेदेतिहासानां सारं सारं समुद्धत्'मिति वाक्याद्वेदत्वमेव, 'इतिहासपुराणं पत्रमो वेद' इति श्रुतेश्च, तेन तद्वाक्यत्वेनापि विषयवाक्यत्वमिति । प्रकृतमनुसरामः । एतस्याधिकरणस्य पूर्वीधिकरणोत्थशङ्कानिरासरूपं प्रयोजनान्तरमाहुः एतेनेत्यादि । नन्विति, पूर्वीधि-करणे सर्वपापक्षये मक्तिरुदेतीत्युक्तं तत्रेदमाशङ्कात इत्यर्थः । न साधीयानिति, तथा च पापं विना भगवति कापट्यासम्भवात्त्रथेत्यर्थः । एतेन सम्परायाधिकरणसिद्धान्त आक्षिप्तो ज्ञेयः । तमप्यत्र मार्गभेदेन समाद्वते तथा ही लादि । वक्तं दाक्यमिलन्तम्, तथा च पूर्वाधिकरणसिद्धः सिद्धान्तो मर्यादामार्गविषयः । सत्यपि पापे भक्तयुदयस्तु पुष्टिमार्गे तेन न चोद्यावकाशः । नापि श्रवणादिदर्श-नात्तेषां पापनाशनाय कियमाणत्वं शङ्क्यम् । तेषां फलमध्यपातित्वात् । नचैवं सित पश्चात्पापस-त्तायां तदर्थं यत्नान्तरकृतिवैयम्यादिकं शङ्क्षम्, भगवतैव तन्नाशादिसम्भवेन सर्वसौस्थ्यादित्यर्थः। भगवतैव तत्पापनाशे प्रमाणमाहुः तदुक्तिमिलादिना । एतब्राख्याने, तदुःखद्मिलत्र तदिति भिन्नं पदम् । ननु तद्याधिनिकविकर्मणः का गतिरित्यपेक्षायामाहः उत्तेत्यादि । मत्तो भूतं न तु मया कृतमितिवद्वेति, अकामतः कृतमबुद्धिपूर्वकं च कृतम् । तथा च सांसर्गिकं वा अकामादबुद्धिपूर्वं कृतं वेलर्थः । तृतीयमकृतमप्यज्ञानात्मकमन्यदाहुः त्यक्तेत्यादि । एतादशस्येते तस्य पापमेव न, किन्तु भगवदिच्छैव तादशी सन्मार्गस्थापनार्थेत्याशयेनाहुः वक्तत्यादि । किन्तु बहुना, भक्तहृदयस्थः स्विभक्तभक्तसापि दूरीकरोतीत्याशयः सर्वपदेनोच्यत इत्याहुः कदाचिदित्यादि । सिद्धमाहुः अत्रे-त्यादि । अन्नेति, पृष्टिमार्गे । अन्नेदं सिद्धम् । मर्यादामिक्तमार्गे तर्त्तव्यामावात् ज्ञानमार्गत उत्कर्षः । पुष्टिभक्तिमार्गे तु कचित्पापसत्त्वेपि भगवता तन्नाशात्कृपाविशेषादुत्कर्ष इति ॥ १२ ॥

अग्रिमाधिकरणमपि भंक्ततारतम्यबोधनद्वारा वरणश्चितिविचारस्य प्रपत्र इत्याशयेन सूत्रं पठन्ति उपपन्न इत्यादि । अत्र पूर्वीधिकरणसिद्धपुष्टिभत्तयुत्कर्षासिहिष्णुमर्यादाभक्तरूपपूर्वपक्षवादिमुखेन विषयवाक्यं संशयं च वदन्तः सूत्रं व्याकुर्वन्ति निच्यादि । तत्र मुक्तेस्तदनपेक्षत्वस्य श्रोत(त्व)बो-धनायाह तदुक्तमिति । कुत्रेत्याकाङ्कायामाह अष्टाद्शाणेत्यादि । भक्तिरहस्यभजनमिति । भक्तिग्रब्दाच्छान्दसः सोर्छक् । रहस्यभजनमित्यसैव विवरणं तदिहेत्यादि । अमुष्य वस्तुत एतदीयस्यात्मनो जीवस्येहामुत्रोपाधिनैराश्येनैव ऐहिकसुखमुक्तिपर्यन्तामुष्मिकसुखविषयकेप्साराहि-त्येनैव कल्पनं तदीयत्वसमर्थनं अन्तर्वहिःसेवया तदृढीकरणमित्यर्थः । अयं पाठः शाखान्तरीयः । उक्तवाक्यद्वयस्य तात्पर्यं विचार्यत्वेनाह एतद्त्रं विचार्यत इति । कथमित्याकाङ्कायामाह मन्त्रेत्यादि । अत एवेति, खरूपस फललादेव । इति संदाय इति, उक्तहेतुभ्यामुभयसाम्यमेव युक्तिसिति पूर्वपक्षगर्भे संशय इत्यर्थः । ननु पुरुषोत्तमे सायुज्येपि सौत्रहेतोः सत्त्वात्कथं रहस्यभजनं कर्तुराधिक्यसिद्धिरित्यत आहुः यद्यपीत्यादि । अयमेवार्थः सूत्रकारानुशयगोचर इत्याहुः अत एवेति । उक्तस्यार्थस्याभिप्रेतत्वादेव । तथा च रहस्यभजनकर्ता उप समीपे पन्नो गत इति हेतोरुपपन्न इत्यर्थः । रहस्यभजनकृत उपपन्नताया विषयवाक्यादेव लाभादर्थस्य गोप्यत्वाच न वारद्वयं तत्प्रयोगः । चतुर्विधमुक्तव्यावृत्त्यर्थ तादशस्य सिद्धं स्वरूपमाहुः तेनेत्यादि । एतदेवोहापोहेन द्रव्यन्ति न चेत्याद् । इतोप्युत्कटभक्तस्चनाय पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । एवं परमा भक्तिकाष्टा सूचिता । तेन फलमक्तौ मुक्तिने सन्निपतीति सिद्धम् ॥ १३॥

अतःपरं भक्तिसाध्यायां मुक्ती सर्वा भक्तयः सन्निपतन्ति न वेति विचारियतुमधिकरणान्तरमारभत इत्याशयेन सूत्रं पठन्ति अनियम इत्यादि । विषयवाक्यपाठः शाखान्तरस्थः । सवाङ्गेन्
मनोनिवेदनं धारयतिपदार्थः । रसित, कीर्त्तयित जपतीत्यर्थः । भज्ञति, शरीरादिना सेवते ।
ध्यायते, एकदेशं ठीठां वा चिन्तयित । प्रेमित, सिद्धाति युधिष्ठिरादिवत् । उपदिशति, भगवन्तं
मन्नद्वारा बोधयित कथयित वा । आचरित, भगवद्धमीनिति शेषः । प्रत्येकपक्षे ठोकविरोधमाशङ्क्ष परिहरन्ति निवलादि । एवक्षेवाहेति, प्रत्येकपक्षमेवाहेत्यर्थः । एवमनेन वर्णकेन प्रत्येकपक्षं व्याख्याय समुच्चये ठोकन्यायेन फठशैष्ट्यं बोधियतुं वर्णकान्तरमाहुः एतेनेत्यादि । श्विष्ट
इति, अनियम इत्यनेन एकमेव कर्त्तव्यं न द्वयं त्रयूमित्यस्थाप्यनियमस्य सङ्गहात्त्रथेत्यर्थः ॥ १४ ॥

पूर्वोक्तानां भगवद्धर्माणां फल्यमिचारं परिहर्तुं प्रसङ्गाद्धिकरणान्तरमारभत इत्याशयेन सूत्रं पठिन्त याचिदिति । मुक्तो भवित न वेति विचार्यत इति । मुक्तिं प्राप्नोति न वा, यदि प्राप्नोति, तदा भिक्तत्वं न मुक्तिजनकतावच्छेदकं, यदि न प्राप्नोति तदा भगवद्धर्मत्वमि न तथा, तथा चाधे पूर्वोक्तश्चितिरोधो द्वितीये भगवद्धर्माणां प्रतिबन्धकत्वप्रसङ्ग इत्यतो विचार्यत इत्यर्थः । अत्र भगव-द्धर्माणां वरणहेतुकत्वात्तरिप मुक्तिरित्येकः पूर्वपक्षवादी, विहितत्वाभावान्नेत्यपरस्तत्रोभयत्र युक्तिसद्भान्वात्सन्देह एव पर्यवस्यतीत्याशयेनाहुः तन्नेत्यादि । सिद्धान्तमाहुः यस्मिन्नत्यादि । तत्सम्पत्तान्वाति, कार्यसम्पत्तो । तथाच सामय्यमावेन विलम्ब इति न भगवद्धर्माणां मुक्तिप्रतिबन्धकत्वं न वा भिक्तत्वस्य मुक्तिजनकतावच्छेदकत्वहानिरित्यर्थः । अधिकारिणां मुक्तिश्च न ब्रह्मणा सहैव नियता, किन्त्विधकारसमाप्तौ नियतेति बोधियतुं ब्रह्मणा सहेति वाक्यविषयमाहुः यच्चेत्यादि । अनेनाधि-कंरणेन 'भक्ताधिकारिणां मुक्तिरन्यथा प्रकृतौ लयः । पुनः सृष्टौ तथैश्वर्य कर्मिणां पुनरागिति'रिति सर्वोपि विषयः स्चितो बोध्यः । अत्र भक्तपदं ज्ञानिनामप्युपलक्षकम् ॥ १५॥

मुक्तिस्वरूपविचारायात्रिममधिकरणिमत्याश्येन सूत्रं पठन्ति आक्षारेत्यादि । विषयसंशयौ पूर्व-पक्षकुक्षावेव निक्षिप्याहुः निवलादि । मुक्तौ च तदसम्भवादिति, 'मूयश्चान्ते विश्वमाया-निवृत्ति'रिति श्रुत्या वैजात्यासम्भवात् । श्रुत्योर्विरोधे स्मृतेर्निर्णायकत्वमभित्रेत्याहुः भक्तयेत्यादि । भक्ती ज्ञानस्यापि सम्भवादिति, ज्ञानकारणत्वबोधकश्चतेः सावधारणत्वाद्भक्तिकारणत्वबो-धिकायां तदभावादुक्तार्थस्य गीतास्मृत्योपबृहितत्वाचेत्यर्थः । तथा च 'गतेरर्थवत्व'मित्यधिकरणे मर्या-दामार्गे ज्ञानस्य मुक्तिसाधनतायाः प्रतिपादनाद्भक्तेः परम्परया कारणतामादाय मक्तिकारणता-वाक्यानि समर्थनीयानीति भावः । आहेति, विषयभेदव्यवस्थया मुक्ती वैजात्यं वारयन्ज्ञानस्य परम्प-रया कारणत्वमाहेलर्थः । तदुपपादयन्ति तुः पूर्वपक्षिनिरास इलादिना, भक्तिः परम्परया कारणमिति शक्केव न कार्येत्यर्थः। तत्र हेतुं व्याकर्तु श्रुतितात्पर्यं विश्वदयन्ति वाजेत्यादि। तथा च श्रुतावक्षरज्ञानस्य फलद्वयकथनादियं शङ्का न कार्येत्यर्थः । ननु तावता सा कथं निवर्तत इत्यत आहुः भक्त्येत्यादि । तथा च भक्तेरक्षरज्ञानाजनकत्वाद्यतो न परम्परितत्वमतस्त्रथेलर्थः । नन्वेवं सित कारणवैजालान्मुक्तौ वैजासे श्रुतिर्विरुद्धेतेस्यत आहुः किञ्चेत्यादि । तस्येति, ब्रह्मभावस्य । पूर्वकक्षाविश्रान्तमिति, तेन 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवती'त्यादितत्फलवाक्यानामपि तत्रैव विश्रान्तिर्न तु पुरुषोत्तमप्राप्तिपर्य-न्तत्वम्, तेनाक्षरप्राप्तेर्भक्तित्वं यदुच्यते, तदक्षरस्य पुरुषोत्तमाविनाभावेन तत्सामीप्यादुच्यते, न तावता परमुक्तित्वम् , तेनावधारणमपि पुनरावृत्त्यभावेन मृत्य्वतिक्रमेण कैवल्येनाक्षरप्राप्तेः ब्रह्मभावात्मकत्वेन चोपपद्यमानं न विरुध्यते । ननु यद्यक्षरप्राप्तेने परमुक्तित्वं तज्ज्ञानं च पूर्वकक्षाविश्रान्तम् , तर्हि तैत्तिरी-यश्रुतौ मुक्तिसाधनत्वेन कथं तदुच्यत इति चेत्तत्राहुः एवं सतीत्यादि । पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धे ुमुक्तिरिति सामान्यमिति । श्रवणादीनामिवाक्षरस्यापि पुरुषोत्तमसम्बन्धित्वात् तथेत्यर्थः । यद्या । यथा मक्तस्य पुरुषोत्तमसम्बन्धित्वं तथा पुरुषोत्तमधाम्नोऽक्षरस्यापीति मक्तमक्तिवदक्षरधीरपि परम्परया मुक्तिसाधनं तेनैवं सामान्यमित्यर्थः । तद्भावं व्याकुर्वन्त एव हेतू योजयन्ति मर्यादेत्यादि । नतु भवत्वेवं पुरुषोत्तमप्राप्तेर्मुक्तित्वम् , परन्तु पूर्वोक्तश्चत्योविरोधस्तु परिहार्य इत्याश्चयेन सूत्रोक्तं दृष्टान्तं व्याक-तुमवतारयन्ति नन्वित्यादि । हेतुम् , मगवदिच्छारूपम् । तथा चौपसदे यथा यजमानस्नेहेन यज्ञयशः-प्रापणेच्छया तानूनप्त्रप्रथमावमर्शनं तथा भगवत्कृपया स्वप्रापणेच्छया भक्तिसहितमक्षरवेदनमिति तया तथेलर्थः । सूत्रोक्तां सम्मतिं व्याख्यातुमवतारयन्ति नन्वित्यादि । एतानि वाक्यान्यष्टमाध्यायस्थानि । वैलक्षणयमिति, साधनसौकर्यं स्वप्नाप्तिरूपफलोत्कर्षं च । अत्राक्षरस्रूपकथने तस्य परमगतित्वं स्त्रधामत्वं चोक्त्वा परस्य यद्भक्तयेकलभ्यत्वं वक्ष्यति तदक्षरादुत्तमत्वेन वाक्यान्तरे सिद्धे स्वस्मिन्नेव परत्वविश्रान्तेः खस्यैव वक्ष्यति । बाधकाभावे तच्छब्देन सन्निहितपरामशीच । तदेतदुक्तं स्वस्य वक्कुमिति । एतेनेति, 'क्षरः सर्वाणि भूतानी'ति वाक्यान्तरसिद्धं भूत्रग्रामं व्यक्तकोटौ निवेश्य ततः परत्वकथनेनेत्यर्थः । यमित्यादि । भूतप्रामपदेन जडान् गृहीत्वा अक्षरपदेन जीवप्रहण एतौ दोषौ प्रसज्येयातामित्यर्थः । स्फुटमन्यत् । उक्तस्यार्थस्य श्रोतत्वं बोधयितुं तैतिरीयश्रुत्यर्थं प्रकाशयन्तः सामान्यतद्भावाभ्यामित्यस्यार्थान्तरं सङ्गृह्धन्ति किश्चेत्यादिना । अग्रिममन्त्रे ठोकाक्षरस्य वक्ष्यमाणत्वा-दत्रसस तसार्थमाहुः अत्रेसादि । एतमुपष्टभ्नन्ति अत एवेसादि । द्वितीयमत्रसाक्षरपदसार्थं लिङ्गबलेन लोकात्म(कत्व)माहुः यदित्यादि । यदर्थमिदं निरूपितं तदाहुः एवं सतीत्यादि । अत्र भट्टभास्करशङ्कररामानुजभाष्येषु पूर्वोक्तवाजसनैयकाथर्वणोक्ताक्षरवाक्यद्वयमेव विषयवाक्यत्वेनोदाहृत्य क्रिकेमं निर्माष्ट्रपतिषेधचारीनां सर्वत्र प्राप्तिस्त व्यवस्थिति संशये. यथायथं प्रकरणावरीधात् , श्रुति- विद्यान्तरक्षपस्य - विद्यान्तरक्षपत्वे प्रमाणाभावान्निषेधक्षपाणां गुणानामानन्दादिवत्स्त्र-. निर्मा -- निर्माचिति हेतुभिर्नान्यत्र प्राप्तिरिति पूर्वपक्षः । सिद्धान्तस्तु, उ. विश्वपित्राकरणरूपस्य ब्रह्मबोधनप्रकारस्य, सामान्यात्, तस्य प्रतिपाद्यस्य ब्रह्मणः . ं रिक्तित्वत्ववित्रावरोध इति भद्दमास्करशङ्करमते । ते नानन्दादयः प्रधानसे 'त्यत्र विधिमुखो ं - क्रें व ह निष्यमुख इति तस्यैवायं प्रपञ्चः । तेनैतद्धिकरणं नात्यन्तावश्यकम् । रामानुजमाष्ये तु, र्कत्त ने मुत्रक्ष्याः समानत्वात् , अस्थूलत्वादीनां तत्प्रतीतौ भावात् अन्तर्भावात् । अयमर्थः । केवला-नन्त देः पत्यगात्मनि विद्यमानत्वेन तेपामसाधारणाकारेण ब्रह्मोपस्थापकत्वाभावाद्साधारणाकारनिश्चयार्थ ेरा उत्पर्ते कृताज्ञानस्यावश्यकत्वेन चिद्चिदात्मकप्रपत्र्ववैलक्षण्यबोधनमावश्यकम् । तत्रास्थूलस्वादिना विद्वे व्यापनं प्रशासनेन चिद्वेलक्षण्यं च वाजसनेयके उच्यते, एवमाथर्वणेपि अदृश्यत्वादिकथनान्निर-उराक्ष्युत्वमर्वज्ञत्वादिना ज्ञेयम् । तथा चारथूलत्वादिविशेषितज्ञानानन्दाद्याकारस्य ब्रह्मणोतुसन्धेय-क्याक्रम् एत्यादीनामानन्दादिवदस्ति ब्रह्मप्रतीतावन्तर्भाव इति तासामस्थूलत्वादिबुद्धीनां सर्वेत्रावरोध ारे विद्यारतः । नेनेदमधिकरणं तत्सहकारित्वादत्यन्तावश्यकमिति तदपेक्षयेदं मतं युक्तम् । ननु े हर हे नुनां का गतिरित्याकाङ्कायां गुणानां प्रधानावर्तित्वे दृष्टान्तं तत्र प्रमाणं चाहौपसद-क्ता चतुरात्रे जामदश्याहीने पुरोडाशिनीस्पसत्स्पसद्धणभूतः सामवेदपिठतोष्यिभिवै है है दे दे दिकः पुरोडीशप्रदानमन्त्रो विनियोगिविधेर्याज्ञषत्वेन यज्जवेदिनाध्वर्युणा याज्जवैदिकेनोपां सु-न्ते ए वटनेत न तृहात्रा सामगेन सामखरेणोचैस्त्वेन तहत् । तहुक्तं पूर्वकाण्डे शेषलक्षणे । 'गुणमुख्य-न्द्रीत नद्यंत्रवान्मुख्येन वेदसंयोग' इति । अर्थस्तु, गुणमुख्ययोर्व्यतिक्रमे विरोधे सति तदर्थत्वात् गुरास्य उत्तरिविधम्तदर्थत्वात्प्रधानार्थत्वात् मुख्येन याजुँवैदिकेन विनियोगविधिना वेदसंयोगो प्राह्य हरि । पुरं कमाध्यत्रयेपि समानम्। शाबरे भाष्ये त्वत्रान्यदुदाहृतम् । तथाहि । अस्त्याधानं यज्जर्वेद । विद्नं 'य एवं विद्वानिमाधत्त' इति, तदङ्गत्वेन यजुर्वेद एव गानं च विहितं 'य एवं विद्वान्वारवन्तीयं राटांन, वज्ञायज्ञीयं गायति । वामदेव्यं गायती'ति । एतानि सामानि च सामवेद उत्पन्नानि । अः केन स्वरेण पठनीयानीति सन्देहे उत्पत्तिविधेर्विनियोगविध्यधीनतया यजुर्वेदस्वरो प्राह्य इति । एवं चात्र विचार कियमाणे पूर्वोक्तमतद्वयं न रुचिरम् । अक्षरस्य धीरित्यत्राक्षरस्येति षष्ठचां अक्षरस्य िरोप निषेधस्य सम्वन्धितया निवेशेन गौरवात् प्रशासनादेरसङ्ग्रहाच पूर्वीक्तानावश्यकत्वदोषाच । हुर्तद ह वितयामावादुत्तमम् ॥ १६ ॥

विश्वरानन्दगुरुषोत्तमानन्दयोस्तरतमभावस्य बोधनायाग्रिममधिकरणिमसाश्येन सूत्रं पठिन्ति इयद्श्वन्नन।दिति । अत्राक्षरपुरुषोत्तमानन्दयोस्तारतम्यमस्ति न वेति संशयः । अविशेषात्रास्तीति प्रतिक्षश्च द्वेयः। आनन्दमयत्वेनेत्यादि । आनन्दमये उपसङ्गममुक्त्वाऽऽनन्दमयं स्थिक्स 'यतो वाचो निवर्तन्त' इति स्रोकेन वाङ्मनसागोचरत्वकथनात्पूर्वाधिकरणे पुरुषोत्तमानन्दस्याधिकयनिर्धारण- मिन्ययः। नतु 'यतो वाच' इति स्रोको मनोमये कदाचनेति पाठमेदेन पट्यते, ब्रह्मोपनिषदि चैतदुत्तरा- पे मानन्दमत्रजीवस्य यञ्जात्वाऽमृतमश्चत' इति पट्यतेऽतो नैतेन पुरुषोत्तमानन्दाधिकयसिद्धिति नित् । न । मनोमयस्य यञ्जात्वाऽमृतमश्चत' इति पट्यतेऽतो नैतेन पुरुषोत्तमानन्दाधिकयसिद्धिति नित । न । मनोमयस्य यञ्जात्वाऽमृतमश्चत' इति पट्यतेऽतो नैतेन पुरुषोत्तमानन्दाधिकयसिद्धिति नित । न । मनोमयस्य यञ्जात्वाऽमृतमश्चते वदात्मकत्विश्वायनाद्दिस्य च शब्दब्रह्मात्मकस्य 'सर्वे वदा यन्तदमामनन्ती'तिश्चत्या ब्रह्मचोधकत्वेन ब्रह्मणः वेदात्मकान्मनोमयादवाद्मनसगोचरमानन्दं विद्वान कदाचन न विभेतीत्येवं पुरुषोत्तमानन्दज्ञानसाधनत्वेन मनोमयस्रोकार्थस्य बोद्धव्यत्वात् । ब्रह्मोपनिपय्यपि ज्ञयत्वेन तस्य जीवसम्बन्धित्वबोधनस्याभिन्नेतत्वात्, 'यञ्जात्वाऽमृतमश्चत' इति तुरीय-पादेन तथा निश्चयात् । अतो न चोद्यावसर इति दिक् ॥ १७॥

सिद्धेषु ज्ञानसाधनेषु वृत्तिरात्मनो ब्रह्माभेदसाक्षात्कारात्मिका भवतीति 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवती'त्यत्र श्रुतम्। सा भक्तावपि सिद्धायां 'भक्तया मामभिजानाती'त्यभिज्ञावाक्यावेदिते ज्ञाने निवेशं लभते नवेलेतिद्विचारायाधिकरणान्तरमारभत इत्याशयेन सूत्रं पठन्तो विचारयन्ति अन्तरेत्यादि । भक्तिमार्गे इति, फलभक्तिमार्गे । सर्वान्तरत्वादिलादि, 'अन्योन्तर आत्मा आनन्दमयः पृथिव्यां तिष्ठ'न्नित्यारभ्य 'य आत्मनि तिष्ठन्नात्मनोन्तर' इत्यादौ परमात्मा सर्वान्तरत्वेन श्रावितः, स च यदन्तस्तिष्ठति तमन्तरयति विह्वरिवायोगोलकम् । तथा सति श्रौतेन येन केनापि साधनेन तस्मि-न्नभिज्ञायमाने खात्मनसूतव्याप्तत्वेन भेदास्फुरणात् खात्मत्वेनास्य तज्ज्ञानमदण्डवारितमतस्तद्भवतीत्यर्थः। तथात्वेपीत्यादि । सर्वान्तरतयैतदात्मनस्तद्विभक्तत्वेपि 'सर्वस्य वशी'त्यादिश्रुत्युक्तसर्वेश्वरत्वादि धर्माणामेवोत्कटभत्तया स्फुरणादेतत्पुरस्कृतमेव ज्ञानं भवति, न तु खात्मत्वप्रकारकमित्यर्थः। नन्वभि ज्ञाने सर्वांशज्ञानदर्शनात्तदंशाज्ञाने हेतुं न पश्याम इत्याकाङ्कायामाहुः अत्र तथेत्यादि । विप्रीते, खात्मत्वेन ज्ञाने । एतदेव व्याकुर्वन्ति पूर्वसमित्रित्यादि । स इति, भजनानन्दः । न सम्पाद्यत इति, कीडार्थी मुख्यो मक्तिमार्गः कीडा च भेदादेव सिध्यतीति 'स वै नैव रेमे तस्मादेकाकी न रमते स द्वितीयमैच्छ'दित्यादिश्चतिभ्योऽवसीयतेऽभेदश्च तद्भवधायक इति तथेत्यर्थः । अन्यथाभावा-दिति, अभेदज्ञानस्य विलायकस्वभावत्वेन तद्वतो विलयादित्यर्थः । नन्वस्तु तस्यां तथात्वं तथापि न सम्पादयतीति कथमवगनतन्यमित्यत आहुः तत्सम्पादनस्येत्यादि । अलोकिक इति, साक्षात्स-म्बन्धस हेये छौकिकशरीरे असम्भवात्त्रथैसर्थः । तथेति, चिकीर्षितछीछाप्रतिबन्धकत्वमैवास हीनत्वं तस्मादिदं न सम्भवतीत्यर्थः । प्रतिबन्धकस्यासम्भवो ज्ञानमार्गे तुल्य इति तद्दृष्टान्तेन तं बोधियतुं <sup>-</sup>ष्टान्तं प्रकारान्तरेणाहुः अथवेत्यादि । आत्मत्वेन ज्ञानाभावस्यायुक्तत्वमाशङ्का परिहरतीत्याशयेन सूत्रं पठन्ति अन्यथेत्यादि । निन्वत्यादि । 'उपपन्न' इति सूत्रे दासीदाससुहृद्गेदेन त्रिविधा लीलामध्यपा-तिभक्ता उक्तास्तत्र 'नोद्धवोण्वि मन्यून' इति वाक्यादत्यन्तरङ्गः आदिपदेन व्रजस्थास्तेपि 'रामेण सार्द्धं मथुरां प्रणीत' इत्यादिना विगाढभावा उक्ता इति तेष्वपि चेत्साक्षात्सन्देशद्वारा चोपदेशस्तदेतरेषु किं वाच्यम्, किञ्च, तेषु चेदुपदेशो विफलस्तदाऽपार्थकार्यकर्तृत्व।जीवतुल्यत्वाप-त्तिरिति तस्य तत्र फलमवस्यमभ्युपेयम्, तथा सति पूर्वोक्तमिति सूत्रांशेनाशङ्क्य परिहरतीत्यर्थः । परिहारं व्याकुर्वन्ति नहीत्यारभ्येत्यर्थे इत्यन्तम् । तथा चोक्तरीत्या फलान्तरसत्त्वेनावैफल्ये सित न जीवतुल्यत्वापत्तिनीप ज्ञानमार्गीत्कर्ष इत्यर्थः । ननूक्तरीत्या भजनानन्दप्रतिबन्धाभाव एव, न ब्रह्मामेदानुमव इत्यत्र किं गमकमित्याकाङ्कायामाहुः अन्यथेत्यादि । ज्ञेयमिति, कुरुक्षे-त्रप्रसङ्गस्थोत्कण्ठावाक्यैर्ज्ञेयमित्यर्थः । अयमेव सूत्रकारातु ज्ञय इति ज्ञापनायाहुः अत्रेत्यादि । उपदेशान्तरपदमिति, दृष्टान्तकोटिप्रविष्टं तत्पदम्। तस्याभावादिति, अभेदोपदेशस दार्ष्टीन्तिकत्वेन दृष्टान्ते प्रवेशाभावादित्यर्थः । सिद्धमाद्वः एतेनेत्यादि । मार्गभेदेन प्रकारभेदेन चैकस्यैवात्मोपदेशस्य दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकभावेनोक्तार्थसिद्धौ सम्भवत्यां किमित्युपदेशान्तरं प्राह्य-मित्याशयेन पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । ऋियत इति, मैत्रेयीत्राह्मणादौ िक्रयते । अस्त्रेति, भक्तिमार्गे। बोध्यत इति, आत्मोपदेशेन बोध्यते । गतार्थत्वमाशक्क्य परिहरन्ति यद्यपीत्यादि । एतावतेति, आत्मबोधनमात्रेण । आयातीति, फलत्वेन नायातीत्यर्थः । निदर्शनस्य पूर्वमेवो-क्तत्वात्सिद्धमाहुः अग्र इति । तथाच यत्र -िकिश्चत्कार्यार्थं विप्रयोगतापसहनमावश्यकं तत्रैवं प्रभुः करोति, न तु सर्वत्र, अतः पूर्वोक्तं सारमुपपन्नमित्यर्थः । एवं करणस्य प्रासङ्गिकं फलमाहुः तेनेत्यादि ।

अत्रोद्धवादिषूपदेशस्य स्मार्तझं न शङ्कनीयम् । 'विधिश्च प्रतिषेधश्चे'त्यादिप्रश्नेन, 'मां विधत्तेभिधते मा'मित्याद्युत्तरेण च श्रोतत्वस्य स्फुटीकरणेन श्रुतिभिरेवोपदेशनिश्चयात् । श्रूद्रादीनां श्रवणाधिकारा- येव व्यासपादैः स्वश्लोकैरुक्तत्वात् । 'सर्ववेदेतिहासानां सारं सारं समुद्धत'मिति वाक्यात् । एवं सन्देशेषि 'एतदन्तः समाम्नाय' इति वाक्यात् श्लेयम्, तेन न चोद्यावकाशः ॥ १८॥

• ननु यद्यभेददर्शनस्य भक्तिफलत्वं न स्यात्तदा लीलास्थानां स्वस्मिन् ब्रह्माभेदो न स्फ्रेत्, दृश्यते च स इति पूर्वाधिकरणसिद्धान्तोऽयुक्त इति श्रङ्कायामुत्तरमधिकरणमित्याशयेन सूत्रं पठन्ति व्यतिहार इत्यादि । एतरेय इव तैत्तिरीये आवृत्त्यभावात्कथं व्यतिद्धारलाभ इत्यत आहुः अत्रेत्यादि । व्यतिहारेणाभेदबुद्धौ तात्पर्य श्रुतेरिति वदतां तेन तदिसिद्धं बोधयन्तो दूषयन्ति अपरं चेत्यादि । शेषं तृत्तानार्थम् ॥ १९॥

•फलमुखेन भत्तयुत्कर्षं साधियत्वा साधनमुखेन तं साधियतुमित्रमियाशयेन सूत्रं पठिनत सेव हीति । शेषमितरोहितार्थम् ॥ २०॥

ननु भक्तेः कथमेवमसहायशूरत्वमित्याकाङ्कायां तत्र हेतुं बोधयितुं कैमुतिकेन स्वरूपत उत्कर्षं च बोधयितुमग्रिमाधिकरणं प्रणयतीत्याशयेन सूत्रं पठन्ति कामादीति । तदेतद्विशदयन्ति पूर्वसूत्र इत्यादि । सूत्रं व्याकर्तु तदुपयोगित्वेन भक्तिविभागं विभाजकोपाधिखरूपं च पूर्वमाहुः भक्तिरिलादि । अन्यत इति, शास्त्रव्यतिरिक्तात्स्वभावादितः । इतरत्रेलस्यार्थः कामाद्युपाधिजसेह-क्रपायामिति । इत्यर्थे इति, इत्येषोर्थः शेषभूत इत्यर्थः । कथमेवमित्याकाङ्कायां तत्र प्रयोजकमाहुः भगवतीत्यादि । भवतीत्यन्तम् । सूत्रशेषं व्याकुर्वन्ति तत्रेत्यादि । तेषु तथा प्रयोगप्राचुर्यादिति । यथा पश्चायतनपूजेति । एतेनेति । कामादीनां गृहादीनां च मुक्तिसाधकत्वकथनेन । इति ज्ञापनायेति, तेन विहिताविहितोभयद्भपापि संगृहीतेति भावः । इतरे तु । 'अथ यदिदमस्मिन्त्रह्म-पुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म दहरोस्मिन्नन्तर आकाशं इत्युपक्रम्य 'एष आत्माउपहतपाम्पा विजरो विमृत्यु-र्विशोकोऽजिघत्सोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्कल्प' इति छान्दोग्ये आम्नायते । 'स वा एष महानज आत्मा योयं विज्ञानमयः प्राणेषु, य एषोन्तर्हृदय आकाशस्त्रस्मिञ्छेते सर्वस्य वशी'त्यादि वाजसनेयके आम्नायते । तयोरैकविद्यं न वा परस्परगुणोपसंहारो न वेति सन्देहद्वये, कामादीति सूत्रेणैकविद्यमुप-संहारश्च सिद्धान्तीकियते। कामादीत्यत्र, कामपदं देवदत्तो दत्तः सत्यभामा भामेतिवन्नामैकदेशरूपम्। तेन सत्यकामाद्या वाजसनेयके विश्वत्वाद्यादछान्दोग्य उपसंहार्याः । हृदयस्यायतनस्य वेद्यस्थेश्वरस्य लोकासम्भेदप्रयोजनसेतुत्वरूपेश्वरधर्मस्यापि समानत्वाद्विद्यैक्यं परस्परोपसंहारश्चेत्याहुः । तिचन्त्यम् । सत्यकामादिपदानां नामत्वाभावेन दृष्टान्तवैषम्यात् । आयतनादीनां केषात्रिदेव समानत्वे विद्यैक्या-क्लीकारे 'चोदनाद्यविशेषा'दित्यस्य व्यभिचारित्वप्रसक्तेश्च ॥ २१ ॥

एवमधिकरणत्रयेण सात्त्विकानां वृतानां ज्ञानासिक्तिनिवारणाय ज्ञानमार्गाद्धिक्तमार्गस्य फलतः साधनतः स्वरूपतः सम्बन्धतश्चोत्कर्षः प्रतिपादितः । अतः परं ये वृता राजसास्तेषां ज्ञाने रुच्यमावेषि कर्मणि रुचेविंद्यमानत्वात्तिर्वाणयायिकरणान्तरमारभत इत्यारायेन सूत्रं पठन्ति आदरादलोप इति । संशयादिकमाहुः निव्यत्यादि । इतरत्रेति, भगवद्धमेषु । ब्रह्मयज्ञप्रकरण इति, आरण्यके स्वाध्यायब्राह्मणे । 'अमिति प्रतिपद्यते एतद्वै यज्जस्रयीं विद्यां प्रतेषा वागेतत्परममक्षरं तदेतद्याभ्युक्त'मिति प्रणवाक्षरं प्रतिपद्यते पत्रमो लकारः । ब्रह्मयज्ञान यक्ष्यमाणः पूर्वमुचारयेत्, कुत इत्याकाङ्कायामाह । एतद्वै यज्जस्रयीं विद्यां प्रति अयं यज्ञस्तपः प्रणवमन्नस्त्रयीं विद्यां लक्षीकत्य प्रति-

निधिरूपो यतोस्ति, तचाथर्वणे स्फुटम् , तस्य वै प्रणवस्य पूर्वामात्राष्ट्रश्चित्यकारः स ऋग्भिर्ऋग्वेदोथ द्वितीयान्तरिक्षं स उकारः स यज्जिर्भर्यजुर्वेदस्तृतीया द्यौः स मकारः स सामभिः सामवेद इति सायन-भाष्ये । वस्तुतस्तु गोपथत्राह्मणे इन्द्रप्रजापतिसंवादे प्रजापतिना वेदत्रये एकाक्षरोथर्ववेदे मात्राभिर्युक्त इति व्यवस्थापितम् , तैत्तिरीये बृहन्नारायणे 'अभित्येकाक्षरं ब्रह्मे'ति श्रावितं च । तेनात्रामात्र एव । न चैंवं त्रयीप्रतिनिधित्वविरोधः । द्वाद्शे स्कन्धे, 'सर्वमन्रोपनिषद्वेदबीजं सनातन'मिति बीजत्वबोधनाद्यथा पुस्तकलिखनोत्तरं तन्मूलपुस्तके प्रतिपुस्तके व्यवहारस्तथा त्रयीमूलस्वात्प्रतित्वमेकादशे 'वेदः प्रणव एवाग्र' इति कृतसुगे तुन्मात्रवेदबोधनाच तदा सर्वं कार्यं प्रणवेनैवेति तस्य त्रयीप्रतिनिधित्वं वा । एषा चागिति, सर्ववाग्बीजत्वात्सर्ववाग्रूपम् । तथाच छन्दोगा आमनन्ति, 'तद्यथा शङ्कना सर्वाणि, पर्णानि सन्तृणान्येवमोंकारेण सर्वा वाक् सन्तृणेति । 'अश्वत्यादिपत्रे दृश्यमानास्तन्तुसदृशा अवयवाः शङ्कवस्तैर्यथा कृत्स्वानि पर्णानि व्याप्तानि तद्वदोंकारेण सर्वा वाग्व्याप्ते'तिभाष्ये । एतत्परमम्क्षरम्, 'एतद्भेवाक्षरं ब्रह्म एतद्भेवाक्षरं पर'मिति काठकश्चतेः। तदेतदचाभ्युक्तम्, तदेतत्परंबह्यर्पं प्रणवाक्षरं वक्ष्यमाणची स्पष्टमुक्तमित्यर्थः । ऋचं व्याकुर्वन्ति अन्नेत्यादि । 'यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योम'न्नित्यत्राक्षरे परिश्चतेव्यां ल्यातत्वा'तद्धाम परमं ममे'ति वाक्याचाहुः वर्तमानिति, प्रतिपाद्यत्वेन खरूपेण च वर्तमानम् । लोकवेदप्रसिद्धमिति, यस्मिन् परब्रह्मणि देवा अभ्यादयो-वयवरूपा अध्युपरि निषेदुः श्थितवन्त इति श्रुतिपुराणयोर्दश्यते, 'अतोस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तम' इति च गीतावाक्यं तेन तथेत्यर्थः । ऋचेति, ऋचपदं वेदमात्रोपलक्षकम् । अन्वये निद्दीनिमिति, अन्वयव्यभिचारे निद्दीनं श्रुतिराहेत्यर्थः । शेषं प्रकटार्थम् । प्रणवार्थमृत्मगवज्ज्ञान-स्यावश्यकत्वं तदज्ञानेऽध्ययनादिनैष्फल्यं बोधयन्त्यानयची भगवज्ज्ञानसाधनीमूतायां वरणसाध्यायां मक्तावादरो दर्शितः । एवं श्रुत्यन्तरे साधनभक्तावप्यादरः श्राव्यत इत्याशयेनाहुः ऋगित्यादि । अर्थस्तु, हे स्तोतारो मदुत्कर्षवर्णनपराः। इयं वेदानामुक्तिः। पूर्वं सर्वकारणकारणरूपम्, तं ठोक-वेदप्रसिद्धं पुरुषोत्तमम्, यथाविदः भवन्तो यथाविद्दिन्ति तत्स्वरूपमिति तथाभूताः ऋतस्य सुनृत-वाणीरूपस्य वेदस्य गर्भे अन्तर्निहितम्, जनुषा, स्वस्य सम्पूर्णजन्मना, यावजीविमिति यावत्, पिपर्तन पूर्तियुक्तं सन्तुष्टं कुरुत सन्तोषयत, अत्र यथावित्त्वोत्तया पूर्णज्ञानानां देहेन्द्रियप्राणान्तःकरण-जीवविनियोगं भगवत्तोषार्थं दर्शयति श्रुतिरित्यादरो भगवद्धर्मेषु श्रुतेः स्फुटति । भगवत्तोषाभावे किमपि न सिद्ध्यतीत्याशयेन पूर्वोक्तकरणशक्तयभावेनुकल्पमाह । आसमन्तात् अस्य परमपुरुषस्य नाम जानन्तः अखण्डशब्दब्रह्मरूपत्वेन जानन्तः विवक्तन विशेषेण वदत, नामस्वरूपं वित्त्वा तदेव कीर्तयत, अनुकल्पेन कथं सन्तोष इत्यतो नामस्वरूपमाह चिदिति, चित्स्वरूपं उपलक्षणमेतत्, सचिदान-न्दात्मकम् । तथा च नाम्नो ज्ञानरूपत्वेन तद्वारा भगवतोपि ज्ञानं भविष्यति, तेन तोषोपि भविष्य-तीत्यर्थः । नामखरूपस्याप्यज्ञाने तदुपायमाह गुरूपसत्तिरूपम् । हे विष्णो ते त्वत्सम्बन्धिनं महस्ते-जोरूपम्। समभिव्याहारात्त्वत्तेजोरूपं सुमतिम्, निर्दोषपूर्णगुणत्वेन भगवन्तं जानन्तं सुबुद्धिं भक्तमिति यावत्तं भजामहे, तथा चान्यो भजतु मा वा वयं तु भजामहे इति श्रुतयः स्वकृतिं दर्शयन्ति । अनेन तदुपायेप्यादरो दर्शितस्तेन भगवद्धर्माणामत्याद्दतत्वं बोधितम्। तेनेति, कथनेन। तथेति, प्रत्यवायः।

अग्रिमसूत्रमवतारयन्ति निव्वित्यादि । अन्तिरिति, प्रत्यवायश्रवणस्यैवं तात्पर्यकत्व इत्यर्थः । त्योर्युगपदित्यादि । दाशतयीश्रुतौ क्याविद इति स्तोतृविशेषणाद्विधेयस्य करणे ज्ञानस्या-धिकारप्रयोजकत्वं लभ्यते तेन ज्ञानोत्तरं करणमायाति । कर्माणि तु 'तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन दानेन तपद्धाः श्रद्धयाऽनाशेकेने'ति श्रुतेविविदिषायामेवोपश्चीणानि ज्ञानसम्पादनेपि नालं मिवतुमईन्तीति दूरतरापास्तं कर्मप्राधान्यम्। एवं सित ज्ञानोत्तरं यत्र कथि द्विद्वणिश्रमा भगवद्धमीश्र युगपत्त्राप्तास्तत्र प्रवलदुर्षलमावस्य प्रत्यवायादिबोधकवाक्यैवैंपरीत्ये भाते तदपवादायादरः प्रकाश्यते ततश्च भगवद्धमीणां बाधाभावः सिद्धति ततश्च इतरेषामादराभावेपि प्रत्यवायश्रवणवैय्यर्थ्यपरिहाराय तेषां गौणकाले करणमद्धीधानवत्र्यवस्थाप्यतेऽतो न तेषां कर्माङ्गत्वमित्यर्थः ॥ २२ ॥

नतु यद्येवं ति गौणमुख्यन्यायेन तेषां कर्मणामप्रयोजकत्वात्परमहंसे विवव मक्तेष्विप प्राप्तिरेव न सम्भवतीति व्यथीयं विचार इत्याकाङ्कायामप्रिमाधिकरणं पाक्षिकप्राप्तिं हृदिकृत्य तत्प्रयोजन- चोधनाय प्रणयतीत्याययेन सूत्रं पठिन्त तिश्चिरणोत्यादि । एताहक्यस्येति, वक्ष्यमाणश्चत्या सर्वदानन्दानुभवकर्तुः, श्रूयत इति, तापनीयेऽतिथिपूजारूपो गृहस्थभो गान्धवींप्रभृतीनाम्, पूर्वकाण्डे च 'प्रह्लादो ह वै कायाधव' इत्यादिना प्रह्लादस्य श्रूयते इत्यथः । चकारात्स्मृतिसङ्गहः । उभयविधानामिति । मर्यादायां पृष्टी चाङ्गीकृतानां भक्तानां सिद्धमिति । तथा चैवं कर्मप्रसक्ते-विद्यमानत्वाञ्च पूर्वीधिकरणोक्तविचारवैयर्थ्यमित्यर्थः । ननु निर्धारणानियमात्कर्म कर्तव्यमिति यदुक्तम्, तञ्च युज्यते, 'योगास्त्रयो मया प्रोक्ता नृणां श्रेयोविधित्सये'त्युपक्रम्य 'निर्विण्णानां ज्ञानयोगः कर्मयोगस्तु कामिनाम्, न निर्विण्णो नातिसक्तो भक्तियोगोऽस्य सिद्धिद' इत्याधिकारिभेदेन व्यवस्थापनात्तवतेव फलसिद्धेः कथनाच मक्तियोगात्मकमगवद्धर्मकारणमात्र एव भगवदिच्छाया निर्धारयितुं शक्यत्वादि-तरकरणस्य वैयर्थ्याचेत्राशङ्कायां नैविमच्छा निर्धारयितुं शक्यत्याश्चयेन सूत्रशेषं व्याकर्तुमवतारयन्ति तश्चेत्यादि । अश्चेति, पूर्वोक्तरीतिकाशङ्कायाम् । स्फुटमन्यत् ॥ ॥

पूर्विधिकरणे आदरात् भगवद्धर्माबाधस्य व्यवस्थापनेनैवानाद्दतानां गौणकालिकता प्राप्ता, प्रस्वायश्रवणाधिकारिभेदाभ्यां च तद्बाधवाधाविति नास्याधिकरणस्यावश्यकतेति हृदिकृत्य पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । आवश्यकत्वमुक्तमिति, तथा सित ते विद्वितमक्तयन्तःपातितया सिद्धा इत्यथः । किं तेनेत्यत आहुः सर्वेत्यादि । असम्भवादिति, तद्भावस्वभावेनासम्भवात् । किं फलमिति, श्रौतस्य फलस्य विद्वितसाधनसाध्यत्वात्तेषामकरणे किं फलमित्यर्थः । तदिति, मुख्यं फलम् । तस्मिन्नित्यादि भवतीत्यन्तम् । तथा च तदृष्टिपदं भगवत्सङ्गमाभिलाषीत्कस्र्येन तदेकज्ञानवत्परमित्यर्थः । एतेनेति, तन्निर्धारणानियमपदेन । श्रोषं स्फुटम् । एवमेतैः प्रथमान्तपदैः फलपूर्वावस्था मुख्यमनिर्वाच्यफलमानुषङ्गिकफलं चेति त्रयमुक्तं भवति । इदं कया सङ्गत्योक्तमित्यानकाङ्गायामाहुः प्रासङ्गिकमिति । सूत्रपदेनानधिकरणत्वमुक्तम् ॥ २३ ॥

एवं राजसानामन्यासक्तिवारणायाधिकरणद्वयप्रणीतं मुख्यभक्त्यमिलाघोपजननाय च तत्फलमत्र प्रदर्शितम् । अतःपरं मुख्यभक्तिः केन भवतीत्याकाङ्क्षायामधिकरणान्तरं वदतीत्याशयेन स्त्रं पठन्ति प्रदानवदेव तदुक्तमिति । साधनत्वेनेत्यादि । सर्वात्मभावकरणकशरणप्राप्तिसाधनत्वेन रूपेण सर्वात्मभावस्य स्वकृतिसाध्यत्वं स्यादित्यर्थः । तिक्ववृत्तेरिति, शञ्वादिनिवृत्तेः । कथमस्य वाक्योनकार्थस्य प्रदानतुल्यतेत्याकाङ्क्षायां तदुपपादयन्ति प्रकृतिपीत्यादि । तिदिति, उक्तविधं शरणगमनम् । नन्वेनं स्वकृत्यसाध्यत्वे प्रदानत्वमेवास्य सिद्ध्यति, न तु तत्तुल्यत्वमित्याकाङ्क्षायामाहुः भक्तस्यत्यादि । नन्वेमपि शरणागतेरेव स्वकृत्यसाध्यत्वं सिद्ध्यति, न तु पर्वात्मभावस्यत्वो वाक्यस्य योजनान्तरमाहुः अथवेत्यादि । शरणपदं मामित्यस्य विशेषणं तथा सति सर्वात्मभावस्थेव प्रदानतुल्यत्वं

निराबाधत्वमित्यर्थः । अस्मिन् पक्षे विचारस्य स्मार्तत्वमेव पुरःस्फ्रैर्तिमारोहतीत्यतः पक्षान्तरमाहुः यद्वेत्यादि । तत्तथैवेति, परमात्मनो लभ्यत्वं वरणजन्यसर्वात्मभावसाध्यमेव, तेन सर्वात्मभावो वरणैक-लभ्यो न त्वितरसाधनसाध्य इत्यर्थः । एतेन सर्वात्मभावसाधनकत्वप्राप्तिबोधकं पूर्ववाक्यं वरणलभ्यत्व-बोधकश्रुत्यर्थनिर्णायकमिति न तस्य पक्षस्य स्मार्तविचारत्वमिति बोधितम् । ननु पूर्वोक्तवाक्ये अकुतो-भयसाधनतया शरणागतेः सर्वात्मभावपूर्वकस्वप्राप्तेवीपदेशः । अक्रतीभयं च मुक्तिरेवाक्षरप्राप्तिकृताः 'अभयं वै जनक प्राप्तोसी'त्यादिश्रत्या तथा निश्चयात् । एवं सति सर्वात्मभावत्य मुक्तिसाधनत्वमेव सिद्धाति, न पुरुषोत्तम्प्राप्तिसाधनत्वम्, पुरुषोत्तमप्राप्तेः साधनकोटिप्रवेशेन तदपेक्षया मुक्तेरेवोत्कर्षश्च सिद्धचतीति पूर्वोक्तं सर्वं द्रविडमण्डकन्यायमनुसरतीत्याशङ्कायामकुतोभयपदतात्पर्यमाहुः भगवदुक्ते-• त्यादि । तथा चास्याः श्रुतेः 'रसो वै स' इत्यादिना रसरूपताप्रतिपादनोत्तरमानन्दमीमांसया ब्रह्मान-न्दस्य गणितानन्दत्वसमर्पणोत्तरमुक्तत्वादस्या उक्त एवार्थो निश्चीयते, भगवद्वाक्ये 'प्यथैतत्परमं गृह्यं शृण्वतो यदुनन्दन । सुगोप्यमपि वक्ष्यामि त्वं मे भृत्यः सुहृत्सखे'ति तादृशेतिगोप्यकथनं प्रतिज्ञाय 'केवलेन हिं भावेन गोप्यो गावः खगा सृगाः । येन्ये सूढिधयो नागाः सिद्धा मामीयुरञ्जसे'ति भावेन बहुनां प्राप्तिमुक्त्वा, को भाव इत्याकाङ्कायां 'रामेण सार्द्ध मथुरां प्रणीत' इत्यादिश्लोकचतुष्ट्येन विगाढभावात्मकं तत्खरूपं खरूपज्ञानाभावेपि तेन भावेनैव परब्रह्मरूपस प्राप्तिमुक्तवा, 'तस्मा'दि-त्यादिवाक्यद्वयेन सर्वात्मसाधनकस्वप्राध्यकुतोभयप्राप्ती उच्येते, तेनोक्तश्रत्युक्तरसात्मकब्रह्मानुभवो-त्तरकालीनतैवाकुतोभयस्य स्फुटतीति न पूर्वोक्तार्थो द्रविडमण्डकमित्यर्थः ॥ २४ ॥

एवमनेनाधिकरणेन सर्वात्मभावरूपाया मुख्यमक्तेर्वरणैकलभ्यत्वं निर्द्धारितम्, तत्र वरणश्चतौ परमात्मनो वरणैकलभ्यत्वमुच्यते, न सर्वात्मभावस्थेत्याकाङ्कायां तत्स्वरूपं वक्तं तस्य वरणैकलभ्यत्वं च पुनर्ददीकर्तुमधिकरणान्तरं प्रणयतीत्याश्चयेन सूत्रं पठन्ति लिङ्गेत्यादि ।

प्रतिबन्धका भावस्येत्यादि । एतेन पूर्वाधिकरणसिद्धान्त आक्षिसः । वरदानमपि हि तपआदिसाधनैस्तोषे सित भवतीति सर्वत्र प्रसिद्धम्, तथा सित प्रतिबन्धकनि हृत्तेरागतेव कारणतेति
वरणैकलभ्यत्वं न साधीय इति । सिद्धान्तं व्याख्यातुं लिङ्गम्यस्त्वबोधिकां श्रुतिं प्रदर्शयन्तस्तद्र्थं
प्रकटयन्ति सामोपनिषित्वित्वत्यादिना । प्रसिद्धस्त्रलिदेशो विप्रतिपत्तिनिरासाय, स च संवादः
'अधीहि भगव इति होपससाद सनत्कुमारं नारद' इत्यारभ्यान्तं ज्ञेयः । तत्र अधीहीत्यन्तभावितण्यर्थः ।
अध्यापय । 'बुधयुधनशजनेङ्ग्रुद्धसुभ्योणे'रितीङो ण्यतात्परस्मैपदम् । तादथ्येपि तेन पदव्यत्ययः । अत्र सर्वात्मभावस्य वरणैकलभ्यत्वं बोधयितुमतिदुरापत्वमुपपादयन्त'स्तं होवाचे'ति सनत्कुमारवाक्यस्य तात्पर्यमाहुः प्रथमत इत्यादि । 'उपसीदेती'त्यस्य 'तं होवाचे'ति श्रौतेन पदेनान्वयः ।
'यद्देत्यतेन मोपसीद ततस्ते जर्ध्वं वक्ष्यामीति होवाच', यत्त्वं जानासि तत्प्रकथनेन मदुपसन्नो भव स्त्राधीतं
वट्ट ततोतिरिक्तं तुभ्यं कथयिष्यामीत्युक्तवान् । विद्यानत्मिति । 'वेदानां वेदं पित्र्यं राश्चिं दैवं निधि
वाक्षीवाक्यमेकायनं देविवद्यां ब्रह्मविद्यां भृतिवद्यां क्षत्रविद्यां नक्षत्रविद्यां सर्पदेवजनविद्या'मिति,
वेदानां वेदो व्याकरणम् । पित्र्यं श्राद्धकल्यः । राशिर्गणितम् । दैवविद्यां निरुक्तम् । व्रह्मविद्या
शिक्षाकल्यच्छन्दश्चितयः । भृतिवद्या मृततन्त्रम् । क्षत्रविद्या धर्जवेदः । नक्षत्रविद्या ज्योतिषम् । सर्पविद्या
शिक्षाकल्यच्छन्दश्चितयः । भृतिवद्या मृततन्त्रम् । क्षत्रविद्या धर्जवेदः । नक्षत्रविद्या ज्योतिषम् । सर्पविद्या
गारुष्ठम् । देवजनविद्या गन्धर्वोक्तस्त्रस्तिनृत्यगीतवाद्यशित्पादिविद्यानानि । एतद्भगवोऽध्येमि ।

एतत्पूर्वीक्तं हे भगवन् अध्येमि स्मरामि । सोहं भगवो मन्नविदेवास्मि । शब्दार्थविदस्मि, परोक्ष-शाब्दानुमवमात्रं मेस्तीति स्वाधिकारमुक्तवान् । तर्हि किमवशिष्टमित्याकाङ्कायां 'नात्मवि'दित्यादि 'तारयत्वि'त्यन्तमाह । तथा चाप्तवाक्यप्रामाण्याच्छोकेन छिङ्कोन खस्यानात्मवित्वमनुमाय तज्ज्ञानेन शोकं तर्तुमुपसन्नोस्मीति नारदाश्यः । तदा शोकतारणाय नारदेन विज्ञापितः सनत्कुमारः 'यद्दै किं चाध्य-गीष्ठा,नामैवैतन्नाम वा ऋग्वेद' इत्यादिना नारदोक्तानां सर्वेषां नामत्वबोधनपूर्वकं नाम्नो ब्रह्मत्वेनोपासन-मुपदिश्य, 'यावन्नाम्नो गतं तत्रास्य यथा कामचारो भवती'ति तत्फलं शोकतारणायोक्तवान् , तदा नारदः केवलनामत्वेनोपासने उक्तफलाभावं ब्रह्मत्वेनोपासने उक्तं फलं तदिप यावन्नाम्नो गतमित्यनेन नामगति-॰परिच्छिन्नमिति विमृत्य तेन शोकातरणं निश्चित्य ततोधिकं जिज्ञासमानोऽ'स्ति भगवो नाम्नो भूय' इति पप्रच्छ, इदं भूयःपदं न बाहुल्यार्थकमपि तृत्कर्षार्थकमित्याञ्चयेनाहुः भूच इत्यादि । आधिक्यमुत्कर्षः । तत्र 'नाम्नो वाव भूयोस्ती'त्युत्तरिते'तन्मे भगवान्त्रवीत्वि'ति विज्ञापयामास । तदा सनत्कुमारो 'वाग्वा नाम्नो भूयसी'त्यादिना नामरूपविज्ञापकत्वरूपं तन्माहात्म्यमुक्तवा वाची ब्रह्मत्वेनोपासनं तत्फलं च पूर्ववदुवाच । एवमग्रेपि । तन्त्र मन इति मनस्यनव्यापारविशिष्टमन्तःकरणम् , मनस्यनव्यापारश्च विचारात्मकः । एवं सङ्कल्पोपि कर्तव्याकर्तव्ययोर्विषयविभागेन समर्थनरूपस्तादशान्तःकरणस्यैव वृत्ति-विशेषः । चित्तं चेतयितृत्वं प्राप्तकालानुसन्धानवत्त्वम् , अतीतानागतविषयप्रयोजननिरूपणसामर्थं च । ध्यानं शास्त्रोक्तदेवतालम्बनो विजातीयानन्तरितः प्रत्ययसन्तान एकाग्रतापरपर्यायः । विज्ञानं शास्त्रार्थ-विषयकं विशिष्टज्ञानम् । बलमन्नभक्षणजनितं मनसो विज्ञेयविभावनसामर्थ्यम् । अन्नमापस्तेज आकाशः प्रसिद्धाः । स्मरः स्मरणमप्रयत्नश्चित्तव्यापारः । आशा अप्राप्तवस्त्वाकाङ्का, तृष्णा कामाद्यपरपर्याया, प्राणः सूत्रं आसन्यः सर्वसङ्घातनियामकः । एतस्य सत्येनातिवादित्वं फलमुक्तं 'स वा एष एवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं विजानन्नतिवादी भवती'ति, न तु पूर्वोक्तोपासनानामिवोपास्यगतिपरिच्छिन्नम् । अतिवादित्वं च पूर्वोक्तनामाद्यतितवादित्वं एतदति-रिक्तनिकर्षवादित्वमिति यावत् । तत्र 'नापह्नवीते'त्यनेन सङ्गोचवारणादुत्कर्ष उक्तोतिवादित्वे पूर्वोक्तो-पासनाफलानामिनोपास्यगतिपरिच्छिन्नत्वं नोक्तमिति प्राण एवात्मेति भ्रमो नारदस्य मा भूदित्येतदर्थ-माह, 'एष तु वा अतिवदति यः सत्येनातिवदती'ति । एवमुक्ते नारदेन प्राणस्य तत्त्वं न प्राणः, किन्तु सत्यमित्यवगतम्, ततः 'सोहं भगवः सत्येनातिवदानी'ति खाभिप्राये निवेदितेप्यपृष्टस्यावक्तव्यत्वात्तस्य शश्वकरणायाह 'सत्यं त्वेव विजिज्ञासितव्य'मिति । तदा 'सत्यं भगवो विजिज्ञास' इति प्रश्ने 'यदा वै विजानात्यथ सत्यं वदती'त्यादिना तत्कारणत्वेन विज्ञानं विज्ञानकारणत्वेन मतिमित्येवं श्रद्धानिष्ठा-क्रतिसुखान्तान्युक्तवान् । अत्र षद्सु प्रश्नोत्तरयोर्वैयधिकरण्यम्, सत्यादिविषयकायां जिज्ञासायां तस्कारणानां कथनात् । ततः सुखखरूपिजज्ञासायां 'यो वै भूमा तत्सुख'मित्यादिना भूमानं सुख-त्वेनोक्तवान्, तेन ज्ञायतेऽत्रोक्तानां सत्यादीनां कारणभूतभूमाभिन्नत्वं तज्ज्ञानगम्यत्वं च, 'प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्यम्, नित्यं विज्ञानमानन्दं ब्रह्मे'त्यादौ तथा सिद्धत्वात् सन्दंशपतितत्वान्मत्यादयोप्येवं ज्ञेयाः। ततो भूमखरूपजिज्ञासायां 'यत्र नान्यत्पश्यती'त्यादिना यस्मिन् रसरूपे ज्ञाते इतरविषकय-दर्शनश्रवणविज्ञानाभावः स भूमेति भूमखरूपमुक्तवान्, सुखस्यान्तरेवाभिव्यक्तेर्भूमरूपस्यापि तस्य तत्रैवाभिव्यत्तयाऽऽनन्दत्वान्तर्वर्तित्वाभ्यां रसरूपत्वेन भूमः सर्वात्मभावरूपत्वं सिद्धाति, तदेतद्वृदि-कृत्याहुः एतेनेत्यादि । एतादृशत्वं छौिककेपि रसे भवतीति तद्वारणायाल्पे सुखं निराकृतं 'नाल्पे सुखमस्ती'ति, तत्राल्पे कथं न सुखमित्याकाङ्कायामल्पस्वस्यपकथनपूर्वकं भूम्नोल्पस्य च यथायथममृतत्वं मर्त्थत्वं चाह 'यो वै भूमा तदमृतमय यदल्पं तन्मत्ये'मिति। तथा च ज्ञोकपर्यवसानान्नाल्पे सस्वमित्यर्थः।

अत्र भूमोऽमृतत्वकथनात्कालापरिच्छिन्नत्वं बोधितम् । तथा सत्युत्पत्तियोगातिस्थितिस्तस्य जिज्ञास्येत्यतो नारदः पृच्छति 'स भगवः कस्मिन् प्रतिष्ठित' इति, तत्रोत्तरमाह 'स्वे महिम्नि यदि वा न महिम्नी'ति, अत्र पक्षद्वयकथनान्नारदस्य पुनः सन्देहो भविष्यतीत्याशङ्क्य निषेधवाक्यं व्याकरोति 'गो अश्वमिह महिमेत्याचक्षते हस्तिहिरण्यं दासभार्यं क्षेत्राण्यायतनानीति नाहमेवं त्रवीमी'ति, गोअश्वादिरूपे महिम्नि न प्रतिष्ठित इत्येवमहं ब्रवीमीत्यर्थः । तिई स को वा महिमा यत्र प्रतिष्ठित इत्याकाङ्कायां 'अन्यो ह्यन्यस्मिन् प्रतिष्ठित इति त्रवीमीति होवाचे'ति श्रुतिराह । गोअश्वादिभ्योऽन्यो यो महिमा स्वे भक्ते य उत्कर्षक्षेपो भावस्त्रस्मिन्त्रतिष्ठित इत्यर्थः । (तेनेदं सर्वात्मभावक्षपं भूमाख्यं सुखमत्यन्तैकान्तभक्त एवेति निश्चीयते ।) ततः स कीदक् महिमा येन तत्रैव प्रतिष्ठित इत्याकाङ्कायां तं विवृणोति 'स, एवाधस्तात्स उपरिष्ठात्स पश्चात्स पुरस्तात्स दक्षिणतः स उत्तरतः स एवेदं सर्वमित्यथात अहङ्कारादेश' इत्यादि । तथा च यस्य सर्वत्र तद्भानं सर्वस्मिश्च तदभेदभानं इति एवंप्रकारेण अथ एवंभानोत्तरं अतः अस्मात् भानादहङ्कारादेश एव भगवत्प्रतिरूढतया खस्मिन् भूमत्वप्रतिसन्धाने खस्यैव पूर्ववत्सर्वत्र भानं सर्वस्मिन् खाभेदभानं च तादृशो यः तस्मिन् प्रतिष्ठित इत्यर्थः। एतेन स्वे आत्मीये परमैकान्तिकभक्ते महिम्नि तन्निष्ठे भावे खिवभूतिरूपे प्रतिष्ठितो नेतरत्रेति भावो बोधितः । तद्यात्मा-देश इत्यादिकं किमित्युच्यत इत्यत आहुः तत्र विरहभावेत्यादि । एतेषामिति, विरहमावकृत-तत्तत्स्फूर्तिरूपाणां ज्ञानानाम् । तथा च पूर्वोक्तभाववद्भक्तस्वरूपनिश्चायनार्थमेवेदमप्युच्यत इत्यर्थः । अत्राहङ्कारादेशात्मादेशयोः कथनाद्वामदेववत् ज्ञानिभावस्यैव विभृतिरूपत्विमहाभिसंहितं न तु भक्तभावस्थेति शङ्का भविष्यतीति ज्ञानिनः संकाशाद्विवेक्तमाह 'स वा एष एवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं विजानन्नात्मरतिरात्मक्रीड आत्मिमथुन आत्मानन्द' इति । उक्तप्रकारकदर्शनमननविज्ञानवातुक्त-प्रकारकरत्यादि रूपसंयोगभाववान् भवति, न तु शुष्काद्वैती वाकर्मा कूटस्थवद्वा भवतीति भक्त एवायं बोद्धव्य इत्यर्थः । एवं तत्स्वरूपं निष्क्रव्य पूर्वं शोकपारतारणार्थं चोदितत्वात्तत्तारणोपायत्वमेतस्यैव भावस्य नेतरस्येति बोधयब्रुक्तप्रकारकभक्तस्य फलमाह 'स स्वराङ्गवित् तस्य कामचारो भवती'ति। सः भूमात्मरत्यादिमान् खस्मिन् भूझ्यात्मन्येव राजमानो भवति, तस्य नामाद्या-ञ्चापर्यन्तलोकेषु स्वातृत्रयं भवति, ततः सर्वप्राप्त्या शोकपारतीर्णो भवतीत्यर्थः । एवं शोकतारणोपाय-मुपदि इय उपायान्तरं निराकर्तुमन्यथा ज्ञानवतो निन्दति 'अथ येऽन्यथातो विदुरन्यराजानस्ते-क्षय्यलोका भवन्ती'त्यादि । अन्यस्मिन् भूमातिरिक्ते राजमाना भवन्तीत्यर्थः । नन्वत्र जीवनमुक्त एव वक्तव्यः, 'सर्वेषु होकेषु कामचारो भवती'ति गतिस्थित्योर्बोधनात् । नतु भक्तः । तादृशस्य भक्तस्य पूर्वोक्तरीतिकविरहभावे दशमावस्थाया एव सम्भवेन गतेः सुतरां बाधितत्वादित्याकाङ्कायामाहुः ततः संयोगेलाचुक्तवानिलन्तम् । ततः पूर्वोक्तसर्वात्मभावोत्तरं संयोगभावे असतीति पदच्छेदः । श्लोकार्थमाहुः तत इत्यादि । श्लोकार्थस्तु, पश्य उक्तदर्शनवान् मृत्युरोगौ दुःखभावं न कस्यापि पश्यति, उतेति पादपूरणे पक्षान्तरे वा । दुःखतां दुःखसत्तामेव न पश्यति तथा च मृत्युरोगयोः (का)वार्तेत्यर्थः । दर्शनविषयमाह सर्विमिति, सर्वं भूमात्मकमेव पत्रयतीत्यर्थः । फलमाह 'सर्वशः सर्वमाप्तोती'ति । तथा सति न पुनः शोक इत्यर्थः । प्राप्तौ प्रकारमाह 'स एकघे'त्यादिना । सः भूमा पत्रयार्थमेवं प्राणादिरूपो भवति, तेन सर्वं परयः प्राप्तोति, परयो वैवं भूत्वा भूमः सर्वं प्राप्तोती-त्यर्थः। स एकधेति श्लोकेन 'आत्मत आविभीवतिरोभावा'विति श्रुत्युक्तयोस्तयोः प्रकार आविभीवमुखेन विवृतः । एवं फुलपर्यन्तं भावस्वरूपमुक्तम् तेनापि भक्त एवात्रोच्यत इति दृढीकृतम् । अयमुपदेशो न यस्मै कस्मैचिद्विदुषे कर्तञ्योऽपि तु उत्तमाधिकारिणे एवेति बोधनाय श्रुतिराह 'तस्मै मृदि-

तकषायाय तमसस्पारं दर्शयित भगवान् सनत्कुमार' इति । सनत्कुमारस्य कृपालुतामाह 'तं स्कन्द इत्याचक्षत' इति । स वरदानेन शिवस्य पुत्रोपि जातस्तेन तथेत्यर्थः । अतःपरं परं सूत्र व्याकर्तुमाहुः स्व चेत्यादि । स्व इति भगवान् प्राणपोषकः । स्व इति, सर्वात्मभावः । तथेति, अत्यनुप्रहप्रकारेण । तांचेति, वरणं चेत्यर्थः । नन्वात्मादेशे 'आत्मैवेदं सर्व'मिति सर्वस्यात्मत्वभानं श्रावितं तथा सित स्वाद्मन्यपि तदभेदो भास्यत्येव, भाते च तस्मिन् पूर्वोक्तरूपः सर्वात्मभावस्तेन प्रतिभन्तस्यते, न हि स्वात्मत्वेन ज्ञाते त्रवाणि विरहमावे वक्तुं शक्यो विरोधादिति हिदकुत्याहुः ज्ञानमार्गीयत्यादि । उपपादित्वमिति, फलदित्सया पूर्वमेव सत्वात्तत्प्रतिबन्धकं भगवता न कियते एवेतीदमि न कियत इत्येवं विविच्योक्तमित्यर्थः।

पूर्वोक्तमर्थं द्दीकर्तु स्त्रद्वयेन शङ्कत इत्याशयेन स्त्रं पठन्ति पूर्वेति । निरूपित इति, एतदास्येति महावाक्ये निरूपित इत्यथः । उत्तरमिति, सनत्कुमारोक्तं प्रत्युत्तरम् । बाद्धां तदिति, बाह्यपूजनस् । द्वितीयं पठन्ति अतिदेशाचिति । तत्पूर्वमिति, पद्द्यमिद्म् । तत् जगत् पूर्वं पूर्वप्रपाठके इत्यथः । अन्द्रचेत्यादि । 'यद्दे कि चाध्यगीष्ठा' इत्यनेनानूच नामात्मकत्रद्यत्वं तत्रातिदिश्यते, यथा कौण्डपायिनां सत्रे 'भासमिद्यद्योतं जहोती'त्यिमहोत्रनाम्ना प्राकृतामिहोत्रधर्मा अतिदिश्यन्ते नथात्र तेषु नामत्विधानेन नामात्मकत्रद्याणि प्रतीतं त्रद्यत्वसृगादावितिदश्यत इत्यर्थः । इत इति, त्रद्यभातिदेशेनगीदीनां त्रद्याभेदवोधनादित्यर्थः ।

एवं सूत्रहयेनाशक्र्यात्रिमेण परिहरतीत्याशयेन सूत्रमाहुः विद्येवेत्यादि । ननु विद्याशब्दो ज्ञानसामान्ये प्रसिद्धः सर्वात्मभावरूपे विशेषे कथं नियन्तुं शक्यत इत्याकाङ्कायां तदुपपादियतुं वरणादिश्च खेकवाक्यतया प्रकृतश्चितितात्पर्यमाहुः अस्त्रेत्यादि । तदुद्धाटियतुं वरणश्चिति व्याकुर्वन्ति नायमिलादि । 'नायमात्मा प्रवचनेव लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन, वृणुते तेन ठभ्यस्तस्यैष आत्मा वृणुते ततुं स्वा'मिति तु मुण्डकस्था । अत एवेति, पुरुषोत्तमस्य वृणुतात्मात्मत्वादेव । तसीष आत्मा सन्नर्थात्तं स्वां तनुं वृणुत इत्यन्वयो बोध्यः । माध्यन्दिनानामन्तर्यामित्राह्मणे 'यस्यात्मा शरीर'मिति सामान्यत आत्ममात्रस्य शरीरत्वेन श्रावणात्कथं वृतस्यैतत्तनुरूपत्वमित्याकाङ्कायामाहुः तद्भरणेत्यादि । तथा च तत्र यद्यपि शरीरत्व-मात्मनः श्रावितं तथापि 'य आत्मानमन्तरो यमयती'ति नियन्तव्यत्वायैव साधारण्येन श्रावितं न तु स्वकीयत्वकथनपूर्वकम् । अतः शरीरत्वसाधारण्येपि यं स्वीयत्वेनालोचितवान् तमेव वृणुत इत्यर्थः । विवृणुत(इति)पाठेप्ययमेवार्थः । ननु विवृणुत इति पाठेऽयमर्थो न स्फुटति, विवरणपदस्य प्रकाशार्थ-त्वात्। तथा च यं वृणुते तस्य स्वां तनुं पश्यतीत्येवार्थी युक्त इति चेत्, सत्यम्, तथापि सर्वेषां जीवानां तुल्यत्वाद्वरणीये कश्चिद्विशेषो वाच्य एव । स यदि साधनकृतो विवक्षितस्तदा पूर्वार्धासङ्गतिः । यदि साधनाभावकृतस्तदा पामरपशुकीटमात्रे तदापत्तिः। अतोन्यथानुपपत्त्याऽऽलोचनकृत एव वाच्यः। सोपि ज्ञानिभक्तयोः साधारणश्चेद्भावभेदात्तनुपदवैयर्थ्यापत्तिश्च, स्वं विवृणुत इस्रेतावतैव चारितार्थात् । अतस्तनुपदानुरोधात्साकारस्यैव प्रकाशो वक्तव्यः। स तु प्रायो मक्तानामेव । यत्तु, 'यमेवैष वृणुते तेन लभ्य' इत्यस्य यः प्राथर्यते तेन प्रार्थने लभ्य आत्मकामनयैवात्मा ज्ञेय' इति व्याख्यातं कैश्चित् । तत्र च्याख्येयविरोधः स्फुट एव । किञ्च । गीतायां 'एवं सततयुक्ता य' इत्यर्जुनप्रश्ने भगवता 'मय्यावेश्य मनो ये मा'मिति तथैवोत्तरदानात्, 'ज्ञानी ज्वात्मैव मे मत'मिति मजनमुपक्रम्यैव तस्या-त्मत्वक्रथनात् , शुष्कज्ञान्यपेक्षया योगिन उत्कर्षमुक्त्वा ५तोपि मक्तोत्कर्षस्यैव 'तपस्विभ्योधिक' इति

सन्दर्भे कथनात्, मक्तस्यैव प्रियत्वकथनाचोक्त एवार्थः। अतस्तस्मिन्नपि मक्षे तनुप्रकाशिक्षेन मक्तस्यैव वरणविषयत्वं निश्चीयते, तथा सति स्वीयत्वं तेष्वेव सिद्धमिति पूर्वोक्तप्रकारेपि न कश्चिद्दोष इति हृदि-कृत्योक्तार्थदाढ्याय श्रुत्यन्तरमाहुः अत एदेलादि । तथा च यदि लाभपदार्थः प्रकाशात्मक एव स्यात्तदास्यामृचि प्राप्तिपदार्थः कामभोगरूपो नोच्येत, अतो न पूर्वोक्तेर्थे विप्रतिपत्तव्यमित्यर्थः। एतच्छुतौ विप्रतिपत्तिश्चेत्तदा पूर्वप्रन्थमवलोक्य निरसनीयेलाशयेनाहुः एत्रदिलादि । नन्वियं श्रुतिः काउँके मुण्डके चास्ति । तत्र काठके 'अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मादन्यत्रास्मात्कृताकृतात्, अन्यत्र भूताच भव्याच यत्परयसि तद्धदे'ति प्रश्ने। 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ती'त्यादिना 'एतद्भेत्राक्षरं ब्रह्मे'ति प्रकृत्य 'नायमा-रमें 'ति पठितम् । मुण्डकेपि 'अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यते यत्तददृरयमग्राद्यं मित्यक्षरमेवोपकान्तम् , . एवं सति पुरुषोत्तमप्रसङ्गस्य कुत्राप्यदर्शनात्कथमत्रैवं व्याख्यायत इति चेत् । अनवधाय वदसि । काठके सर्ववेदवेद्यत्वं परस्यैवोच्यते, तच वाच्यवाचकाभेदविवक्षया प्रणवे वक्तुमक्षरपदेन प्रणवं परामृश्य तत्र ब्रह्मत्वमुपासनासाधनत्वाय विधीयते मन्नद्वयेन, ततो 'न जायते न श्रियते वे'ति मन्नद्वयेनो-पासकस्बरूपमुक्त्वा 'अणोरणीयान्महतो महीया'नित्यादिमन्त्रत्रयेण तस्य परस्यात्मनो विरुद्धधर्माश्रय-त्वादिकमुक्त्वा तस्य ज्ञानं कथमित्याकाङ्कायां 'नायमात्मे'ति पठ्यतेऽतो नात्र तद्दन्धः । मुण्डकेपि, प्रथमे 'यत्तददृश्यमग्राह्य'मित्यादिना सर्वकारणत्वेन प्रस्तुतं द्वितीयेपि 'सुदीप्तात्पावकाद्विस्फुलिङ्गा' इति मन्त्रेण तस्मात्सजातीयविजातीयसृष्टिमुक्तवा 'दिन्यो ह्यमूर्तः पुरुषः सबाह्याभ्यन्तरो ह्यजः । अप्राणो ह्यमनाः शुभ्रोऽक्षरात्परतरः पर' इति मन्त्रे पूर्वीक्तादक्षरात्परतः परोतिरिक्त उक्तः । तृतीयेपि 'द्वासुप-र्णे'त्यनेनान्तर्यामितया तमेव परामृत्य ततो 'जुष्टं यदा पत्रयत्यन्यमीश'मित्यादिना तद्दर्शनफठमुक्त्वा, ततो 'ज्ञानप्रसादेने'त्यनेन निष्कलज्ञानात्तदर्शनमुक्तवा ततो ज्ञानप्रसादेपि न स्वसामर्थ्येन पश्यित किन्तु तत्कृतसामर्थ्वेनैवेत्याशयेन 'नायमात्मे'त्यादिकं पठ्यते, तेनोभयत्रापि पुरुषोत्तम एव प्रकृत इत्यनवद्यम् । एतदेव गीतायामुपबृंहितम्। द्वाविमौ पुरुषौ लोक इत्यारम्य प्रथितः पुरुषोत्तम इत्यन्तेन। तस्मान्नात्र शङ्कालेशः । तदेतदभिसन्धायोक्तं एतद्यथेत्यादि । आनन्दमयाधिकरणेऽक्षरादुत्तमस्य रसरूपस्येव परशब्देन निश्चितत्वात्परमव्योमपदेन निश्चितत्वादन्नमयादीनां तद्विभूतित्वेन निश्चित-त्वाद्वरणेनैव तत्त्राप्तेश्चोक्तत्व।त्तथेत्यर्थः । ननु तथापि तेषु तेषु भक्तेषु वरणमप्यनेकविधमिति कथं रसमार्गीयमेवात्र प्रहीतुं शक्यत इत्याकाङ्कायामाहुः किञ्चेत्यादि । तथा चाप्रिमश्चत्या तथावसीयत इत्यर्थः । श्रुतिस्तु मुण्डके, 'नायमात्मा बलहीनेन लभ्यो न च प्रमादात्तपसो वाप्यलिङ्गा'दिति । ननु श्रुतौ बलग्रब्दो वर्तते न भक्तिग्रब्द इति कथं तन्निश्चय इत्याकाङ्कायां बलग्रब्दस्य भक्तिवाचक-त्वमुपपादयन्ति बलकार्यमित्यादिना । उच्यत इति, परोक्षवादेनोच्यते । नतु बलशब्दः शरीरसामर्थ्ये प्रसिद्धस्तत्परित्यज्य कथं भक्तिपर इत्यत आहुः अन्यथेत्यादि । तथाच पूर्ववाक्योक्तार्था-नुपपत्त्या बलसदशमनोव्यापाररूपभक्तिलक्षकत्वेनाद्रियत इत्यर्थः । ननु पूर्ववाक्ये प्रवचनादीनामेव निषेघो नित्वतरेषामिति नानुपपत्तिरित्यत आहुः वरणेत्यादि । तथा च उत्तरार्घे एवकारेण वरणस्यैव हेतुतानिश्चायनात् प्रवचनादीनां जीवबलकृतयावत्साधनोपलक्षकत्वे अनुपपत्तेः सिद्धौ प्रमाणासहायस्य शारीरवरुस सुतरां प्रहीतुमशक्यत्वादस्मिश्र वाक्ये बराभावनिषेधमुखेन बरुस हेतुतात्रोधनाहौ-किकप्रामाणिकबलाभ्यामतिरिक्तमेव बलमत्र बलपदेन ग्राह्यं तचोक्तरीत्या भक्तिरेवेत्यतः सैव गृह्यते, वस्तुतस्तु 'बलं मे पश्य मायायाः स्त्रीमय्या जयिनो दिशाम्, या करोति पदाक्रान्तान् मूविजृम्भेण केवले' त्यादौ प्रभुवशीकारकसामर्थ्येपि बद्भगद्प्रयोगदर्शनात्सामर्थ्ये एव शक्तं बलपदं प्रकरणा-दिना तद्विशेषे पर्यवस्यति, तेन न कोपि र्राङ्घालेश इति भावः । श्रुतौ बलपदेन भक्तिमुक्तवाग्रेण च 'प्रमादा'दिसादि यदुच्यते, बेनै भक्तस्याप्यप्रमादः सिलङ्कां तपश्च सहकारित्वेनोच्यते, तत्राप्रमादो भगविद्च्छातुरूपाचरणादिः। सिलङ्कां तपः सर्वात्मभावसहितो विरहभावो ज्ञेयः। उत्तरार्धं व्याकुर्वन्ति एताह्यास्येत्यादि। तद्भृद्य इति, श्रीतस्य षष्टवन्ततत्पदस्य तात्पर्यकथनायदम्। एवं श्रुतिद्वयार्थं निश्चित्य सौत्रस्य विद्यापदस्य सर्वात्मभावबोधकत्वमुपपादयितुं विषयवाक्यतात्पर्यं पूर्वसङ्कातिं च विद्यद्विक्षृत्विन्ति प्रकृत इत्यादि। ब्रह्माभेदबोधनेनिति, अक्षराभेदबोधनेन। तन्न्रेति, सनत्कुमार-नारदयोभक्तयोः संवादे। तद्धेत्वसिद्धिरिति, पूर्वपक्षनिक्षिपतप्रकरणैक्यरूपस्य हेतोरसिद्धिरित्यर्थः। एवं प्रकरणे भिन्ने सत्यतिदेशोप्यिकिश्चित्कर एव, नह्यतिदेशमात्रण तदवान्तुरभेदत्वसिद्धिः कापि सिद्धा। निर्धारणं दर्शयन्ति सुन्तं त्विवत्यादि । पूर्वत्र 'सदेव सौम्ये'ति सद्रपं आत्मानं प्रकृत्य तदमेदज्ञानमुपदिष्टम् । इह तु निरवध्यानन्दरूपं जिज्ञास्यत्वेन निर्धारयतीति विषयभेदान्न पूर्वं ज्ञानं किन्तु मुख्या सर्वात्मभावक्षपैव विद्योच्यत इत्यर्थः। नतु भूमात्र जिज्ञास्यत्वेनोच्यते, तावता सर्वात्मभावः कथं सिध्यतीत्याकाङ्कायां भूमलक्षणवाक्ये सिध्यतीत्याशयेनाहुः भूम्न इत्यादि। नतु सर्वात्मभावतां लीलोपयति विषयत इति भूमलक्षणे सर्वात्मभावते नोच्यत इत्याकाङ्कायामाहुः तथा सत्तीत्यादि। निरासप्रकारमाहुः तैरित्यादि। तथा च तद्दर्शनं प्रभुकृतं न भक्तकृतमतो भक्तेष्ठ न सर्वात्मभावसम्भवाभाव इत्यर्थः।

इममेवार्थमग्रिमसूत्रे स्फुटीकरोतीत्याशयेन सूत्रं पठित्वा व्याचक्षते दर्शनाचेत्यादि । पुनरा-शङ्क्य सूत्रान्तरमवतारयन्ति नन्वित्यादि । तमादायेति । पूर्वतन्ने असंजातविरोधत्वेनोक्तकम-प्राबल्यस्य स्थापितत्वात्तदनुरोधेनैवोपसंहारगताः शब्दा नेया इत्यर्थः । आत्मपदानामिति, 'अथात आत्मादेश' इत्यारभ्य पठितानां तेषाम् । वाक्यभेद् इति, अर्थैकत्वाभावात्स इत्यर्थः । सूत्रं पठित्वा समाद्धते श्रुत्यादीति । श्रुतिं दर्शयन्ति प्रकृत इत्यादि । न केवलमुदासीनतया ज्ञायमानः शोकं तारयति, अपि तु लभ्यमानः, अन्यथा 'आत्मलाभान्न परं विद्यत' इति श्रुत्यन्तरात्तदलामे परमफलाभावांच्छोको नापेयात् । लाभश्य न ज्ञानमात्रं किन्तु स्वाधीनतापुरस्कृतमाङ्काक्षापूर्या विलक्षणानन्दजनकं ज्ञानम् । स च लाभो वरणाधीन इति शोकतारणश्चितसार्थक्यसम्पा-दिका वरणश्चितिरेव बलीयसी । आदिपदस्चितं हेत्वन्तरं दर्शयितुं अपरं चेत्यादि जन्ति सहीत्यादि । सनत्कुमारोक्तरूपमिति, सनत्कुमारोक्ते वाक्ये रूपे किं नामादिरूपं लक्षीकृत्येत्यर्थः । तथा चैतेन प्रश्रद्वयेनाप्युपक्रमगतमात्मपदं पुरुषोत्तमपरमेवेत्यर्थः । नन्वेवमात्मपदस्य मुरुषोत्तमपरत्वेपि सर्वात्मभाविङ्गस्याभावात्तस्य कथं सिद्धिरित्यत आहुः तदेत्यादि । तथा च द्वितीये प्रश्नोत्तरे सर्वात्मभाविङक्कदर्शनादेव सिद्धिरित्यर्थः । एतेनावश्यकोपपत्तिरप्येतत्तात्पर्यनिर्णायकेत्युक्तम् । उक्तमर्थं दृढीकर्तुमाशङ्का सूत्रान्तरमवतारयन्ति नन्वेतयेत्यादि । अनुबन्धादिभ्यः प्रज्ञान्तर-पृथकत्ववदृष्ट्रश्च तदुक्तमिति, अत्र न बाध इत्यनुषज्यते । तथा चानुबन्धादिभ्यो हेतुभ्यः सर्वात्मभाविष्टिङ्गात्मकभावस्य निश्चायनात्तद्वाघोत्र न वक्तुं शक्य इत्यर्थः । इममर्थं व्याकर्तुं पूर्वं श्रुतिं व्याचक्षाणा आहुः भूमेत्यादि । तथा च यदि तथाभिप्रेया तस्त्र इत्येकमेव पदं वदेत्, अन्यो ह्यान्यस्मिन्प्रतिष्ठित' इति च न व्याकुर्यादतस्तथेत्यर्थः । नन्वत्र 'स्त्रे महिम्नी'ति कथनोत्तरं 'यदि वा न महिम्नी'त्याशक्क्य 'गो अश्वमिद् महिमेत्याचक्षते हिस्तिहिरण्यं दासभार्थं क्षेत्राण्यायतनानी'त्यनेन महिमस्बरूपं निरूप्य, 'नाहमेवं त्रवीमी'त्यनेन तत्र भूमश्रतिष्ठां निषिध्य 'त्रवीमीति हे'त्यनेन स्वस्मिन् प्रतिष्ठां निगमयित्वा पूर्वोक्तमहिमनि प्रतिष्ठानिषेधे हेत् रुच्या 'अन्यो ह्यान्यस्मिनप्रतिष्ठित' इति. एवं सित

'स्वे महिम्नी'त्यस स्वस्करे व्यापक इत्यर्थः सेत्स्यतीत्यस्वरसमुद्भाव्ये • पक्षान्तरमाहुः स्वरूपात्मके महिम्नीति वेति । अनेनापि प्रकारेण व्याख्याने तत्प्राप्तिरित्यर्थः । तथात्वं व्याकुर्वते भगवदित्यादि । सर्वभावस्य रसात्मकत्वाद्भगवदभेदः प्रागेव विवृत इति महिमरूपत्वं विवृण्वन्ति तदितरेत्यादि । तथा च भावस्थाधिकरणसापेक्षत्वादर्थादेव तत्त्राप्तिरिति सोपि पक्षो न दुष्ट इत्यर्थः । एवं सर्वात्मभाव एवात्रोच्यत इति व्याल्याय पूर्वोक्तशङ्कामपाकर्तुं सर्वीत्मभावलिङ्गानि स्फुटीकुर्वन्तः सूत्रस्दं हेतुं व्याक्तर्वन्ति सत्विलादि । चिविधा इति द्वितीया निरूप्येलनेनान्वेति । तमेवानुबन्नाति, वृतमक्तं वृतमक्तिष्ठं भावमेव वा गोचरयतीलर्थः । तत्र हेतुः । तच्छब्देस्यलादि । 'स वा एष' इत्यनेन पुरुष उच्यते, 'एवं पत्रय'न्नित्यादिना दर्शनमननादिकर्तृताबोधनेन भाववैशिष्ट्यं च स्फोर्यद इति पूर्वोक्तानुबन्धदर्शनात्तादृशभक्तनिष्ठसर्वात्मभावरूप एव महिमा तत्राभिष्रेत इत्यर्थः । एवं सतीति भिन्नं वाक्यम् । उक्तरूपे महिम्नि विद्यमान एव श्रुतिसङ्गतिरित्यर्थः । लिङ्गं व्याकर्तुमादिपदार्थमाहः आदिपदादित्यादि । तत्स्वरूपं विवृण्वन्ति पूर्विमित्यादिना । स्फुटमग्रे । ननूक्तयुक्तिभिरत्र भवतु सर्वात्मभावस्तथाप्यत्र फलत्वेन सर्वग्रन्थिमोक्षस्यैवोक्तत्वात्तस्य च 'भिद्यते हृदयग्रन्थि'रिति श्रुत्यन्तर-स्वारस्थेन परावरदर्शनफलरूपस्थैव प्राह्यत्वात्तस्य च 'तमेवंविद्वानमृत इह भवती'त्यादिश्चत्यन्तरे मुक्तिरूपत्वेनैवोक्तत्वादस्यापि मुक्तावेव यदि पर्यवसानं तदा फलतो न कश्चिद्दिशेषः । अथ न, तदा प्रकृते फलोक्तिविरोध इत्यस्यापि फलबलेन पूर्वविकल्पत्वमेवेत्याशङ्कां हृदिकृत्वा सूत्रांशमवतारयन्ति ननु सर्वेत्यादि । प्रज्ञान्तरपृथकत्ववदिति, प्रज्ञानन्तरकृतं पृथकत्वं प्रज्ञान्तरपृथकत्वं तद्वत् न बाध इसन्वयः । एतमेवार्थं व्याकुर्वन्ति मुमुक्षुभक्तेत्यादि । शेषं प्रकटार्थम् । दृष्टश्च तदुक्तमित्यत्रापि न बाध इत्यन्वयो बोध्यः । एवं च दर्शनान्तरे हृदयग्रन्थिभेदनं नानाविधवृत्त्यनुत्पत्तिरूपम्, अत्र तु सर्वग्रन्थीनां प्रविमोक्षो नानाचित्त्युद्येपि तासामबन्धकत्वरूपमिति दर्शनभेदात्फलभेदस्तत्कतुन्याया-दप्युपपन्न इति भावः ।

लिङ्गविरोधपरिहारायात्रिमं पठतीलाशयेन सूत्रं पठन्ति न सामान्यादिति । विरोधं च्युत्पादयन्ति नन्वित्यादि । प्रतिपाद्यत इति । 'सालोक्यसाधीं'ति वाक्ये उच्यते । एवं सतीति, श्रुतिस्मुलोविरोधे सतीलर्थः । उक्तप्रमाणं सालोक्यम् । अनेक्या इति, 'आदिलो यूपः यजमानः प्रस्तरः स एष एव मृत्युर्थ एष एतस्मिन्मण्डले पुरुष' इलादाविलर्थः । प्रकरणादिति, लभ्यत इति शेषः । अत एवेति, लोकान्तरस्य मृत्युतुल्यत्वादेवेलर्थः ।

परेणेति सूत्रे ॥ श्रुतिवाक्यपदेन, 'न पश्य' इति श्लोको बोध्यः । अनुबन्ध इति, अनु-पश्चाद्धध्यते सम्बध्यत इत्यनुबन्धः । उक्तार्थे अपुष्टार्थत्वं विभाव्यार्थान्तरमाहुः अथवेत्यादि ।

अग्रिमसूत्रभाष्यं तु प्रकटार्थम् । अन्ये त्वेतत्सूत्रमग्रिमाधिकरणे योजयन्ति । तद्ग्रे विचारणी-यम् ॥ २५ ॥

एवमनेनाधिकरणेनाविहितभक्तिरूपसर्वात्मभावस्त्रर्य तस्य सर्वसाधनोत्कृष्टत्वं तत्फलं च निर्धारितम् । अतःपरम् ।

१. एतावदेवोपलब्धमिति।

## EDITOR'S NOTE.

After the publication of the first two Pādas of the Adhyāya III of the Anu Bhāshya with Bhashya-Prakās'a and Ras'mi, we have been fortunate in the further acquisition of manuscripts by the Grace of Lord Kiishna. introduction to Pāda I we stated that the Bhāshya Piakās'a the original of which in the author's own hand is in our possession missed the final revision made by the author himself, and the additional portions found in some copies of of the Prakās'a were of the authorship of S'rī Purushottamajī himself even though not found in the original manuscript. This inference was based merely on our familiarity with the style of Purushottamaji, which was apparent in those passages. Our diffidence was the more because the learned author of Ras'mi had not chosen to write his commentary on those passages Gopes'varaji has based his Ras'mi on the original manuscript of Prakas'a which came in his possession through his father Gokulotsavaji who was adopted in the Purushottamajı's house by Mahāranı Vahuji at Surat. Gopes'varaji would seem to look upon the passages of Prakas'a not found in the above original with an eye of suspicion, and we find him in the Pāda III throwing doubt on those passages of Prakās'a on the ground of their not being found in the original in his possession. In his Ras'mı also he omits commenting on those passages. This decision of Gopes'varaji was rather unfortunate. As will be presently seen these passages of Prakās'a are Purushottamaji's own, and Gopes'varaji's omission to comment on them has increased our difficulties in approaching those passages for a thorough understanding.

It was rather a happy coincidence that in basing the text of the Prakas'a for our edition we did not follow Gopes' varaji's view. We always felt that those additional passages of the Prakas'a, though not found in the original, were of the authorship of Purushottamaji. Our surmise was that Purushottamaji's original must have been got copied fair, and a final revision on the same must have been made by Purushottamaji himself. Thus these additional passages were due to a final revision and as such ought to be included in the authentic text of the Prakas'a. Hence we have acted accordingly from the very beginning. Our conjecture as to the final revision has happily turned out to be true. Through the kindness of Mr. Natavaralal Iccharam Desai B. A. of the famous Gujarati Press we have been able to secure that very copy of the Prakas'a in which Purushottamaji has made additions and revisions in his own hand and which are not found in the original wholly written in his own hand. Except these additions and revisions the rest of this manuscript is written in neat handwriting by a scribe. This neatly written portion contains the whole of Purushottamaji's Prakās'a original, while the additions and revisions seem to have been made by Purushottamaji himself in his own hand when he finally revised his Bhashya-Prakās'a. The text of the Prakās'a of the present Pāda is based on the original so far as its text was common with the above-mentioned fair copy and for portions not found in the above-mentioned original, it is based on the

additions in Purushottamaji's hand in the fair copy. Thus the whole text of the Prakās'a is based on the most authentic basis. The same lines will be followed in the edition of the subsequent portions

Another thing to note is this. The last Adhyaya and a half, though the authorship of the same is attributed to Vallabhacharya, is actually from the pen of Vitthales'vara, his second son. Scholars like Krishnachandraji and Purushottamaji have mentioned this fact in their works Vritti and Piakas'a respectively III. 2-34. B S. The Sāmpradayıka Gatha also states that the last two Adhyāyas of Anu-Bhashya were composed by Vitthales'vara under the directions of his father. But we did not learn from the above the materials on which their suggestion was based. The statement of Purushottamaji that the second Varnaka of the Anandamayādhıkarana and the Anu-Bhāshya from III. 2-33 was Vitthales'vara's, appeared to be perfectly correct from the style and views expressed there in. Any one familiar with the language of Vallabhacharya could without doubt say that the passage 'क्रचित् गोकुल' etc in III. 3-1 was not of the authorship of Vallabhacharya. This difficulty has been now solved beyond any doubt. In search of MSS of the missing portions of Ras'mi, we again went on a tour to Nathadwara. Through very great kindness of H. H. Tiket S'ri Govardhanalaljı Maharaja and his son Lalbava Saheb S'rı Damodaralaljı we got access to the original MSS. carefully preserved there. To our great delight and satisfaction we found an almost complete Manuscript of the Anu-Bhāshya Adhyāya Iv and three last pages of Adhyāya III Pāda IV and second interpretation of III, 4-19. 'अनुष्टेयं' in the handwriting of Vitthales'vara himself This unexpected discovery of the original Manuscript of the Anu-Bhāshya has been fruitful of many far-reaching results. It has put beyond the shadow of doubt the authorship of the last two Adhyayas of the Anu-Bhashya. Purushottamaji's statement in Prakās'a III. 2-24 'इत आर्भ्य प्रभूणामिति' is based on a firm and reliable basis. He, it seems, had access to the above original of the Anu-Bhashya. On the leaves of this original MSS there are fine paper-slips. On these paper-slips there are remarks pointing out the portions of the Anu-Bhāshya to which those pages belonged. These remarks, it appears to us, are in Purushottamaji's own handwriting. This fact has led us to prefer Prakās'a's readings of the Anu-Bhāshya in preference to others. This original Manuscript with all its additions and revisions taken into consideration proves beyond doubt that Vitthales'vara is the author of the last Adhyaya and a half of Anu-Bhashya, though the 'इतिश्री' in the name of Vallabhacharya in Vitthales'vara's own hand would suggest that he himself desired to allow the public to know that Vallabhacharva was also the author of the same. The ambiguous verse 'মাঘ্যুন্দান্ততি: श्रीमदाचार्यचरणाम्बजे । निवेदिता तेन तुष्टा भवन्तु मिय ते सदा' is consistent both with the authorship of Vallabhacharya and Vitthales'vara. In one case we have to understand the word Acharya as referring to Badarayana and in the other to Vallabhacharya. This fact explains the references to Vitthales'vara's Vidvanmandana and Bhakti-Hansa in this portion of the Anu-Bhāshya. References to the Adhyāyas III and IV in Subodhini and Nibangha would go to show that Vallabhacharya himself wrote complete Bhashyas In both the Mimansas. But it seems Vitthales'vara got Vallabhacharya's Bhashya on the Brahma-Sūtras upto III-2-33. It seems this was the only portion in his possession when he composed his Vidvanmandana. It was at a late stage, after he adopted Gokula near Muttra as his permanent residence, and when he seems to have lost all hopes of securing a complete manuscript of his father's Brahma-Sūtra-Bhashya, that he undertook to complete the Bhashya fragment of his father on the Brahma-Sūtras. In order to distinguish this Bhashya from that of his father, he seems to have named it Anu-Bhāshya. In Subodhini Vallabhacharya does not refer to his commentary on Brahma-Sūtra as Anu Bhashya, but only as Bhashya without the word Anu. The absence of any pungent expressions, which we find in the Vidvanmandana, against opponents in the Anu-Bhāshya portion of Vitthales'vara would clearly show that the portion of the Anu-Bhāshya by Vitthales'vara is the work of his mature age.

We express our heartfelt obligations to H. H. S'rī Govardhanalalji Maharaja of Nathadwara and his son S'iī Damodaralalji for allowing us the use of the said original manuscript of the Anu-Bhāshya, and for giving us photographs of some of its pages. In due course photo-blocks of the same will be ready, when the Vaishṇava public will be in a position to know Vitthales'vara's handwriting.

A picture of Purushottamaji is placed in this volume. The original was obtained by us from S'rī Dwarkanathaji's Mandira at Kankroli in Mewai, through the kindness of H. H. S'rīmad Goswamini S'rī Saundaryavati Vahuji, the mother of S'rī Vraja Bhushanaji, the present occupant of the seat. We also thank Seth Lalji Naranji J. P. for having given his consent on behalf of the trustees for defraying the cost of getting the blocks made and printed.

One of the manuscripts utilised in basing the text of this Pāda-Bhashya has turned out to be of S'rī Kalyānarayan, the father of the Great S'nī Hanrayan. This Kalyanarayaji is the first grandson of Vitthales'vara. We beg to draw the attention of the scholars of the Sampiadaya as well as others to the Paris'ishta printed here. It is almost a complete commentary on the Gunopasanhāra Pāda of the Anu-Bhashya It was made available to us by the late Mr. Tansukhram M. Tripathi B. A., the veteran scholar of Gujarat On a comparison of the same with the Prakas'a, we find that almost the whole of it is incorporated in the It seems possible from the style of expression and method of writing that Purushottamaji owes much to this. Its style resembles that of Krishnacha. If so, the comparative method of exposition followed by him ndraji's Vritti. in Prakās'a owes its origin to the genius of Krishnachandraji. This Krishnachandraji was born on the 7th day of Dark half of S'ravana 1655 Samvat. the guru of Purushottamajı both in name and fact. It is possible that Krishnachandraji wrote his commentary from the very beginning, and the same is incorporated in the Prakas'a as here. We request scholars to make a search for the same. If found, it will be the oldest commentary on the Anu-Bhāshya. The copy of the Gunopasanhara-Pada-Vivarana printed in the Paris'ishta seems to be the original in Krishnachandraji's own hand.

Bombay, 27-4-27.

## जुदितपुरतकानि।

```
१ सेटा , लम्। हार्रा देवरणसमेनम्।
                                                                      ह. १- ०-०
 २ निरोधसम्बाम् । यङ्कियरणस्यकेतम् । गुर्जरानुगदसमेतं ना ।
 ३ संन्यासिनियः। अपृ विवरणमसेनः । गुत्रेरानुवादससेत्रः ।
                                                                         १- ०-०
   ( इस्त्रेदः । चनुर्विचरणस्थेनः ।
(पञ्चपद्यानि । दिवरणद्वयस्मेतानि ।
                                                                      रु. १− ०-०
   हिंदाफलम् । विवरणत्रयम् ।
 ५ भक्तिवधिनी । चतुर्द्शरीकासमेता ।
 ६ सिद्धान्तपुकावली । अप्रविवृतिसमेता । गुर्जरानुवादसमेना च ।
 ७ सिद्रान्तरहस्यम्। एकाद्राविवरणसमितम्। गुर्जरानुवादसमेतं च।
                                                                      रु. १− ०−०
 ८ पृष्टिप्रवाहमयीदा चतुर्विवरणसमेता।
 ९ नवरत्नम्-पञ्चविवृतिसमेतम् । गुर्जरमाषानुवादसमेतं च ।
१० श्रीसुवोधिनी । द्दाम-पूर्वार्घ-तामस-फलप्रकरणम् ।
११ श्रीसुवोधिनी । दशम-उत्तरार्ध-राजस-साधनप्रकरणम् ।
                                                                          ₹- 0-0
१२ श्रीस्वोधिनी दशसोत्तरार्धराजसफलनकरणस्।
                                                                      ह्य, २- ०-०
                                                                      ह. २− ०−०
१३ श्रीखुबोधिनी दशमोत्तराधसान्विकप्रमेयप्रकरणम्।
१४ श्रीमती टिप्यणी । श्रीमिद्धिहरूश्वरप्रणीता ।
                                                                      ह्य २- ०-०
१५ रासपञ्चाध्यायीपकाजः। श्रीपीताम्बरप्रणीतः।
                                                                      रु. १- ०-०
                                                                      रू ८- ८-०
१६ दशमतामसफलप्रकरणयोजना । श्रीलाल्भट्टकृता ।
                                                                      स् १- ०-०
१७ भागवतार्थनिबन्धः । प्रकाशावरण अज्ञसन्नेतः । अध्यस्कन्ध हयम् ।
१८-२१ भावप्रकाशिका । ब्रह्मसूत्रवृत्तिः श्रीकृष्णचन्द्रकृता ।
                                                                      ह. २- ४-०
२२ प्रथमस्यान्धद्भवोधिनीप्रकाशः श्रीपुरुषोसमप्रणीतः।
                                                                      स. १− ०−०
२३ वेदान्ताधिकरणमाला । श्रीमन्पुरुशेत्तमप्रणीता ।
                                                                       रु. १− ०-०
२४ पत्रावलम्बनम् । श्रीपुरुपोत्तमकृतविवृतिसमेनम् ।
                                                                       रु. ०− ५−०
२५ धीपुरुषोत्तसनामसहस्त्रम् । नामचन्द्रिकायुतम् ।
                                                                       रु. ०-१७-०
२६ त्रिविधनामावली । टीकासमेता।
                                                                       ह. १- ४-०
२७ तेत्तिरीयोपनिपद्भाष्यम् । श्रीजयगोपालभट्टस्तम् । गुर्जगानुवाद्युतम । रु. १- ०-०
                                                                       अमृल्यम् ।
२८ श्रीमधुराष्टकम् । षड्विचरणक्रमेतम् ।
२९ ) भेमासृतम् । श्रीविहलेश्वरकृतिवृतिसमेतम् ।

। परिवृद्धाष्टकम् । श्रीगोपेश्वरकृतशिकासभेतम् ।
                                                                          0- 6-0
३० शृङ्गार्रेसमण्डनम् । श्रीविद्वहेश्वरप्रकटितम् । गुर्भरानुवादसमेनम ।
                                                                         २- ८-०
३१ रसाव्धिमहाकाव्यम्। श्रीदेवकीनन्दनफुतन्।
                                                                         7- o-u
२२ मनोदृतम्-हर्यदृतं च । गुर्जरानुदादसभेनम् ।
                                                                          0- 4-0
३३ श्रुतिरेष्ट्सम्-संप्रैकाराम्-गुर्करानुवादसमेतम्।
                                                                       रु. १− ०−०
३४-२६ श्रीमद्णुमाष्य-प्रकाहा-रहिमः। तृतीयाध्यायस्य पादाः १-२-३। रु. १- ०-०
३७ गद्यशिकाः।
                                                                      अमृल्यम् ।
38 Discuss how far Sankarācharya truly represents
      the view of the author of the Brihma-Sûtras
                                                                     Rs = 1 - (0 - 1)
     पृंडित गद्दलालाजीनी पाठशाला, केथिड्रस्ट्रीट मूलेश्वर, हुंनर्जि
```

Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the 'Nimaya sagar' Press, 26 28, Kolbhat Lane, Bombay

<sup>/</sup> Mulchandra Tuls das Te'ivala B A, I B, Vakil, High Court, thand wadi, C. P. Tank Road, Girgan, bombay.